
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 14 (1920)

Heft: 4

Artikel: Richtlinien und Keimzellen : die jetzigen Aufgaben der Gemeinschaft. I.,
Der neue Geist ; II., Wer soll Träger des Geistes sein?

Autor: Matthieu, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134654

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134654
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 144 —

erkennen! Er kommt, als der Auferstandene und ewig Lebendige,
und schreitet über die 'Gräber unferer Hoffnungen, führt sie heraus
und uns zu neuem Leben uud Wirken wieder zu.

So gehen wir dem kommenden Pfingsten entgegen. Es wird
uns werden. Was heute an neuem göttlichen Lebe«, sich regt, — zum
Teil noch hinter verschlossenen Türen, zum Teil vereinzelt,
verstreut in kleine Herden, — es wartet alles auf das Wehen oes
Geistes. Gemeinschaft, Brüderlichkeit ist seine Losung, und darum
wird ihm die Verheißung des Pfingstfestes: das Gotte s rei ch.

Noch Haben wir es nicht im Schauen, aber wir befitzen es in
dem Maße, als wir im Glauben uns zu Mitarbeitern Gottes
weihen. Er wird aus Schmerz und Seligkeit uns unser Pfingsten
schenken, damit wir Ihm dienen dürfen bei der Rüstung für das
große Pfingsten der Welt, das aus Untergang uud Auferstehen
anbrechen wird, als Gabe Gottes und als gemeinsames Werk Gottes
und feiner Kinder. Dora Staudingcr,

Richtlinien uns Keimzellen.
Me jetzigen Husgaden Ser «emelnscvatt.')

I. Der neue

FF Dir haben nun von den jetzigen Aufgaben der Gemeinschaft
zu reden.

VV Diese Aufgaben treten klar und konkret hervor, wenn
man von den tieferen Voraussetzungen der Gemeinschaft (die wir
im vorhergehenden Aufsatz zu gewinnen suchten), an die Betrachtung

der gegenwärtigen Lage herantritt.
Die Hauptaufgabe der Gemeinfchaft, was auch diese Gemeinfchaft

fei, besteht nun darin, sich auf ihr Wesen zn besinnen, und
daraus die Kraft zu einem neueu Anlauf zu schöpfen.

Was neue Gemeinschaft erstrebt, was selber gemeinfchafts-
bildende Kraft sein will, muß den tragischen Zwiespalt, der nun
die Welt zerreißt, in seiner ganzen Größe erleben. Erst wenn
man bis zu seiner letzten Tiefe hinuntergestiegen ist, findet man
den Boden, auf dem neues gemeinsames Wollen sich erheben kann,
kühn und freudig, als Umbildung des Bestehenden, als die Kraft,
eine neue Welt zu schaffen.

Unser Leben ist nun wieder Riß, Zwiespalt. Nicht etwa nur
zwischen Parteien und Klassen, zwischen Bürgern und Sozialisten?
zwischen Jugend und Alter, nicht nur zwischen einer düstern Realität

') Außer dem vorliegenden Beitrag umfaßt dieser letzte Teil noch zwei Aufsätze

über „Bildung" und „Erziehung".



— 145 —

und einem blassen, matten Ideal, in dem nur die Halbheit und
Kraftlosigkeit des Menschen zum Ausdruck kommt.

Es ists vielmehr der furchtbare Widerspruch zwischen dem,
was Gottes Wille ans der Welt machen wollte, nnd dem, wozu
diese Welt geworden ist. Und darum liegt in diesem Widerspruch!
der mächtigste Ansporn. Er ist kein lebloser Dualismus, kein Riß,
der Riß bleibt, sondern ein Widerspruch, der zu seiner Aufhebung
drängt, weil in ihm Gottes machtvoller Schöpferwille steckt, der
aus dem Zwiespalt Neues schafft.

Der Welt des Todes gegenüber steht Gottes Wille zu einer,
Welt des Lebens. Eine Kluft liegt zwischen der veräußerlichtenj,
mechanisierten, entseelten Welt, die im Weltkrieg Selbstmord
beging und einer neuen Welt, in der Gottes Geist, der Geist schöpferischen,

freien Gestaltens die einzige wahre Realität ist und darum
über alle Scheinrealitäten: Gewalt, Autorität, Zwang restlos Jegt.
Und es liegt eine Kluft zwischen der neuen Welt des Lebens, der
Welt Gottes und der Welt des halben Lebens, die nun ein kraftloser,

matter Idealismus aus den Trümmern der untergegangenen
konstruieren möchte. Im Gegensatz zum Selbstmord der Menschheit
und zu ihrem matten Lebenswillen steht der göttliche Wille zu
neuem, ganzem Leben. Das göttlich,? Woher des Lebens, ist wieder
da in feiner Größe und Schroffheit, es spaltet die Welt in Sein,
und Soll und läßt die schwachen Vermittlungsversuche in die Tiefs
stürzen. Im Gegensatz zum mißlungenen Wagnis, im Gegensatz

zur Angst, es wieder zu probieren, zur Unlust, es mit vollem
Einsatz der Person wieder aufzunehmen, ergeht an die Menschheit
die Forderung, mit vollem Risiko das Wagnis wieder aufzunehmen.

Und damit tritt die Gemeinschaft auf den Plan.
Ihre Aufgabe ist nun, der entsprechende Ausdruck der neuen Wendung

zu sein, ihr lebendiges Organ.
Die Stunde hat für sie geschlagen, da sie, ihrem Wesen

gemäß, ihre Arbeit aufnehmen soll. Sie ist das Organ, das den
göttlichen Impuls in die Welt hineinträgt, die er neu beleben,,

umgestalten soll. Sie soll ihm die starke geschlossene,Form geben,
die er zum Einschlagen, zum Weiterwirken braucht. Durch sie soll
nun die Arbeit verrichtet werden, die das Lebeu vom Mechanismus,
von der Autorität, der Gewalt losreißt, ihm die Richtung aus das
Schöpferische, frei zu verwirklichende verleiht: Die Gemeinschaft
hat nun die Verlegung des Schwergewichts vorzunehmen, vom
Sein auf das Soll, von unserer Welt auf Gottes Welt, von der

Realpolitik auf den Glauben, von Haß und Mißtrauen auf Liebe
und Opferfreudigkeit. Sie ist die Eroberungsphalanx, die eine
sterbende Welt zur Gewinnung einer neuen Welt aussendet.

Um die Bedeutung dieser durch die Gemeinfchaft zu vollziehenden
Umbildung und die konkreteren Aufgaben, die sich daraus ergeben!/
recht zn würdigen, müssen wir uns entschließen könneu, in einer



— 146 —

Art zu denken nnd zu schauen, die dein eigenartigen Wendepunkt,
an dem wir nun stehen, wirklich entspricht.

Dcr Gegensatz, den die Gcmcinschaft nun überbrücken svll, dieser
Gegensatz zwischcu dcr Welt des Todes und dcr Wclt dcs Lebens,
zwischen unserer Welt und Gottes Welt, setzt eine Umgestaltung aller
Verhältnisse, Beziehungen, Lebensbedingungen voraus, deren. Größe
und tiefeinfchneidende Wirkung wir jetzt nur ahnen können.

Es handelt sich, hier nicht nur um soziale Kämpfe, soziale:
Ausgleiche, sonderu um Verdrängungen, Umgestaltungen,
Schwergewichtsverschiebungen auf allen Gebieten. Wir müssen damit rechnen,

daß andere Völker an führende Stelle treten und ganz
neue Faktoren des Gesamtlebens der Menfchheit bilden. Alle
Elemente, Glieder, die zusammen genommen, den großen Organismus

der Menschheit bilden, sind nun in einem tiefeU Gährungs-
zustand, nicht nnr einzeln genommen, fondern in ihrem wechselseitigen

Verhältnis. Dies gilt nicht nur von der Klasse, der Schicht,
dem Stande, sondern von den verschiedenen Generationen, der
Jugend uud der reiferen Menschheit, von den bisher historisch
bedeutenden Völkern und den Völkern, die, bis jetzt vom Schauplatz der
Geschichte abseits liegend oder zurückgedrängt, nun in den Vordergrund

treten.
Somit ist die Aufgabe der Gemeinschaft nicht nur durch die

Größe der Gegensätze zwischeu der Welt, wie sie ist und wie sie
sein soll, bestimmt, sondern auch von der MaiMgsaltigkeit aller
Faktoren, und Elemente mitbedingt, ans denen fich die neue
Gemeinfchaft ergeben soll, die den Gegensatz überbrücken kann.

Gerade hier ist ein Umlernen im Denken und Sehen dringend
notwendig, weil wir uns nicht nur'daran gewöhnt haben, die Well
vom Standpunkte unserer bisher bestehenden Gemeinschaften
anzusehen, .sondern auch, bei der Frage der eventuellen Reformen und
Revolutionen nicht den Boden zu verlassen, aus dem sich die Ge,-

schichtechisher bewegt hat.
Bei der Frage der Neuorientierung der Gemeinschaft tun wir

aber gut, uns nicht allzusehr an diesen Boden zu klammern, sondern
der Möglichkeit Rechnung zu tragen, daß er noch ganz anders
erschüttert und zerwühlt werde. ^

Die Gemeinschaft, die nuu über die Trümmer einer zerstörten
Welt hinweg den Gedanken der höchsten Bestimmung der Menschheit
aufnehmen und feiner Verwirklichung näher bringen soll, kann
schr wohl auch von anderen Gruppen, Klaffen, Völkern getragen
werden als von denen, die bisher im Mittelpunkte standen. Ihre
Entwicklung und Entfaltung kann sehr wohl mit einer völligen
Zersetzung der jetzigen Kultur im engsten Zusammenhang stehen Nu«
dieselbe zn ihrer Voraussetzung haben. Wobei den nenen Gemein^
schaften die Aufgabe zufällt, das, was die Menschheit in ihrem
Ringen bis auf deu hentigen Tag hervorgebrncht, aufzunehmen,



— 147 —

weiter zu fördern, namentlich die geistigen Werte, die bisher nur
gehemmt, unvollkommen zur Entfaltung kamen uud sich uicht
auswirken konnten, i)

So soll die neue Gemeinschaft als mächtige Klammer uicht nur
gleichzeitige Elemente auf neuer Grundlage einigen, sondern
Vergangenheit und Zukunft verbinden, Sie soll aus einer Welt des
Ä.odes das Lebensfähige retten und es in neuer, geschlossener Gestalt
in die Zukunft zu neuer Entfaltung hinübertragen.

II. Wer soll Träger des Geistes sein?

D i e b e st e h e n d e n O r g a n e.

Damit kommen wir auf die Frage, wer Träger dieses Geistes
sein soll, welche Gemeinschaften fähig sind, an diesem Wendepunkt
diese weltgeschichtliche Mission zu übernehmen und auszuführen.

An Kandidaten und au Ansprüchen fehlt es nicht. Was not
tut, ist vor allem eine gerechte, genaue Prüfung der Rechtstitel und
der Befähigung.

Die Welt ist heute ein Gewirr vou Gemeinschaften, von alten
und jungen, von reaktionären und revolutionären, vou solchen,
die durch lange Tradition geheiligt find, von solchen, die erst im
Entstehen begriffen sind; von solchen, die sich bewußt gegen das
Neue stemmen, von solchen, die es anerkennen und sich bereit
erklären, sich äußerlich und innerlich umzuwandeln, um fähig zu
werden, Orgaue der Umbildung zu fein.

Wir müssen hier, wenn wir Klarheit schaffen und haben wollen,
sehr grundsätzlich vorgehen, bis sich aus den Aufgaben, vor denen,

nun die Gemeinschaft steht, ergibt, welche Gemeinschaften diesc Mission

übernehmen nnd ansführen kömuu,

Re li giös e u n d n i ch t r el i giö s e G e m e i ufch a f t.

Für uns ist zunächst eine einfache Scheidung naheliegend und
geboten. Die Hauptaufgabe, vor der wir stehen, ist eine religiöse
Neubelebung des Gemeinschaftslebens, in seinem ganzen Umfang,
bis zu seinen weitesten Verzweigungen, Damit erhebt sich die Frage,
ob nicht einzelne Gemeinschasten mehr als andere berufen find,
bei dieser Neubelebung tätig zu sein, und befähigt sind, die Welt
mit dem neuen Geist zu erfüllen. Dies wären die Gemeinschaften
die bereits auf religiöser Grundlage stehen und damit die Bediu>-

') Von unserm besonderen Standpunkt aus denken wir vor allem an
religiöse Werte, namentlich, an eiu Weiterführen der von der „christlichen Kultur" und
dcn „christlichen Gemeinschaften" fo unvollkommenen Verwirklichung des christlichen
Lebens, die man höchstens als Einleitung bezeichnen darf. Ein ergreifendes Beispiel

dafür, wie aus anderen Völkern als denen, die bisher seine Träger waren,
dem Christentum Vertreter und Apostel erwachsen, die seine ganze Kraft erleben und
neu erleben lassen, bietet das Leben des indischen Apostels Sundar Singh,



— 148 —

gungen zu erfüllen scheinen, von denen die neue Tätigkeit der
Gerneinschaft abhängt. Im engsten Zusammenhang mit der religiösen
Neubelebung der Gemeinschaft tritt der alte Gegensatz zwischen
religiösen und nichtreligiösen Gemeinschaften in seiner ganzen
Schärfe wieder hervor. Und damit ebenfalls in aller Schärfe dis
Frage, ob nicht ganz einfach die Gemeinschaften, die bereits religiöse
Organismen sind, Träger des neuen Geistes sein sollen.

Es steht fest, daß das Gemeinschaftsleben einer religiöfen Neu-
orientierung bedarf. Wir haben bereits religiöse Gemeinschaften.
Ergibt fich nicht daraus, wie'ein zwingender Schluß aus klar
gestellten, logischen Prämissen, daß die Gemeinschaften, die nun bereits
religiös- orientiert find, die berufenen Träger des neuen Geistes sind?

Wir tun gut, uns die heutige konkrete Lage recht genau
anzusehen, bevor wir diesen Schluß in einer Art zieheu, die für unsere
ganze Arbeit bindend wäre. Die Frage ist die schwerste und
wichtigste, die wir heute zu lösen haben. Es braucht zu ihrer Lösung
nicht nur einen weiten Blick, ein tieferes Eindringen in die Eigenart

der heutigen Lage, sondern einen Willen zur Wahrheit und Gerechtigkeit,

der sich nicht durch persönliche Stimmung und Neigung
beeinflussen läßt, sondern einfach fragt, was sich heute aus der ganzen
Lage als Notwendigkeit ergibt.

Sehen wir nns in diesem Sinn die Form, welche der alte
Gegensatz zwischen religiösen und nichtreligiösen Gemeinschaften

angenommen hat, genauer an.
Wenn man die heutige Welt von diesem Gesichtspunkte aus

ins Auge faßt, muß man zunächst unwillkürlich an eine riesige
Wüste und einige Oasen denken. Das weite Gebiet des sozialen und
politischen, des wirtschaftlichen und geistigen Kollektivlebens hat
wenigstens offiziell nichts mit der religiöfen Sphäre zu tun. Die
politifchen und fozialen Verbände köunen es für wünschbar halten,
daß das religiöfe Leben im Interesse der Veredlung und Vertiefung
der Kultur gefördert werde; sie können, wie einzelne unserer
Staaten die religiöse Gemeinschaft, die Kirche, die sich mit
ihrem eigenen Wesen verträgt, ihm zur Stütze dient und ihm
ja nicht zur Gefahr wird, dulden oder gar fördern. ^ Si«
sind selber nicht religiöse Gemeinschaften. Dies gilt sowohl
von den bestehenden Organismen, wie von denen, die nun
im Werden begriffen sind und danach trachten, die alten Formen

zurückzudrängen. Der moderne Staat, wie der sozialistische
Zukuuftsstaat, der politische Verband, wie die Gewerkschaft, der
Bürgerverband, die Bürgerwehr wie das revolutionäre Syndikat,
der Trust wie die Genossenschaft, die Erziehungsdiktntur ivie die
pädagogische Revolution stehen zur Religiou in einem Verhältnis,
das alle Stnfen einer nicht offiziellen Verbinduug durchläuft,,
von der völligen Gleichgiltigkeit und interesselosen Neutralität, bis
zur dezidierten Abneigung oder zum Wohlwollen uud zu einer



— 149 —

gewissen persönlichen Sympathie, die aber keineswegs den Verband
offiziell bestimmt und verpflichtet.

Neben der uichtreligiösen Gemeinschaft die religiösen Gemeinschaften.

Unter sich wiederum sehr mannigfaltig, verschiedenartig
an Umfang und Bedeutung, aber mit dem weiten Gebiet der nicht-
offiziell religiösen Gemeinschaften verglichen, wie Oasen in einer
großen Wüste.

Von den nichtreligiösen unterscheiden sie sich dadurch, daß sie
durch ihr wahres Wesen religiösen Charakter besitzen oder zu
besitzen meinen. Ihr Woher ist etwas Anderes als das Woher der
rein politischen, sozialeu, kulturellen Verbindung. Sie betrachten
sich uicht als Ausfluß eines rein menschlichen Kollektiv willens, dey
dem Wunsch entspringt rein ökonomische, kulturelle Ziele zu
erreichen. Sie führen ihren Ursprung auf einen höheren Willetri
zurück. Ihr Woher ist Gott, nicht eine politische, soziale oder kulturelle

Metaphysik.
Darin liegt ihr gemeinsames Kennzeichen im Gegensaß zu den

nicht offiziell religiösen Verbänden, wobei in der Art, wie sie

ihre Verbindung mit dem Göttlichen empfinden und in den,
Methoden, die sie befolgen, um sein Ausdruck, sein Träger in der Welt
zu sein, eine unendliche Mannigfaltigkeit besteht. Wir haben hier
nicht nur die landläufigen, bekannten äußeren Rubriken: Kirche,
Konfession, Sekte, sondern die noch viel wichtigeren Unterschiede,
die sich bei diesen verschiedenen Gruppen aus ihrer ganzen Stellung

zur Welt, zu ihren sozialen, geistigen Fragen, ihren Aufgaben
ergeben. Wir deuten diese Skala hier nur an, da wir später
genauer darauf eingehen werden.

Die für uns wesentliche Frage, die sich aus dieser Gegenüber-,
stellung der religiösen und nichtreligiösen Gemeinschaften, beide als
größere Gruppen gedacht, ergibt, ist, ob die religiöse Neubelebung des
Gemeinschaftslebens von der religiösen Gruppe aus zu geschehen
hat und geschehen kann. Dabei ist es zunächst von untergeordneten
Bedeutung, ob diese oder jene Kirche, ob eine Konfession oder eine
andere, ob Kirche oder Sekte Träger der Neubelebuug sein können.
Es handelt sich um den prinzipiellen Entscheid, ob die religiöse
Renaissance des Gemeinschaftslebens von den jetzt bestehenden
religiösen Gemeinschaften aus geschehen kann, ob die Rettung der Welt
aus Tod und neuen Gefahren des Untergangs in der Weise vor sich

gehen soll, daß die religiöse Gemeinschaft die weiten Gebiete, die
der religiösen Einstellung noch fremd und verschlossen sind, mit
ihren? Leben durchdringt und damit diesc Gebiete zu einem fruchtbaren

Feld des ueuen Gemeinschaftslebens machen kann,
Hier drängt sich ein anderes Bild an die Stelle des bisher

gebrauchten Bildes der Oase in der Wüste. Die Oase bleibt Oase
und die Wüste Wüste. Mit Hilfe eines neuen Bildes ließe sich die
Frage, die hier auftaucht, etwa folgendermaßen veranschaulichen:



- 150 —

Sind unsere religiösen Gemeinschaften nicht nur Oasen,, Ruhestätten
in der Wüste, sondern Quellen frischen Lebens, die nun, unter der
Voraussetzung, daß sie selber lebendig, wieder lebendig, oder noch
lebendiger werden, Quellen ueuen Lebens für die ganze Welt,
Quellen nicht nur der Anregung ustd teilweisen Reformation,
sondern der völligen Umgestaltung von innen heraus werden können.

Das ist die Frage, an die wir nun herantreten müssen,
indem wir, soweit ös in unserer Kraft liegt, uns von vorgefaßten
Meinungen, Sympathien und Antipathien befreien, und möglichst
die Einstellung zu nehmen suchen, die sich aus den großen Linien,
der bisherigen Geschichte und aus der Besonderheit der heutigen
Lage ergibt.

Entscheidend ist hier die Frage, welche Richtung die an der
Religion orientierte Gemeinschaft bisher eingehalten hat, und welcher

Weg uus aus Not und Untergang herausführt,, wieder zu Gott,
zu ueuem Leben mit ihm und durch ihn, nicht wo die Sympathien
und Interessen des kleineu, sehr unwesentlichen, Ich liegen.

Die nichtreligiöse Gemeinschaft.

Betrachten wir hiezn zunächst die nichtreligiöse Gemeinschaft.
Und beachten wir dabei nicht nur ihre bestehenden Formen, nicht
nur ihre bereits kristallierten, bereits formulierten revolutionären
Tendenzen, die zum Teil fchon ebenfo dogmatisch, verknöchert find,
wie die Gebilde, die sie stürzen wollen, sondern auch,, was weit
über alles bestehende und alles bereits gefestigte revolutionäre
Wesen hinaus in ihnen gährt uud weiterdrängtl

Inmitten der nicht offiziell religiösen Verbände gewahren
wir nun neben den Trägern der Reaktion, neben den revolutionären
Gruppierungen, in denen der neue Drang in einer Form steckt, die

ihn nicht nur schwer kompromittiert, sondern der Gefahr aussetzt,

nur neue Verheerungen anzurichten, gewahren wir Tendenzen, von
der Tiefe aus die Gemeinschaft neu zu gestalten, sie zur Trägerinz
neuer Ideen zu machen, ihr eine viel sicherere Begründung, ein
höheres Ziel zu geben.

Diese Gährung, diese Sehnsucht nach dem tieferen Woher, aus
dem sich das höhere Wohin ergibt, damit man das reine Wie, der
richtige Weg vom Woher zum Wohin werde, gehört zum
ergreifendsten in der jetzigen Krife und ist Gewähr dafür, daß die Welt
fich aus der Tiefe heraus aufrafft und sich zum Erreichen neuer,
Ziele innerlich neu zu gestalten sucht.

Wir sehen es bei den einzelnen Völkern, als gesonderte nationale

Einheiten gefaßt, und bei den neuen Gruppierungstendenzen
der Völker. Was bei den offiziellen, bereits programatifch formrr-
lierten Tendenzen, einen neuen Völkerbund, eini? neue Internationale
zu gründen — wie man auch dazu stehen mag — einen sehr unvoll-



- 151 -
kommeneu Ausdruck gefunden Hut, ist von einem viel tieferen Prozeß

begleitet.
Nicht nnr bei den Regierungen der noch imperialistisch und ka-

pitalistisch-mililaristifch orientierten nnd geleiteten Völker, nicht nur bei
denjenigen sozialistischen Tendenzen, welche die dämo'nischen Mächte
des Imperialismus und Militarismus in sich hegen, lebt der Wille,
sich völlig ovn der alten mechanischen, abstrakt politischen
Gruppierung abzuwenden und neue Gemeinschaften zu bilden, bei denen
die schöpferischen Kräfte — fei es im Volke selber oder im Völker>
verband — sich gegenseitig anregen, steigern und in befruchtende
Wechselwirkung treten können, sondern in der Seele der Völker
selber.^)

Und wo diese Besinnung ernst und tief ist, wo man die
Abwendung vom Alten nicht in einem äußeren Bruch erblickt, sondern
nur durch eine geistige Neuschöpfung herbeiführen zu können glaubt,
da kehrt man auch zu den tieferen Voraussetzungen der neuen
Gemeinschaft zurück. -

Jn starker Gährung begriffen sind auch die Organisnren, die
dazu berufen sind, die zentralen Organismen einer neuen Welt
zu werden. Ich denke vor allem an die Arbeits- und Arbeiterorganisationen,

wie Gewerkschaft und Genossenschaft, sowie an die
Gemeinschaften, die nun aus dem Schoß der Jugend emportauchen.
Gerade hier, wo die Organisationen sich als etwas neues fühlen, sich

dazu berufen und verpflichtet fühlen, neue Lebensformen zn schaffen,
eine völlige Verlegung des Schwergewichts vorzunehmen, ist nicht
nur eine starke Gährung, ein Suchen und Sehnens wahrzunehmen,
sondern ein immer bestimmter hervortretendes Bestreben, sich mit
geistigen Kräften zu verbinden, sich von ihnen tragen zu lassen.
Bezeichnend hiebei ist vor allem, wie dies in dem Maß stärker hervortritt

als die betreffenden Organismen zentrale Umbilduckgsarbeit
leisten. Deutlich bei der Gewerkschaft und der Genosfenschaft, die
nun eine weltgeschichtliche Verlegung des sozialen Schwergewichts
vornehmen und durchführen, die Verlegung von dem abstrakten,
schablonenhaften politischen Leben zur konkreten engbegründeten
ökonomischen Solidarität; von der formalen, unechten Demokratie
zur ökonomischen und darum in ihrem Wesen fozialen Demokratie.
Auffallend ist besonders, wie eben im Zusammenhang mit diefer
neuen organisierten Tätigkeit, die Notwendigkeit empfunden wird,
sich auch geistig aus der Tiefe heraus neu zu orientieren. Die
Gemeinschafteu, die sich mit jedem Tag einen Schritt näher vor die

') Hier bieten sich, sowohl sür die Volksgemeinschaft selber (im Kreis des
eigenen, einzelnen Volkes), sowie für den Völkerverband Möglichkeiten, die zum
Teil erst im Keimen begriffen sind, aber sich in kräftiger Weise entfalten können.
Das schönste und anregendste Beispiel für das erste wären wohl die dänischen
Volkshochschulen ; für das zweite bieten die Bestrebungen. Gewerkschaft und Genossenschaft

zu vereinigen und die Genossenschaft mit internationalen Gedanken zn
verbinden, die wertvollsten Ansätze.



- 152 —

Aufgabe, eine ncue Welt zu bauen, nicht nur zu dekretieren,
gestellt fehen, werden damit auch vor die bange Frage gestellt, ob ,sie

über die Kräfte, über dcn Geist verfügen, die sie zu diesen Aufgaben
befähigen können.

Dies ist schon lang bei den Gemeinschaften, die bei dem Aufbau,

ueuer Lebensformen die zentralste Arbeit zu leisten haben werden,
der Fall, bei den Konsum- und Produktionsgenossenschaften. Und
zwar je prinzipieller sie ihre Aufgabe erfassen, desto mehr.i)

Achillich bei der Gewerkschaft, die nun von der ganzen
Entwicklung in den Mittelpunkt gedrängt, sich stets mehr von der
politischen Aktion trennt und sich als die Gemeinschaft der organisierten,

schöpferischen Arbeit erfaßt.^) Hier leben ganz andere
Instinkte als die Triebe, durch bloßen Regimewechsel^ durch
Diktatur von oben, Militarismus und Bureaukratismus eine neue
Kultur zu schaffen. Denn hier steht man mit dcr Arbeit in engerm
Kontakt. Und gerade hier, wo die Umgestaltung dcr Welt vom
Gesichtspunkte der gestaltenden positiven Arbeit ins Auge gefaßt wird,
stellt sich die Frage, von welchen höheren Kräften und schöpferischen
Idealen die gestaltende Arbeit getrieben werden muß. Die wesentlich

negativ orientierte, politische Aktion des Macht- und
Diktatursozialismus, die Abbruchgcmcinschaft kann sich mit einer höchst
primitiven Metaphysik begnügen. Der schöpferische Sozialismus
gelangt von felbst zur Frage, was denn die Voraussetzungen der vicl
schwierigeren schöpferischen Gemeinschaft seien.

Von großer Bedeutung ist, was nun unter der Jugend vor sich

geht. Denn hier kennt die Zukunft. Viel Unklarheit, sagt man, ein
noch unorganisiertes Drängen und Stürmen, das sich oft felber
aufreibt und wenig neu gestaltende Kraft besitzt. Viel Gegensatz
gegen das Bestehende, wenig positive Kraft, um es zu überwinden.
Dies ist nur zum Teil wahr und die Teilwahrheit ist immer etwas
Grundfalsches. Was all diefem Suchen, Gähren, diesem Drängen

') Von dem hier eingenommenen Standpunkte aus ist es von der größten
Bedeutung, daß gerade die sozialistischen Bestrebungen, die im Gegensatz gegen die
Sozialisierung von oben durch Bureau, Zwang und Diktatur, die Verwirklichung
des Sozialismus von dem Zusammenwirken, der freien Wechselwirkung der Energien

erwarren (wie die Genossenschaft), sich nach neuen ichöp'erisch, n, sittlichen und
religiösen Kräften sehnen, die zu schwerer, opfervoller Arbeit befähigen.

2) Ich meine damit keineswegs, daß die Gewerkschaft in ihrer jetzigen Form
schon ideale Gemeinschaft ist. Sie bildet aber durch ihrc Organisaiions-GemeiiUchaft
der gestaltenden Arbeit die dcr politischen Aktion sehr überlegene Gr, ppe, Sie ist
damit fähig, Eigenschaften zu entwickeln und Ideale zu verwirklichen, die auf
politischem Boden niemals gedeihen und sich entialten können (enge Solidarität, Opfer-
Willen, Aktivität aller Glieder). Wichtig ist, daß sie beginnt, sich dessen bewußt
zu werden und zu verstehen, daß sie zum Erreichen des ihr eigentümlichen höheren
Ideals auch höhere Kräfte braucht. Ich habe oft bemerken können, daß man, wenn
man von d r Notwendigkeit einer völligen geistigen Neuorientierung des Sozialismus
redet, bei Gewerkschaftlern sehr viel Verständins stndet, während man von
Vertretern der vorwiegend politischen Aktion viel eher wie ein Ketzer von den
Kirchenmännern behandelt wird.



— 153 —

und Stürmen etwas so Ergreifendes verleiht, ist die Sehnsucht nach
tieferem neueu Lebeu, namentlich nach neuer Gemeinschaft, nach
einer Gemeinschaft mit Leben, Welt, Menschheit, Natur, ihren
tieferen Sinn, ihrer höheren Bestimmung, die denr Wesen der Jugend
entspricht, echt, frei, nicht mechanisch, schöpferisch uud umgestaltend.

Unsere Jugend ist im ganzen schr unkirchlich, sie ist oft
sogar antikirchlich. Dabei von einer ergreifenden religiöser
Sehnsucht getrieben, die auch in ihren seltsamen Formen die ganz
echte religiöse Einstellung und Stimmung verkörpern mag: Die
Sehusucht nach echter unmittelbarer Verbindung mit den tiefsten,
schöpferischen Kräften des Lebens, der leidenschaftliche Zug Zum
Ganzen, der radikale Gegensatz zn dem, was als unwahr, unecht
cmpfundcn wird, dcr Wille zu etwas absolut Neuem, Freiem und
Rcincm.

Und an einzelnen Stellen bricht bereits wie die Klarheit des
Himmels ans dem Toben des reinigenden Gewitters ein neuer Ge-
mcinschaftsgedankc hcrvor, cinc neue Gemeinschaft, ganz religiös
unb zuglcich ganz frei von den alten Formend)

Doch greifen wir vor, da wir hier bereits wieder auf
dcm Boden einer religiösen Gemeinschaft stehen, wenn auch einer
ganz anders orientierten, als die bisherigen und bestehenden. Ich
führte dieses Beispiel nur au, weil ivir hier an einem besonders
klaren Fall sehen, wie das, was im allgemeinen auf dem weiten Gebiet

dcr nicht offiziell religiösen Gemeinschaft gährt und strebt,
an einzelnen Stellen bereits durchbricht: nämlich aus dcr Vertiefung
der als ganz autonom, ganz spontan empfundenen Gemeinschaft
die Wendung zu den letzten Voraussetzungen der Gemeinschaft.

So bieteil die n i ch t r e l i g i ö s en Gemeinschaften einen
Anblick dar, der uns zu einer eigenartigen Stellungnahme veranlaßt.

Sic sind nicht cine öde, dürre, gottverlassene Stätte, sondenn
cin von .Kampf, Sturm, Not und Schncn durchwirbeltes, durch-
tobtcs Gcbict, in denr nicht nur gekämpft, sondern heiß
gerungen wird, wo mau aus tiefster Sehusucht heraus durchbrechen,
das Gcbict ncuer Gemeinschaft betreten kann.

Dre Gemeinschaftsformen, die wir hier sehen, namentlich die

neueu, die revolutionären suchen, durch ein tieferes Erleben der
Spannung, dcr sie ihren Ursprung verdanken, zu einem intensiveren
lcbcndigereu Gemeinschaftsleben zu gelaugen. Es ist ein Drang,
religiös zn erleben, in der Gemeinschaft die Forin der Verwirklichung
religiöser Ideale zu finden.

Es ist, ivas man eine autonom religiöse Sehnsucht nennen
tönute, das heißt, eiue Sehnsucht, die bestimmte Tätigkeit, die man
verrichtet, die Seele, die man in sich spürt, dic besondere Art von
Gemeinschaft, zu der man berufen und verpflichtet ist, zu verwirk-

') Ick, denke vor allem an die Freischar und^ ähnliche Bestrebungen. Beim
Problem der Neubildung der Gemeinschaft kommen Kürlauf diesen Punkt zurück.



— 154 —

lichen, indem man sich zu den tiefsten und stärksten gemeinschafts-
schaffenden Kräften wendet.

Es wäre, um hier ein Bild zu brauchen, das Zehnen eines
durch Stauung gehemmten Stromes durch Zuzug aus dcr eigeueu
tiefen Quellc befreit zu wcrdcu und wcitcr gctricbcn zu wcrdcn,
neuen Gebieten zu, die er befruchten soll.

Diesc Tatsache ist bei der Frage dcr rcligiöscn Ncnbclcbung ver
Gemeinschaft nnd der Qnellc dieser Belebung von größter Beden
tung. Denn cs fragt sich, ob dic Bclcbung von außen her geschehen
kann, da, wo dcr Drang vielmehr darauf hin tendiert, von inncn
hcr dic Belcbuug zu erfnhren.

Doch zur Beantwvrtnng diescr Fragc ist cs zunächst erfor-
dcrlich, die religiösen Gemeinschaften, ihre Lage, was sie bietcn
können, die Kräfte, die sie selber besitzen, und diè sie bei anderen
machrufen und fördern können, ins Auge zu fassen.

Die religiöse Gcmcinschnft.
Das Problem der religiösen Gemeinfchaft mnß mit der gleichen

Weite nnd Schärfe des Blicks, mit dem gleichen Bestreben,
der Bcdeutuug der Frage gcrccht zu wcrdcu, ins Auge gefaßt werden,

wie das dcr nichtreligiösen Gemeinschaft. Auch hier haben
nicht persönliche Sympathien odcr Antipathien das Urteil zu
bestimmen, sondern der ehrliche Wille, sich von der Größe und Not
der gcgcnwärtigcn Lage die Oricnticrung gcben zn lassen, die nicht
nnr der momentanen Not steuert, sondern die Richtuug angibt, die
wirklich dem Gang dcr Menschhcit auf dcm Weg zu ihrer höchsten
Bestimmung entspricht.

Hiczu müssen die konkreten, aktuellen Fragen dcr religiösen
Gemeinschaft, vor allem dic Fragc, ob sic dic Trägerin der
religiösen Ncubelebung, etwa die alleinige Trägerin dieser Neubelebung
ist, im engsten Zusammenhang mit ihrer Mission in dcr Wettges
schichte ins Auge gefaßt werden,

Bon der 'grundsätzlichen Stellnng, die mir von Ansang an
eingenommen haben, ist dies sehr einfach. Sicht man auf di m
Bodeu, daß die Voraussetzungeu der Gcmcinschaft iu dcr Religion
liegen, ja, daß die Gemeinschaft die Form ist, die das religiöse Leben
annimmt, nnr sich die volle, seinem eigenartigen Wesen entsprechende

Entfaltung zu sichern, so ist es klar, daß die Notmeudiglkeil
nnd daS Recht religiöser Gemeinschaft über allen Zweifel, mit
einem Schlag und für immer erwiesen wird. Sie ist ebcusv uötig, wic
es nötig ist, daß der Strom fließe, von dem man die Fruchtbarkeit?
des Laudes erwartet.

Rechnen wir noch dazu, daß die Gemeinschaft uicht nur die

Trägerin des göttlichen Impulses ist, sondern auch die Kampfstätte,
auf dem dieser göttliche Impuls alle Widerstände, alle Entartun-



— 155 —

gen und alle Hemmungen zu überwinden hat, die sich ihm
entgegenstellen, so wird noch! klarer, daß die religiöse Gemeinfchaft
nicht nur ein allgemeines Recht für sich geltend machen' kaNltz
sondern je nach den Widerstanden, die sich ihr entgegenstellen, je nach den
Kämpfen, die zu bestehen sind, um die Welt zur StäM des' ,gött-
lichen Geistes werden zu lassen, ganz bestimmte, konkrete Gründe
geltend machen kann, um die Notwendigkeit ihrer Existenz zu er^
weisen.

Das Erleben der Spannung, die durch die Gemeiuschaft
ausgelöst wird, findet zunächst in den Tiefen des Gewissens, des

einzelnen Gewissens statt. ^ Kierkegaard hat Recht, es gibt
zunächst „Einzelne" vor Gott und durch Gott. Namentlich in kritischen

Zeiten, wenn die Gemeiuschaft sich über ihre eigenen
Entartungen erheben soll, aufs neue ihrer wahren Bestimmung
entgegen - dann redet Gott zur Seele der Einzelnen, und wirft
in die Seele der Einzelnen, der Apostel, Propheten, Märtyrer
und Ketzer die ganze Größe des religiösen Woher, des
religiösen Wohin der Gemeinschaft. Aber dann wirkt sich die
Spannung aus, sie übersprudelt die Schwelle des einzelnen
Gewissens, sie wird zur Gruppe, die deu göttlichen gemeinschafts-
bildenden Impuls in seiner ganzen Intensität erlebt, selber
danach lebt nnd oie ganze Umgebung danach umgestalten möchte.

Jn diesem Sinn kann man sagen, daß die religiöse Gemeinschaft

Gottes richtige Pionierschar ist. Sie ist das Zentrum, vou
denr aus die Welt mit dcm religiösen Gemeinschaftsgeist beseelt
werden kann, von den Hemmungen ui^d Widerständen befreit werden

soll, die fich einem aus seinen religiösen Voraussetzungen
heraus ganz intensiven Gemeinschaftsleben entgegensetzen. Sie ist
das vornehmste Mittel, daß die Wclt auf die Art Gottes werdc,
so mit Gott verbunden werde, wie Gott selber will. Ihr Ziel ist,
daß Gott, die selbstverständliche Voraussetzung des ganzen menschlichen

Daseins aller seiner Verhältnisse und Beziehungen werde.
Soweit sind Stellung, Recht, Größe und Bedeutung der

religiösen Gemeinschaft völlig klar und einleuchtend. Viel weniger
bedachtet ist eine andere Tatsache, die ebenso eng mit dieser Zentrah-
stelluug der religiösen Gemeinschaft zusammenhängt, und deren
Verkennung an den Entgleisungen und Krisen der religiösen Gemeinschaft

schuld ist bis auf diesen Tag. Nämlich, daß die religiöse
Gemeinschaft, gerade weil sie Gott am nächsten steht, weil sie die
unmittelbarste Ausstrahlung seines Wesens ist, weil sie die Trägerin
des göttlichen, gemcinschastsbildenden Impulses in seiner ungebrochenen

Stärke ist, in ihrem Verhältnis zur Welt am reinsten ver>-

körpern sollte, was Gottes Verhältnis zur Welt ist.
Wie Gottes schöpferische Tätigkeit aus dem Streben

entspringt, neben sich, außer sich Freiheit, schöpferische Kraft
zu haben, nm sich mit ihr auf neue Art verbinden zu können^



— 156 —

wie Gottes Schöpferkraft als Verlegung des Schwergewichts außer
sich, aus seiner Liebe, aus seiner heroischen Selbstlosigkeit heraus
zu verstehen ist, so sollte die religiöse Gemeinschaft die Gemeinschaft
sein, die am reinsten aus der in ihr unmittelbar nachzitternden,
göttlichen Selbstlosigkeit heraus handeln sollte.

Wie man die Schöpfung der Menschheit und ihrer.Gemein¬
schaft nur als eine Selbstaufhebung einer äußerlichen, göttlichen
Diktatur, eine Art Abdikation eines absoluten Monarchen ansehen,
kann, dcr in neue seelenvolle, freie Verbindung mit seinen
Untergebenen treten will, so kann man dic Rolle dcr religiösen
Gemeinschaft nur als das Zentrum, die Pionierarbeit dieser von
Gott ausgehendeu Versclbstäudigung dcr Welt ansehen. Sic, die

religiöse Gemeinschaft ist nur das Mittcl, daß dic ganze Welt,
alle Gemeinschaft religiös iverde und zìi Gott im Verhältnis
einer freien, selber schöpferischen Schöpfung zu ihrem Schöpfer trete.

So ist hier das Paradoxe, das zum Wesen der Gemeinschaft
überhaupt gehört, — gerade weil wir hier die höchste Form der
Gemeinschaft haben — aufs höchste zugespitzt. Man kann es so
ausdrücken: Die religiöse Gemeinschaft, als richtige Pioniergemeinschaft,
ist die Gemeinschaft, die sich am konsequentesten als Mittcl und
Funktion, als Lcitungsbahn eines göttlichen Impulses zu
betrachten hat, der einen viel höheren Ursprung hat, als sie selber, uud
weit über ihre eigenen Grenzen hinweg zu einer völligen Umwälzung
der ganzen Welt führen soll. Bis die ganze Welt, alle ihre Bc<
ziehungen und Verhältnisse, Träger des von Gott als Willc
zu einer freien schöpferischen Welt ausgehenden und zu Gott als
bewußtes, freies, schöpferisches Leben zurückkehrenden Impulses sind.
Sic ist damit die Gemeinfchaft, bei der es am klarsten hervortritt,
ivie die Gemeinschaft zn dem alles überragenden Ziel, das sie verfolgt,
nur als Werkzeug, als Etappe zu betrachteu ist. Das Ziel ist eine
Welt, in der Gottes Geist die einzig treibende Realität ist, alle
Beziehungen, alles Leben, Symbol und Träger seiner Lebendigkeit
ist. Dazu kann auch sie nur ein Stück Weg sein, iiicht felber das
Ziel.

Ihr absolutes Recht auf Dasein erweist sie somit daran, daß
sie sich selber aufhebt. Ihr höchstes Ziel ist, sich selber überflüssig
zu machen, indem sie die Spannung, die sie in sich trägt, ausstrahlen
läßt und stets weitere Zentren schafft, von denen sie noch intensiver
ausstrahlen kann. Jn dem Maß als unter ihrem Einfluß, durch
ihre ernsten Bemühungen, alle menschlichen Beziehungen, Familie,
Volksgemeinschaft, Verhältnis zwischen alter und junger Generation
und andere Gruppierungen zu Gemeinschaften werden, in denen
Gottes gemeinschaftsschaffendc Kraft gespürt wird, in dem Maß
hebt sie sich, selber auf, und hat es als ihren höchsten Ruhmestitel
zu betrachten, sich aufzuheben. Denn, wenn die ganze menschliche
Gemeinschaft, alle ihre Verzweigungen Ausdruck, Symbol und Ent-



— 157 —

faltung der göttlichen schöpferischen Tätigkeit werden foll, fo kann
eine von den anderen Gemeinschaften getrennte religiöse Gemeinschaft

nur eine Stufe, eine Etappe sein.
Und daraus erhellt auch, daß hier nicht nur zentralste

Gemeinschaftsarbeit geleistet wird, sondern daß gerade hier die Arbeit
der Gemeinschaft den schwersten und folgefchwersten Entartungen
ausgefetzt ist.

Der Weg, die richtige, zweckentsprechende Entfaltung der
religiösen Gemeinfchaft wäre, sich selber fortwährend aufzuheben, indem
sie das intensive Erleben der Gemeinschaft, zu der die Welt mit
Gott bestimmt und berufen ist, allen Gebieten, Verhältnissen,
menschlichen Beziehungen mitteilt.

Es ist nur eiue Pflicht der Gerechtigkeit, die Größe und die
Schwierigkeit dieser Arbeit kräftig zu betonen, bevor man an die
Kritik der von der religiösen Gemeinschaft bisher erreichten Resultate
und an die Betrachtung der schweren Entartunigen, denen sie
verfallen kann und verfallen ist> herantritt. Sie ist die erste Gemeinschaft,

die, soweit es Menfchen vermögen, Gottes Stellung zur Welt
weiter verkörpern uud unter Menschen weiter verbreiten sollte.
Und mag auch, was sie hier zu leisten berufen, wie ein Atom
einer Unendlichkeit fein, wie der schwächste Strahl des Lichtes sein,
das sich in ihr spiegelt, es liegt darin etwas unendlich hohes, das'

nur durch schwere Kämpfe, durch Ueberwindung alles dessen, was
den Menschen hemmt, hindert, erreicht werden kann. Auch! bei
der schärfsten Kritik der religiöfen Gemeinfchaft, ihrer Fehler, Mängel,

Verbrechen, bis zu deu schwersten Entgleisungen der Kirche, muß
man dies im Auge behalten.

So sehr man aber auch bei der Betrachtung dieser Mängel und
Verschuldungen die besonderen Schwierigkeiten und Gefahren, denen
die religiöse Gemeinschaft ausgefetzt ist, berücksichtigen mag,
maßgebend für ihre Beurteilung, für die Beurteilung der Entartung,,
der sie verfällt, wenn sie den ihr drohenden Gefahren erliegt, ist
vor allem die Bestimmung, die die religiöse Gemeinschaft verwirklichen

follte, und die Kluft, die sie von ihrem eigenen Ideal trennt/
wenn sie entartet.

Berufen, die Vorhut zu sein, die das ganze Gebiet des Lebens
für Gott erobern foll, und wie eine Vorhut sich aufzulösen, wenn das
Gebiet erobert ist; berufen, ihre ganze Tätigkeit stets weiter weg
von ihrem eigenen Zentrum zu verlegen, über sich hinaus Herde
selbständiger Gemeinfchaft zu schaffen, wird sie zum Zerrbild, wenn
fie fich zum Selbstzweck macht, das Schwergewicht auf fich selber
verlegt. Zum Zerrbild des eigeneu Ideals und damit zur
Entartung des Lebens, das sie fördern, zum Verbrechen am Leben, das
sie in seiner ganzen Heiligkeit und Größe entfalten sollte.

Sie wird zur Gemeinschaft, die in der schlimmsten, systematischsten

Form zur Entartung und Hemmung des Lebens führt, zu der



— 158 —

Gottes selbstlose Liebe die Welt erheben will. Die Treulosigkeit zu
ihrem Wesen führt nicht nur zur eigenen Entartung, sondern zur
Verseuchung des ganzen Lebens.

Sie ist ja die Gemeinschaft, die am schärfsten den Unterschied
zwischen dem göttlichen „W o h i n" und dem menschlichen Weg,
dem menschlichen „Wie" zum göttlichen Wohin macheu sollte,
damit Gottes Ziel das menschliche Werkzeug überrage. Darum wird sie

zum ärgsten Fluch, wenn sie Wohin und Wie verwechselt und
sich selber zum Zweck, auch zum unentbehrlichen Werkzeug macht.
Es ist viel zu wenig beachtet worden - und die Folgen dieses
Nichtbeachtens sind für die religiöse Gemeiuschaft selber und für
die Gemeinschaften, die mit ihr in Beziehung stehen, verhängnisvoll

gewesen - wie alle Deformationen, Entartungen, Abfchwächun-
gen, die wir auf sämtlichen Gebieten, wo Gemeinschaft entsteht,
fich entwickelt, wo sie gedeihen und entarten kann, wahrnehmen
in besonders prägnanter, scharfer, wir könnten sagen: klastischer
Form, bei der religiösen Gemeinschaft vorhanden sind.

Sie ist die Gemeinschaft, die den göttlichen Lebensimpuls nicht
nur rein erhalten soll, sondern, wie es in seinem Wesen liegt, ihm
die Einschlagskraft, die Steigerung sichern sollte, die er durch das
Gemeinschaftsleben erfährt, wenn er sich in der Gemeinschaft
auswirken kann, Sie kann zur Stätte werden, auf der dem göttlichen,
schöpferischen Drang Halt^ geboten wird, auf der der Impuls nicht
weiter vermittelt, sondern abgeschwächt, eingeengt, gehemmt wird,
auf alle Arten, die in einer menschlichen Gemeiuschaft überhaupt
möglich sind.

Sie kann es tun, indem sie das Schwergewicht von der stets
weitergehenden, weiterfchaffenden Tätigkeit Gottes auf ihre eigene
Tätigkeit verlegt, indem sie, wo Gott weiter will, ein menschliches
Halt' zuruft. Sie tut es schon, sobald sie sich nicht einfach als Organ
eines sich überbietenden schöpferischen Willens betrachtet, sondern
als definitive Form, als etwas Absolutes. Sie tut es, indem sie der
Intensität des Lebens, von dem sie durchdrungen ist, nicht die
Richtung in die Tiefe gibt, damit aus der Tiefe alle Gebiete des
Lebens mit göttlichem Leben beseelt werden, fondern dieser Intensität

die Richtung auf räumlich-äußerliche Ausbreitung gibt. Oder,
wenn sie sich im Verhältnis zu den anderen Lebensgebieten zu
einem besonderen Verband konstituiert, der darauf verzichtet,

mit dem ganzen Gemeinschaftsleben verbunden zu sein,
auf sozialem und politischem Gebiet andere Grundsätze und
Methoden anerkennt, als die, die sich aus den tiefsten religiöfen
Voraussetzungen der Gemeinschaft ergeben.

Sie tut es insbesondere, wenn sie Gottes Selbstentauße-
rung, seinen Willen, selbständiges Leben neben sich zu haben,
eindämmt und vernichtet. Dazu berufen, die Stätte zu sein, von der Gottes
selbstlose Liebe alle Gebiete durchdringt, die Menschen anspornt,



— 159

über das kleine Ich hinaus aneinander zn glauben und damit in, den
Andern neue, lebendige Energien wachzurufen, dazu berufen, Gottes
Verzicht auf Diktatur den Menfchen gegenüber, zu einem Verzicht
auf Diktatur unter den Menschen selber weiter zu führen^, wird fi<
zur schlimmsten Form der Berkennung der Andern, des Mißtrauens
gegen sie, zur Vernichtung des Glaubens an die andern. "Sie
erwartet aufs schlimmste, wenn sie formal, ohne innere Begründüng
die Menschen in Laien und Geistliche, in Mündige mild Unmündige,
in solche, die anregen, solche die angeregt werden, in Führer und
Geführte, in solche, die berufen find, Gottes treibende Kräfte den
Andern zu übermitteln und folche, die berufen sind, sich die Kraft
übermitteln zu lassen, scheidet. Sie macht damit, was göttliche Wahrheit

sein kann, zur Lüge.
Gott bedient sich der Menschen und der menschlichen Gemeinschaft,

damit der Geist, der im Menfchen lebendig ist, auf andere.
Menfchen übersprudle und sie lebendig mache. Aber nicht, damit die
einen die offiziellen Vermittler des Geistes seien, die anderen seine
devoten Empfänger, sondern damit über die Vermittlung hinaus
der Geist lebendiger werde, Andere lebendiger werden lasse, als der
Vermittler es selber ist. Was wir auf allen Gebieten de^r Gemeinl-
schaft finden, die Veräußerlichung, die Delegation, die Verlegung des

Schwergewichts auf die einen, die Passivität der Andern, die ganze
Lähmung, Verflüchtigung, Einengung, Eindämmung des ursprünglichen,

unmittelbaren Jmpnlfes, sein Halt machen vor Personen,
äußeren Grenzen, und die Rechtfertigung aller dieser Hemmungen
und Lähmungen. Was wir in Staat und Schule, im ökonomischeu
Leben und in der Erziehung finden, dazu findeü wir bei den
Entartungen der religiöfen Gemeinschaft die typischen Parallelen.

Und noch mehr als Parallelen. Oft genug sind sie die Quellen^
ohue welche, was uns als Strom erfcheinen mag, gar nicht
fließen würde.

Denn, wenn die echte Gemeinfchaft nur auf religiöser Grundlage

möglich ift, so liegt in den Entartungen, denen die religiöse
Gemeinschaft ausgesetzt ist und so leicht verfällt, eine Gefahr für
die ganze menschliche Gemeinschaft.

Darum tragen die Krisen und Revolutionen der religiösen
Gemeinfchaft ein ganz eigentümliches Gepräge. Jetzt, an einem
Wendepunkt, der zugleich eine der größten Krisen der religiösen
Gemeinschaft ist, tun wir gut, uns diesen Charakter besonders
anschaulich zu vergegenwärtigen.

Die Krise der religiösen Gemeinschaft ist nie ein Beleben der
Formen, in denen sie sich bisher bewegt hat, die sie zu einer bestimmten
Zeit verwendet hat, um Trägeriu des göttlichen Wirkens zu sein.
Denn in diesen Formen selber, sogar abgesehen von ihren! besonderen

Entartungen, Verknöcherungen, Veräußerlichungen, liegt ein



— 160 —

Beweis dafür, daß sie nicht ihre volle, reine Bestimmung erfüllt
chat. Hätte sie sie erfüllt, so stünde sie nicht mit Formen da, ans'
denen man sich heraus sehnt. Hätte sie ihre Bestimmung erfüllt,
so würde ein Stück Welt durch ihre Tätigkeit für Gott gewonnen
worden fein, selber tiefbegründete selbständige religiöse Gemeinschaft
geworden sein, so wären weitere Gebiete als die ursprüngliche
religiöse Gemeinschaft auf die Art mit Gott verbunden, die Gott felber
will. Sie lebte selber als Anregung in der Welt, als Seele eines
weiterwirkenden Belebungsprozesses, nicht neben der Welt als
abgeschlossenes Gebiet, von dem aus keine innige Beziehung zur
Welt mehr herzustellen ist,

Die Krisen und Erneuerungen der religiösen Gemeinschaft sind
darum nie bloße Belebung früherer Formen, fondern ein kräftiges,
entschlossenes Hinausgehen über diese Formen. Nie ein bloßer Versuch,

von dieser alten Operationsbasis ans den erlahmten Sturm
wieder aufzunehmen, sondern ein Verlegen der Operationsbafis außerhalb

des Gebietes der bisherigen, zur Hemmung gewordenen
religiösen Gemeinschaft. Gottes Geist drängt und treibt, daß die Welt
m höherem Maß Gottes Gemeinschaftsgebiet werde, als es der
ersten Pionierschar gelungen ist, darum ein Hinausgehen über das
Gebiet, das von der stehengebliebenen Pionierschar behauptet wird,
ein Vorstoß über ihre Organisation hinweg; mit neuen Mitteln,
neuen Methoden, neuen Trägern.

Darum diese Verlegung des Schwergewichts, die von dem

kirchlicher: Standpunkt aus als Ketzerei, als Anmaßung der Laien
gegen Klerus und Pfarrer, gegen die .Berufsreligion angesehen
wird, in Wahrheit aber dem absoluten religiösen Drang
entstammt, sich für die religiöse Gemeinschaft eine neue Grundlage
zu sichern, von der aus sie sich freier, intensiver entfalten,
kann. Je mehr die Welt danach, dürstet von den tiefsten
Voraussetzungeu der Gemeiuschaft heraus neue Gemeinschaft zu haben,
je mehr die Sehnsucht nach bahnbrechenden, vorwärts gehenden, alles
wagenden religiösen Gemeinschaften lebendig ist, desto mehr findet
auch diese Verschiebung des Schwergewichtes statt, weit über die
Grenze, die die religiöse Gemeiuschaft zwischen sich und der Welt
errichtete, weit in das Land hinein, das sie den Laien, den Nicht
religiöfen Tendenzen überließ, nur mit dem Recht, es nach Bedarf zu
bevormunden und es als Interessensphäre zu benützen.

Von diesem Gesichtspunkte ist die heutige Krise der religiösen
Gemeinschaft zu verstehen, ist die Orientierung, die zu neuen
religiösen Gemeinschaften sühren kann, zu suchen. Denn in ihr sind
alle Momente vertreten, die die Krifen der ihrem Ideal und darum
ihrer weltgeschichtlichen Mission nicht mehr genügenden religiösen
Gemeinschaften ausmachen — in einem Umfang, der selten,
vielleicht nie erreicht worden.



— 161 —

Die Kritik der heutigen Kirche geht gewöhnlich einseitig von
dem Widerspruch zwischen Kirche und christlichem Ideal, von der
Entartung der religiösen Gemeinschaft, von ihrem ursprünglichen
Wefen aus. Es ist hier nicht der Orr, zu prüfen, wieweit dich«
Ansicht recht hat. Viel wesentlicher ist die Tatsache, daß die Formen,
mögen sie auch am Anfang historifch berechtigt gewesen sein und nicht
in ihrem ersten Stadium ohne weiteres als Sündenfall von der
absoluten Reinheit des Ideals zu betrachten sein, Erstarrungen,
steife Kristallisationen eines Strebens sind, das, zum Weitergehen
berufen, sich felber zur Hemmung geworden ist, und nun in der Welt
als ein „Außerhalb", als ein „Daneben", als ein „Auch" dasteht, statt
durch Belebung und Anregen der Welt in den Bewegungen weiter
zu pulsieren, die es weitergeführt und überboten hätten.

Darum find diese Formen so unfähig, mit den jetzigen
Fragen, Problemen, Konflikten enge Fühlung zu haben. Sie find
außerhalb, daneben, sie sind passiv, neutral, wo sie nicht sogar eng
mit den politischen und kulturellen Organisationen verbunden sind,
aus denen sich nun die Menschheit heraussehnt.

Daher auch die Unfähigkeit, von diesen Formen aus, auch wo
der Wille völlig lauter und selbstlos sein mag, zu den großen,
Problemen, Lebensfragen, revolutionären Bewegungen der Zeit
eine Stellung einzunehmen, die der Eigenart dieser Probleme und
Bewegungen entspricht, die sie nicht irgendwie zugunsten der
kirchlichen Methoden, der kirchlichen Lösungen und Kampfmittel
vergewaltigt und lähmt.

Daher die stete Gefahr der ungeheuren Ueberschätzung der
eigenen Methoden, der zu Gebote stehenden Mittel, sei es Amt,
Wort, Predigt, die Verkennung anderer Wege. Mittel, die sich aus
der Eigenart der Probleme uud Kämpfe ergeben, und, konsequent
angewendet, rein ünd ideal durchgeführt, ebenso gut Wege des

Göttlichen, die Welt zu durchdringen sein können, wie, die kirchlichen
Mittel. Daher für sie die außerordentliche Schwierigkeit, die Spannung

und belebende Kraft des göttlichen Geistes über sich hinaus in
andere Menfchen zu verlegen, durch absoluten Glauben an sie, durch'
Glauben an die Möglichkeit, daß sie weitergehen, selbständiger,
lebendiger werden, als der offizielle berufsmäßige Träger des Wortes

und des Geistes, daher der stete Rückfall in Methoden, die die
Menschheit in passive, empfangende und aktiv mitteilende spalten müssen.

Und darum auch die Tatfache, daß gerade die Strömungen, die

nun am entschlossensten weiterwollen, und aus deren Mitte die
Gemeinschaftsformen der Zukunft hervorgehen müssen, auf gespanntem

Fuß mit den kirchlichen Organismen der Gegenwart stehen.

Ich denke vor allem an Proletariat und Jugend. Wobei zu betonen
ist, daß es nicht etwa das materialistische, marxistisch-dogmatische>
selber Kirche gewordene Proletariat, das kirchenfeindlich ist, sondern



— 162 —

gerade das Proletariat, das nach Vertiefung seines Wesens strebt,
sich nach einem höheren Lebensimpuls sehnt, der es über die setzige
unerträgliche Lage hinweghebt, aber nicht von außen her, sondern
aus der Tiefe des eigenen Wesens heraus. Das gleiche bei der
Jugend, bei der zahlreiche Symptome einer Sehnsucht nach neuem Kontakt

mit den tiefsten Quellen des Lebens vorhanden, sind, bei absoluter
Abneigung, bei der bereits kanalisierten Quelle das frische Wasser
zu schöpfen.

So ergänzt das Bild, das uns die jetzige Lage der religiösen
Gemeinschaft bietet, das von der nichtreligiösen gebotene Bild auf
eigentümliche Art.

Bei den nichtreligiösen geht die Entwicklung dahin, sich aus dem
eigenen Wesen heraus, in Verbindung mit den höchsten religiösen
Krüsten zu erneuern, zu vertiefen, weiter zu gehen.

Bei der religiösen Gemeinschaft fchwere Hemmungen., Widerstände,

eine aus der ganzen Lage und der bisherigen Entwicklung sich

ergebende Unfähigkeit, über sich selber hinaus zu gehen, in engsten
Kontakt mit den neuen Bewegungen zu treten, bei deinen die Sehnsucht

nach Vertiefung und neuer Orientieruna, lebendig ist.
Wir haben nun zu fehen, welche Konsequenzen sich ergeben,

wenn man die beiden Bilder vereinigt, um daraus ein einheitliches
Bild der Lage zu gewinnen, I, Matthieu,

(Fortsetzung folgt,)

Versöhnung. ')

Gott war in Christus und oersöhnte
die Welt mit sich selber-und rechnete ihnen
ihre Sünden nicht zu und hat unter uns
aufgerichtet das Wort von der Versöhnung,

2, Korinther 5, 19.

Liebe Gemeinde!

FF i» eihnachten — wenigstens um uns, und wenn wir uns auch,
für uns und mit Andern, des Friedens noch nicht erfreuen, nach
dem die ganze Welt, aus leiblichen und seelischen, wirtschaftlichen

und tieferen Gründen fich sehnt, ^ und es in der ganzen Welt, der
Besiegten wie der Sieger, recht wenig weihnachtlich, recht wenig
göttlich und vertrauenerweckend aussieht, — so schreiben wir also
heute wieder einmal den 25. Dezember; die Christbäume und Weih-

') Es ist nns eine schmerzliche Freude, hiemit die Weihnachtspredigt
veröffentlichen zu dürfen, die Einer der Tiefsten und Besten unter den jüngeren Pfarrern

der Schweiz, d,r inzwischen von uns gegangen ist, zu Weihnachten 1918
gehalten hat. Ein Geschick, das wir Menschen „tragisch" nennen, das aber auch in
die große Versöhnung, welche in diefer Predigt verkündigt wird, eingeschlossen ist,

hat ihn früh von uns gerissen, zum erschütternden Leid all derer, die ihn gekannt


	Richtlinien und Keimzellen : die jetzigen Aufgaben der Gemeinschaft. I., Der neue Geist ; II., Wer soll Träger des Geistes sein?

