
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 14 (1920)

Heft: 3

Artikel: Das Schöpferische in der Geschichte

Autor: Lejeune, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134650

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134650
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 98 —

vas Schöpferische in Ser geschickte.

/ Iin das Schöpferische in der Geschichte zu erkennen, gehen mir wohl
t^D am besten gerade von der Gegenwart aus, denn hier tritt uns

dieses besonders deutlich entgegen; und was wir in der Gegenwart
an schöpferischem Walten in der Geschichte erleben, läßt uns auch
die Vergangenheit mit neuen Augeu betrachten. Wir stehen unter
dcm Eindruck, daß unsere bestehende Welt mit allen ihren Lebens-
vrdnunge» immcr mchr auf cin Ende hindrängt, uno daß ivir auf
allen Gebieten unseres Lebens in dnnkle Sackgassen hineingerannt, an
gähnende Abgründe gelangt, oder in tödliche Erstarrnngen geraten
sind. Daneben aber sind unsere Seelen erfüllt von der Ahnung eines
Neuen; ja, wir spüren bereits seine ersten Regungen und sehen
vereinzelte erste Vorstöße desselben, wie sich uns denn auch die ganze
Unruhe und Gärung unserer Zeit als ein Vorbote des Neuen
darstellt. Und gerade der Glanbe an das kommende Morgen, und nicht
etwa nur das Unbefriedigtsein mit den gegebenen Zuständen und
Verhältnissen, läßt uns im Gegensatz zum Heute treten und in scharfer

Spannung mit den geltenden Mächten leben. Alles drängt auf
Kämpfe und Entscheidungen, auf Gerichte und Katastrophen hin,
aber diese sind uns nicht nur das Ende, der Abschluß eiirer ganzen
Entwicklung, sondern dahinter steht für uns eiu werdendes Neues,
das aus schöpferischen Tiefen in unser Dasein einströmen und gerade
im Zusammenbruch des Alten sich einen Weg bahnen will. Nicht nur
wird Bestehendes immer mehr zu definitiver Vergangenheit, ^ mag
cs sich auch selbst als Vergangenes äußerlich noch breit machen in der
Gegenwart! ^ sondern bereits will auch neue Zukunft ins Heute
eindringen und in schöpferischem Vorstoß ncue Ewigkeitskräfte in
die Zeit einführen, um die Menschheit wieder einen entscheidenden
Schritt vorwärts zu stoßen, jenem Ziele entgegen, wo allenthalben
das Ewige aus dem Zeitlichen herrvorleuchtet undr das Zeitliche sich
in lebendiger Ewigkeit auflöst. So ist's vor allem werdende Schö-
pfnngszeit ,in der wir stehen, Adventszeit, mit allen lastenden
Erstarrungen und entfesselten Entartungen einer Endzeit, zugleich aber
auch mil jenem verheißungsvollen Zukunftsglanz, den ein,
herannahender Tag in das zähe Ringen zwischen Licht und Finsternis
vorauswirft. Drum liegt denn auch au diesem Ende keineswegs
die müde Stimmung des I''in cl« siöms über uns, uichtö von cincin
resignicrtcn Fatalismus; wir schancn nicht wehmütig znrück, son-

') Dic vorliegende Arbeit wurde vor zw i Jahren als Vortrag an der
christlicken Studeutcnkonfercnz in Aarau gehalten und erschien damals auch im
gedruckten Konferenzbericht, Da wir aber aus Erfahrung wissen, daß die Aarauer-
Konfcrenzbcrichte nur einem kleinen Teil der Leser dcr „Neuen Wege'' bekannt sind,
möchten wir diesen Vortrag nun doch auch noch in dcn „Ncucn Wegen" abdrucken.
Bei gewissen Partien, die in enger Beziehung zur eigenen Zeitgeschichte stehen,

mag der Leser sich in die Zeit vom Frühjahr 1918 zurückversetzen, D, Ned,



— 99 —

dcrn blicke» in neuem Erwachen vorwärts, — sei es, daß wir die
neugeschcukte Hoffnnng in angcspannlcm Warten, das dan'n, eben
ein Erwarten ist, in uns tragen, des entscheidenden Rufes Gottes
harrend, ,oder sei es, daß wir bereits da und dort, vor Elitscheidungen
gestellt, aus dem bereits empfangenen Lebeu heraus den Kampf gegen
die alte und für die neue Welt aufgenommen haben

Alles drängt großen Entscheidungen voller Kampf, Gericht und
Zusammenbruch, aber auch voller Neugeburt und Neuschöpfung
entgegen. Als Offenbarung Gottes erleben wir die ersten Regungen
eiirer kommenden Welt, denn diese neue Welt ist uns nicht irgend
eine beliebige, sondern die Welt Gottes; wir spüren neue Entfaltungen

jenes Lebens nnd Reiches herannahen^, das in Jesus Christus

erschienen ist. Ueber die Jahrhunderte hinweg fühlen wir
uns mit früheren Schöpfuugszeiten verbunden, sehen nns hineingestellt

in jene ganze herrliche Geschichte Gottes auf Erden, durch
die er sein Reich bauen will, uud ahnen, daß Gott diese Gefchichte,
die durch die Glaubensarmut der Menschen ins Stocken geraten
war, wieder in machtvollem Stoße vorwärtsbewegen will, wenn
er ein Geschlecht findet, das sich seinen Plänen öffnet, sein Wollen,
versteht und sich im Glauben hingibt als Werkzeug in seiner Hand.
Wo wir aber seine Stimme vernehmen, seinen Heilsruf hören,
da werden wir über alle Gegebenheiten hinausgeführt: Alle Fa-
tumstheorien, die man uns da entgegenhält, sei's der Glaube an das

eherne Muß der Naturgesetze und den unentrinnbaren Mechanismus

der Weltordnung, sei's die Lehre von den starren Notwendigkeiten

des Lebensprozesses und der geschichtlichen Entwicklung oder
seien es die alten frommen Reden vom Ratschluß Gottes oder die'

neuen vom „Gott der Wirklichkeit": sie kommen uns in der frommen
wie in der unfrommen Form als lauter Formen des Unglaubens
vor; denn Glaube heißt für uus jetzt, das Walten Gottes in der
Gegenwart ahnen und verstehen nno sich dieser schassenden Kraft
zur Verfügung stellen, wo sie auch in uns und dnrch uus etwas
gestalten will. Nichts kann uns darum abhalten, in gespannter
Erwartung auf das zu achten, was Gott unter uns und durch uns
tun will, nnd seinen! Rufe zu folgen, wenn er an uns ergehr,

mag er uns anch zum Kampf gegen das Bestehende uud die geltenden

Mächte und zum Abbruch der geschichtlichen Koutinuitäten und
Entwicklungen sühren. Seit wir sein schöpferisches Walten unter
uns spüren und mit neuen Augen sein Wirken in der VergangeUl-
heit seheu, glauben wir überhaupt nicht mehr an jenen Gott der
Wirklichkeit und des historisch Gewordenen, glauben nicht mehr
an jene kontinuierliche Entwicklung und jenen allmählichen
Fortschritt, glauben nicht mehr an das göttliche R.'cht des Bestehenden
nnd daran, oaß immcr gerade das, was ist und von felber geschieht,
zugleich Gottcs Willc sei und drum so sein müsse: wir glauben nur
noch an den lebendigen, schöpferischen Gott, der so, wie er in der



— 100 —

Vergangenheit am Werk war, auch heute uoch in der Menfchheit
wirken und fchaffen, alte Erstarrungen zerbrechen und falsche EM-
Wicklungen abbrechen ivill nnd durch Gericht uud Zusammenbruch,
durch neue Offenbarung und Schöpfung die Menschheit seinen Zielen
entgegcnführt. Daneben aber lernten ivir gerade in dieser Enszeit
auch wieder glauben an einen Fürsten der Welt und eine rente Macht
des Bösen, an eiu eigentliches gottfeindliches Dämonenreich, das sich

ebenfalls zum Entscheiduugskampf stellt, um das bestehende Sein
gegeii das neue Werden zu verteidigen. Ein neues Verständnis jener
Vergangenheit, wo wir Gott gleichfalls im Kampfe mit dem Fürsten
der Welt sehen, erschließt sich uns hier und damit ein tiefer Einblick
in das Schöpferische in der Geschichte.

Die Geschichte i st also für uns dcr Boden dcr O f -
fcubarungcn Gottes; deuu er ist uns der lebendige,
fchuffendc, der durch immer neue Offenbarung und
Schöpfung die Menschheit v o rw ärtsr eiß e n wi ll, nm
f i e i h r e r vollen B e s r e i n n g und Erlösung, ihrer w a h -
ren Menschwerdung e n t g e g e n z uf üh re n. Mit dieser
Betonung der Geschichte ivollen wir selbstverständlich keineswegs die
Offenbarungen Gottes auf die. Vergaugenheit beschränken. Der
Gegensatz vou Vergangenheit und Gegenwart hat mit unserer Anffas-
suiig der Geschichte nichts zu tun, wie denn auch die Gegenüberstellung

von Gegenwartsreligion und Geschichtsreligion (diefe iin Sinne
bloßer Vergangenheitsreligion), für uns gar keinen Sinn hat. Solche
Uuterscheiduuge» und Gegenüberstellungen sind überhaupt nur dort
möglich, wo man vergißt, daß man es mit einem Lebensstrom zu
tuu hat, an dem mau uicht wie an einem toten/ im Räume
ausgebreiteten Körper beliebig Einteilungen vornehmen kann. Unfere
Betonung der Geschichte als der Offenbare«« Gottes wendet sich

gegen ailles zeitlos Ruhende begrifflicher oder realer Art. Uns
begegnet Gott nicht im starren Sein der. gegebenen Welt uud dem
Dale-quale des geschichtlichen Gescheheiis, er tritt uns auch nicht
aus fertigen Lehren und Dogmen, aus Systemen uud Konstruktionen
religiöfer oder philosophischer Art entgegen und wir erschließen ihii
nicht aus den zeitlosen Ideen, zu denen uns unsere Vernunft führt,
sondern gerade in der Zeit erleben wir ihn, und jene lebendige
Bewegung der Geschichte, die in immer neuen Stößen durch die gauze
Vergangenheit wallt, ohne darin zu einem definitiven Abschluß zu
kommen, die auch durch alle festen Gegebenheiteu der Gegenwart
hindurchstoßen will, um alle Stagnation und Erstarrung in neueu
Fluß zu bringen, und die uns hoffend in eine verheißungsvolle
Zukunft schauen heißt, diese offenbart uns Gott. ^)

In diese Geschichte ist durchaus auch die individuelle Geschichte einbezogen,
die der Einzelne mit seinem Gott erlebt; universelle und individuelle Heilsgeschichte
fließen stets ineinander; doch muß im Rahmen dieses Vortrages die indi-



— 101 —

Aller MckwärtsgewMldte Historismus, der mit der Vergangenheit
dus gegenwärtige und zukünftige Lebeu erstickt, ist hier

ausgeschlossen: in der Vergangenheit sehen wir Gottes Offenbarungen ja
auch stets im Oeffnen neuer Lebensnnellen, im Anbahnen neuer
Bewegungen, die schon damals über jedes Heute hinausdrängten, und
auch für uns nicht fertige „historische" Größen sind, sondern uns
dem letzten Ziel aller von Gott geweckten Bewegung entgegenweisen.
Nicht Mes, was einmal geschehen ist, und nicht alles, was geschieht,
gehört zu der von Gott geleiteten Geschichte. Wie schon der Historiker,

wenn er wenigstens nicht bloß ein geistloser Chronikfchreiber
ist, nur in einem kleinen Ausschnitt alles Geschehens Geschichte sieht
und diesen Ausschnitt durch die Beziehung des Geschehens auf Werte
gewinnt i), so ist für uns wiederum nur eist kleiner Teil des
Historischen wahre Geschichte, nämlich alles Geschehen, das fich auf jeues
Reich Gottes bezieht, das schließlich die Geschichte zum Abschluß bringen

wn'rd. Die wahr e Geschichte ist nns jene Heils ge-
schichte, d i e G o tt auf 'Erden angebahnt hat, u m d i e

Menfchheit w i ed e r u m in die ursprüngliche Gottcs-
ordnung zurückzuführen, nachdem sie, die neue G'ottesgabe
der Freiheit mißbrauchend, aus dem Zustand der ersten Schöspfung,
in der „alles sehr gut war", herausgefallen war, — welcher Fall
für unis ein unergründliches Mysterium, dine intelligible Tat ist,,

für die uns immer noch! die biblische Erzählung vom Sündenfall als
ein tiefsinniges Symbol dient. Auch Kant bezeichnet deu Sünjdensall
als den mutmaßlichen Anfang der Weltgeschichte nnd sieht in der
Herrschaft des Sitteugesetzes im irdischen Leben, im Reiche Gottcs
auf Erden das Ziel aller Geschichte, und ähnliche Gedanken finden
wir auch bei Fichte und Schelling, Doch treffen wir das heilsgefchich-
liche Denken bereits viel früher an. Die Bibel lebt ja ganz in
diesem Gedanken und gibt ihm manchen erhabenen Ausdruck. Ick
der Philosophiegeschichte finden wir ihn aber fchon bei den Vertretern
der patriotischen Philosophie, denen am Erscheinen Jesu auf Erden
der tiefste Sinn der Geschichte aufleuchtete, und es ist bezeichnend, daß
gerade jene Kirchenväter, die als Philosophen so klein find, aber
herrliche Neuschöpfung Gottes in der Geschichte erlebt hatten, den
Sinn der Geschichte entdeckten und überhaupt oie Geschichtsphilosophie
ins abendländische Denken einführten, während ben großen griechischen

Philosophen diese Wahrheit völlig verschlossen blieb. Jn der
zeitlichen Entwicklung suchen die Kirchenväter (z. B. Jrenäus) die
innere Geschichte, die Heilsgeschichte, deren Veranlassung der Sün-

viduelle Heilsgeschichte, die alle Merkmale der universellen trägt, unberücksichtigt
bleiben. Ich darf dafür vielleicht auf meinen Vortrag über das Staatsproblem
hinweisen (Neue Wege X. Heft 9), in dem gerade die individuelle Geschichte des
Einzelnen mit seinem Gott zur Geltung kommt (besonders S, 393 ff),

') Vgl, hiezu die Windelband-Rickert'sche Gcschichtsphilosophic, vor allem
Nickerts „Grenzen der naturwissenschaftlichen Vegriffsbildung."



— M —

denfsll, deren entscheidender Mittelpunkt Jesus und deren Abschluß
die Erlösung des Menschengeschlechtes ist. Noch für Augustin ist der
Kumps zwischen Gottesrcich nnd Weltreich der tiefste Sinn der
Geschichte, welcher Kumps durch Jesus in seine letzte, entscheidende
Phase getreren ist.

Mit diesen Kirchenvätern erheben nnch ivir die Heilsgcschichte

zum Muß alles Weltgeschehens, können aber nicht mit der alten
Kirchenlehre diese Heilsgeschichte durch Wunderapologetik uno Jnspira-
tionsdogma künstlich vom übrigen Geschehen isolieren, wird
doch dadurch das Geschehen in der Zeit wieder zur
zeitlosen Idee verflüchtigt und die Offenbarung Gottes gerade der
Geschichte enthoben nnd ins Dogma verlegt. Die Kirchenlehre sieht
ferner in der Heilsgefchichte etwas Fertiges und Abgeschlossenes;
sie braucht etwas Definitives, auf das man die Gläubigen in
allgemeingültiger Weise verpflichten kann und duldck darum keine neuen
Möglichkeiten, die a"s solche das fertige System sprengen würden;
so wird nun Gott hier in seinem Wirken auf einige feste Punkte der

Vergangenheit, eben die „heilige Geschichte"/ sowie auf jene letzte

fernste Zukunft beschränkt, die als Endgericht mehr die übernatürlich,
ungefchichtlich in Szene gesetzte Verwirklichung der letzten Sätze einer
fertigen Dogmatic bedeutet, als den heilsgeschichtlichen Abschlnß der
Menschengeschichte. Jn der Gegenwart ist hier kein Raum für
heilsgeschichtliches Geschehen. Für uns aber ist die Heilsgeschichte dnrchans
eingebettet in die breite Weltgeschichte, wie wir ja auch ihr Ziel
uicht jenseits des geschichtlichen Lebens, sondern als dessen Abschluß
setzen. Nicht durch äußere, sie dem geschichtlichen Geschehen entziehende

Merkmale ist die Heilsgeschichte von der bloßen Weltgeschichte
geschieden, — verstehen wir doch nnter Gottestaten uicht Mirakel,
sonderu Taten Gottes in der Geschichte und auf geschichtliche Weife
^ vielmehr allein durch ihre Beziehung auf das in ihr fich
durchsetzende Gottesreich, welche Beziehung nur der Glaube sieht. Auch
die Heilsgeschichte stellt sich uns als menschliche Menschengeschichte
dar: das Reich Gottes kommt auf geschichtliche Weise zu uns, es

bedient sich in seinein Kommen immer Menschen, die cs verstehen
und sich ihm zur Verfügung stcllen, und seine Bewegung stockt,

ivcun cs keine solchen Meirichen findet. Znr Heilsgcschichte wird aber
dicsc menschliche Geschichte dadnrch, daß sie auf ein göttliches Ziel
hingelenkt wird, das an den entscheidenden Punkten, einzelnen Offen-
barnngsträgern besonders klar gezeigt wird, ferner drwnrch, dnß es

Kräfte einer höhern Welt sind, die in immer neuen Vorstößen diese

Geschichte vorwärtsstoßen, und daß sie uur von Menschen getragen und
gefördert wird, die Gottes Walten schauen, sich ihm im Glauben hin-
gcbcu und iu sciuem l>>eist und aus sciner Kraft wirken. Nur Träger
göttlicher Offenbarung sind die Schöpfer nnd Bewcgcr dcs wahren
geschichtlichen Lebens, jene Helden im Siuue Carlyles, die als Send
boten aus dem Reich des Unendlichen uus Kunde von dort bringen,.



— 103 —

So lebt die Heilsgeschichte auch als Menscheilgeschichte ganz vou der
Kraft des in ihr sich offenbarenden und fie seinen Zielen enigegen-
führeuden Gottes, ja eben dieses Eingehen'Gottes iu die
Gefchichte macht das bloße Geschehen und das bloß
Historische zur wahren Gefchichte.

Jn diese Heilsgeschichte ist die Gegeuwart durchaus
eingeschlossen; Gott will mit seiner umgestaltenden Kraft auch ins heutige
Geschehen eindringen und anch die geschichtliche Gegenwart zu einem
Stück Heilsgcschichte umschaffen, wenn sie fich seinen Plauen hingibt;
auch unser Geschlecht stellt er drum vor Entscheidungen, Der
Gedanke der Heilsgeschichte hat für uns also höchst lebendige und
gegenwärtige Bedeutung nnd gehört nicht der zeitlosen Wahrheit einer
Rcligionslchrc an. Die Heilsgcschichte bildet deu Sinn
d e r G e schichte, auch der heutige n. Was außerhalb derselben
stehl, mag ja für den Historiker von historischem Interesse sein
(obwohl dieses bloße „historische Interesse" wohl auch mit dem neuen
Deuken, das wir erwarten, verschwinden wird), hat aber für den
Glauben keinen Offcnbarungswcrt, Nicht iu jedem beliebigen
Geschehen nnd allein, was fo gewöhnlich zur Geschichte gezählt wird,
tritt uns ja Gott entgegen, sonderu allem in jener von ihm
eröffneten, durch immcr neue Offenbarung gelenkten und durch fortgesctztc
Schöpfung dem Ziel des Reiches Gottes auf Erden entgegeugeführ-
ten Heilsgeschichte.')

Lebendig wird uns aber die vergangene Heilsgeschichte nur,
wenn wir auch iu der Gegenwart heilsgeschichtliches Werden
verspüren und wenn wir auch mit unserem individuellen Leben in die
Heilsgeschichte hineingestellt sind. Nur wer auch in der Gegenwart
das schöpferische Walten Gottes verspürt und ahnend versteht, was iin
Heute werden will, wer daraus neue Aufgaben erlcbt und sich
dcm Werden des Neuen dienend hingibt, wird auch in der Vergangenheit

des lebendige« Gottes inne werden und damit das Schöpferische
in der Geschichte sehen nnd verstehen. Denn gerade anch über dein
Verständnis der Heilsgeschichtc steht uns Nietzsches Wort: „Nur aus

') So gehört auch der Weltkrieg, dieses äußerlich so machtvolle Geschehen,
keineswegs schon als solches zur wahren Geschichte, mag ihm auch eine unübersehbare

Flut von historischen Abhandlungen gewidmet sein. Gerade das äußerlich
Auffallende — all die Schlachten — ist hier am wenigsten Geschichte, wohl aber
dcr Prinzipienkampf, der niit diesem Kriege verbunden ist, vor allem aber der Gei-
stesknmpf, dcr sich an diesem höllischen Geschehen entzündet, überhaupt seine end-
geschichtlichc Bedeutung im Sinuc uuscrcr ersten Ausführungen,

Jn diesem Sinn sagt auch Friedrich Schlegel: „Der revolutionäre Wunsch,
das Reich Gottes zu realisieren, ist der elastische Pnnkt der progressiven Bildung
und der Anfang der modernen Geschichte; was in gar keiner Beziehung aufs
Reich Gottes steht, ist in ihr nur Nebenjache," Ohne den Glauben an
das Gnadengcheimnis der göttlichen Erlösung des Menschengeschlechts wäre ihm die
Weltgeschichte „nichts als ein Rätsel ohne Lösung, ein Labyrinth ohne Ausgang,
ein großer Schutthaufen aus dcm nun unvollendet gebliebenen Bau,'ans der großen

Tragödie der Menschheit, die alsdann gar kein Resultat haben würde."



— 104 —

der höchsten Kraft der Gegenwart dürft ihr das Bergangene deuten.
Der Spruch der Vergangenheit ist immer ein Orakelspruch: nur als
Baumeister der Zukunft, als Wissende der Gegenwart, werdet ihr
ihn verstehen!"

Jn der Geschichte wurde Gott je und je von seinen großen und
kleineu Dropheten, Aposteln, Helden und Kämpfern gesucht und erlebt,
denen auch das Schöpferische in der Geschichte ein eigentlicher Lebensglaube

war. Dieser lebendige Gott, der auf Erden seine in stets
neuen Taten vorwärtsgeführte Geschichte hat, ist zumals der Gott
Israels und des ursprünglichen Christentums. Seineu ersten
Ausdruck findet das im israelitischen und christlichen Schöpfungsgauben,

Das Volk Israel, das ja selbst als solches die Frucht
einer Gottestat war, kennt nur diefen lebendigen, sich in Taten
offenbarenden Gott und kann darum auch die Welt uur als Gottestat
verstehen. Während die griechische Philosophie, für die Gott die
höchste Idee, ein letzter Begriff, alfo ruhendes Sein ist, nur jene
Lehre von der ewigen Schöpfung kennt, die alles wahre Werdeu
notwendig ausschließt, bekennt sich Israel zum Glaubeu: „Im
Anfang war die Tat!" Der Schöpfungsglaube bleibt auch die Voraus-
setzuug für alleu Glauben an Gottestaten, an ein Einströmen- eines
Weltüberlegerlen Geistes in unfere Menschenwelt, und damit für eine
wirkliche Geschichte!

Als den Gott der Geschichte erlebte zuerst Moses seinen
Jahwe, wie er ja selber als Moses schon eine Gottestat darstellt,
und als folchen Gott der Geschichte, der das Volk aus Aegyptenland,
aus dem Diensthause geführt hat, zeigt er ihn auch seinem Volke,
sodaß seither die Religion Israels durchaus Geschichtsreligion ist,
ja einfach die mit Jahwe erlebte Gefchichte des Volkes. Diesem
Gottesglauben entspricht es, daß Israel in seiner großen Zeit keine

Schriftgelehrten, Theologen und Religionsphilosophen kennt/ sondern
nur Propheten, Apostel und Helden. Auf diesern Boden gibt es ja
auch keine heilige Lehre, sonderu nur heilige Geschichte, keine heiligen
Sätze, sondern nur heilige Taten, in denen Gott sich selber kund

tut.i) Weil in der Bibel gerade diefer Glaube an den lebendigen,
Gott seinen herrlichsten Ausdruck findet, ist die Bibel vorwiegend
ein Geschichtsbuch und nicht eine Dogmatik; es bereitete ja auch
zu allen Zeiten deu Theologen größte Mühe, in dieser Bibel auch nur

') Des Paulus Ausspruch „Die Juden fordern Zeichen, die Griechen gehen
auf Weisheit aus" (I, Kor, 1, 22) kann uns ganz zur Charakterisierung des
israelitischen Glaubens dienen, nur müssen wir unter den Zeichen statt der Mirakel
geschichtliche Gottestaten verstehen, deren herrlichste gerade Christus am Kreuze ist,
den Paulus verkündet. Der jüdische Mirakelglaube ist einfach entarteter Glaube
an den lebendigen Gott; und diese Entartung, bei dcr die Taten Gottes der
Geschichte enthoben werden, rührt daher, daß man selber nicht mehr in der lebendigen
Bewegung dcr Heilsgcschichte drinsteht,



— 105 —

die einzelnen Steine aufzuspüren, aus denen man dann die
kunstvollen (und gekünsteltem) Gebäude der Dogmatik aufbaute. So 'erleben
nuch die alten Israeliten bei der Eroberung Kanaans ihren Gott
als Helfer und Mitkämpfer, und wie vorher Moses, fo stellen sich
jetzt Josua und Deborah in seinen Dienst. Auch das Königtum uud
den israelitischen Staat nimmt man als Geschenk Gottes entgegen:
der Prophet Samuel wirkt hier entscheidend mit uud es ist gewiß
viel richtiger, mit Rückficht auf dcn israelitischen Gottesglauben sogar
auch „historisch" richtiger, in Saul und David mit der Bibel Gottes-
mcinncr zu sehen, als sie mit einigen modernen Theologen zu echt

morgenländischeu Despoten und rem weltlichen Politikern zu stempeln.

Auch Elias tritt auf als ein gewaltiges Werkzeug Gottes und
führt einen heiligen Kamps für den alten Gott der Geschichte gegen
deu Naturgott Baal, den mau aus der Natur erkennt und dessen
Verehrung einfach zu einer Natnrverklärung führt. Wie bereits im
Grunözug der sozialen Gesetzgebung Moses, so wird es auch bei
Elias deutlich, daß der Gott oer Geschichte in der ganzen Gestaltung

des Lebens sichtbar werden und oaß der Gott der Tat auch
Meuscheu der Tat will, die das gegebene Sein nach seinem Willen
umgestalten. Der lebendige Gott kann die Wclt nicht ruhcn lassen,
wie sie ist; er will von Anfang an nicht Weltverkläruug, sondern
Weltveränderung. Wie er nicht aus dem gegebenen Sein, etwa der
Natur, erschlossen wird — die israelitische Frömmigkeit ist nicht
kosmologisch orientiert wie die griechische Religionsphilosophie —
fondern aus ueuen Taten, die. über das Gegcgebene hinausführen,
erkannt wird, fo geht von ihm auch keine Weihe des Gegebeneu aus,
sonderu eiu Aufruf zur erneuernden Tat.

In besonderer Weise erlebten auch die großen Propheten
des achten Jahrhunderts, ein Amos', Hosea, Micha, und
vor allem Jefaja, dcn Gott dcr Gefchichte. Das Erlebnis, das sie zu
Propheten machte, ist das Innewerde« dessen, daß Jahwe wieder
am Werke ist, — diesmal freilich nicht, um das Volk aus.dem
Dieusthaufe zu befreien, fondern vielmehr, um es zu vernichten,
da es ihm untreu wurde. Ihnen ist Gott nicht nur der Gott der
Geschichte Israels, sonderu - - auch das ist neue Offeubaruug vou
Wahrheit! — der Gott der Weltgeschichte, der das Weltgeschehen
nach seine« Absichten leitet. So verkünden sie ihrem Volke nahende
Taten des Gerichts, Taten des heiligen richtenden Gottes, nicht aber
etwa die naturnotwendigen Auswirkungen emes zeitlos feststehenden

Fatums,.— iväre doch bei eintretender Umkehr des Volkes die

Rettung uoch möglich. Jn dieser Botschaft vom nahenden Gericht,
vom Ende, haben Ivir eine deutliche Aeußeruug jenes für Israel so

charakteristischen Glaubens, daß jede Wclt des Unrechts zusammenstürzen

muß und uur eine Welt bestehen kann, die Gottes Heiligerl
Willen erfüllt. Die Erwartung dcs Gerichts ist! nur die negative
Seite der großen Verheißung anf deu Sieg der Gerechtigkeit auf



— 106 —

Erden, und die pofitive Seite dieses Glaubens fehlt bei diefen
Propheten keineswegs, wenu sie sich auch vornehmlich zur Verkündigung
des Gerichts berufen fühleu. Gerade weil Jahwe auch im kommenden

Gericht am Werke ist, und dieses nicht einfach als bloßes Schicksal
und Verhängnis hereinbricht, bleibt Hoffnung auf neues Leben; von.
Jahwe kann man Neufchöpfungen erwarten, wo er altes vernichten
mußte, wse man ja überhaupt von ihm noch Taten erwartet, wo
die reale Wirklichkeit nur zur Verzweiflung treibt, Taten der Hilfe,
die gerade nicht „von selber" geschehen würden, fondern auf die

zu hoffen als törichte Schwärmerei und Wahnwitz gilt (vergl. Jesaja
bei den beiden Bedrohungen Jerusalems). Der Glaube an den
lebendigen Gott und sein Walten auf Erdeu läßt zumal den Jesaja
über die dunkle Gegenwart hinaus in jene lichte Zukunft schauen?
in der Gott, wie er jetzt das Böse zerschmettert, das Gute aufrichten
wird. Der M e fsia s g l a u b e, der in ihm aufleuchtet, ist ja auch

nur ein besouders erhabener Ausdruck für den Glauben an den in, der
Geschichte schaffenden Gott: der Messias ist Gott als entscheidende
heilsgeschichtliche Macht auf Erden. Der Sinn der Geschichte, Gottes
Sieg auf Erden, eröffnet sich dem schauenden Auge oer Propheten,
Darum durchweht eiu glühender Optimismus die prophetische
Frömmigkeit; doch nicht jener Optimismus der Theodizeen, die mit
vielen Advokatenkünsten die Welt, so wie sie ist, zu rechtfertigen
suchen und sie in möglichst günstigem Licht zu betrachten heißen,
sondern ein Optimismus, der geg.en die bestehende Welt und auf
die werdende, kommende gerichtet ist; der gerade im
Zusammenbruch des Bestehenden triumphiert und mit Gerichten und
Katastrophen rechnet, hinter diesen aber das leuchtende Ziel sieht, an dem
Gottes Wille auf Erden geschieht wie im Himmel, Dieser Optimismus

beruht nicht darauf, das Verkehrte in der Wirklichkeit zu
übersehen und nicht ernst zu nehmen, und führt nicht dazu, auch die
furchtbarsten Furchtbarkeiten als unwichtig und als harmlos törichtes
Kinderspiel zu betrachten, er nimmt vielmehr die verkehrte
Wirklichkeit ganz bitter ernst, stellt sich in entschlossenen Gegensatz gegen
sie, wurzelt aber eben im Glauben an den Gott, dem schließlich das
Reich und die Kraft und die Herrlichkeit gehört.

Die Geschichte erhält als der Schauplatz von Gottestaten für
diese Gottesmänner einen tiefen Sinn^) Sie sehen in der Geschichte
„das Tuu der Hände Jahwes" (Jesaja) und gerade dieses Sehen ist
für sie Glaube, während d.er Unglaube in der Blindheit für Gottes
Walten besteht. (Vergleiche Jesaja ö, 12.) Aber sie deuten die
Geschichte nicht als theoretisierende Geschichtsphilosophen, sonderu als

') Diesen Sinn der Geschichte hat zumal auch Deuterojesaja erkannt
und als die werdende Herrschaft Jahwes über alle Welt erfaßt; bei ihm findet
wohl dcr Glaube an das planvolle Wirken Gottes in der Geschichte dcn deutlichsten
und erhabcudsten Ausdruck, wie cr auch die Neuschöpfung Gottes in der Geschichte
betont, Doch muß hier cin kurzer Hinweis auf ihn genügen.



— 107 -
Männer der Tat, die sich Gott als Werkzeuge hiugebeu und damit
selber geschichtsbildend werden. Gerade in diesen leuchtenden Gestalten
tritt die von Gott geleitete Heilsgeschichte in ein Helles Licht. Irl,
ihnen hat das Gottesreich seine Geschichte, ist es doch nicht eine Wahrheit,

die zeitlos von allem Anfang an über den Menschen schwebt
und von ihnen kraft ihrer Logik erschlossen oder auch in einer natürlichen

Genialität ergriffen werden köunte, sonderu eiM ans Erden
durch immer neue Selbsterschließung Gottes wachsende Wirklichkeit.
Indem die Propheten den lebendigen Gott erleben und diese Erlebnisse

auswirken, schassen sie dem Gottesreich Ranm aus Erden;
aus ihrer individuellen Heilsgeschichte wachst die universelle hervor,
der sie sich zur Verfügung stellen. Jn den Propheten fehen wir die
Gottesgeschichte in die Menschengefchichte einmünden; sie haben alle
gottmenfchliche Art, Denn Propheten sind sie nur als Offenbarungsträger.

So sehr sie Kinder ihres Volkes sind, so sehr ihre Botschaft
nicht in blasser Abstraktheit über der Zeit schwebt, sonderu in der
Zeit drin steht, so sind sie mit ihrer Verkündigung doch niemals das
Produkt von Volk und Zeit. Glieder und Träger der Heilsgeschichte
werden sie durch die Berührung mit dem lebendigen Gott, der sie

berufen hat und dem sie sich als Diener und Mitarbeiter hingeben
wollen.

Die Propheten Israels haben keine Lehren aufgestellt und keine
abgeschlossenen Systeme erbaut, denn sie waren nicht die Lehrmeister
einer religiösen Idee; als Propheten des lebendigen Gottes haben sie

wirkliche Geschichte ins Leben gerufen. Sie haben Kräfte in die Zeit
eingeführt, nnter deren Wirkung die Zeit wuchs und reifte, und
schließlich jenen Grad der Erfüllung erreichte, der zur Aufnahme
neuer, noch höherer Offenbarung befähigte. Zu diesen Wirkungen der
Propheten gehört vor allem der Geist der Hoffnung, den ihre
Verheißung weckte, und ohne den Johannes der Täufer und Jesus kaum
wahre Hörer für ihre Botschaft vom kommenden Gottesreich gefunden
hätten. Nur ein Volk, das von Gott noch Taten der Hilfe uud
Erlösung erwartete, konute die Botschaft: „Das Reich Gottes ist nahe'
herbeigekommen" verstehen, während diese jedem der Vergangenheit
nachträumenden oder in der Gegenwart Befriedigung findenden,
Geschlecht unverständlich bleiben mnß.

Wo man von Gott im Glauben Taten erwartet, da kann
er etwas tun. Seine Antwort aus die Hoffnung Israels war Jesus
Christus. Hier, wie nirgends sonst, offenbart fich Gott als der
Gott der Geschichte: er läßt kein Dogma vom Himmel fallen, läßt
nicht die Schriftgelehrten ein neues religiöses Prinzip ergrübclu,,
er gibt den Menschen keine Lehre und kein Wort, sondern läßt das
Wort Fleisch werden; er weckr einen Menschen zu göttlichem Leben
nnd läßt ihn sich dienen als Prophet, als Held, als Sohn, der den
Vater geschaut hat. So hat ja auch Johnnnes als seiu Vorbote
verkündet, daß Gott wieder am Werke ift nnd seine Geschichte vorwärts-



— 108 —

stoßen will, daß jene entscheidende Gottestat, auf die das Volk harrt,
unmittelbar bevorsteht und es sich auf sie zu rüsteu gilt. Das
Christentum kam nicht als Idee und Gedanke zu den Menschen, sondern,
als geschichtliche Wirklichkeit, als eine gottmenschliche Tatsache. Jesus
felber bringt ja auch nicht eine neue Lehre und ist nicht einfsach das
„Vehikel einer Idee"; er eröffnet auch nicht eine neue Art kirchlicher
Gotesverehrutng, sondern verkündet, daß das Reich Gottes nahe
herbeigekommen ist und läßt die Kräfte und das Leben dieses Reiches,
das in ihm seinen Anfang nimmt, gleich in aller Wirksamkeit und Tat-
fächlichkeit spüren. Er eröffnet eine neue Geschichte auf Erden, in der
Gott immer mehr die wirkende. Wirklichkeit sein will, bis er schließlich
sein wird „alles in allem"; als Gottessohn leitet er eine neue Menschheit

ein, in der er der Erstgeborne unter Brüdern ist, und das
wird der Sinn aller weiteren Heilsgeschichte sein, daß die Gotteskindschaft

fich in der Menfchheit durchsetze. So wurde durch ihn der letzte
Sinn der Geschichte offenbar; und wie die vergangene Heilsgeschichte
auf ihn hindrängte und in ihm eine Antwort auf die tiefste Sehnsucht
fand, so ist er auch die treibende Kraft der weitern Heilsgeschichte, die

zum Christus das Reich des Christus, zum Gottessohn das Gottesreich

hinzufügen muß.
Jn Jesus tritt uns die vou Gott geweckte und geleitete

Geschichte in lichter Klarheit entgegen. Jesus selber, diese herrlichste
Schöpfung Gottes in der Geschichte, gibt darum auch dem Glauben
an den lebendigen Gott, der sich in der Geschichte offenbart, Mannigfachen

Ausdruck, wie ja überhaupt seine Botschaft vom Reiche Gottes,
das auf die Erde kommt, die höchste Form des Glaubens an

das Schöpferische in der Geschichte darstellt. Auf dem Boden des

Evangeliums gibt es keine Religion im intellektualistischen oder
kultischen Sinne des Wortes; hier gibt es nur Offenbarung. Darauf
allein kommt es an, die neue Stellung Gottes zu den Menschen^
denen er Vater sein will, zu erkennen, das neue Tun Gottes zu
verstehen und sich ihm hinzugeben im Vertrauen und Hoffen, im
Arbeiten, Kämpfen und Leiden. So geht denn auch das Evangelium
keineswegs auf eine Rechtfertigung der bestehenden Welt aus,
fondern auf die Ueberwindung derselben; es bedeutet keine Weihe der
geltenden Mächte, sondern eine Kampfansage an dieselben. Mit dem

Aufruf zur Umkehr, zum Bruch mit der Vergangenheit, zur Preisgabe

des alten. Lebens tritt Jefus an den Einzelnen wie an das
gesamte Sein der Welt heran, über die gottfeindliche Mächte Einfluß

bekommen haben. Der Schöpfungsglaube, in dem anch Jesus
wurzelt, führt auch hier nicht zur Weltvcrklärung, sondern zum
Kampf um die Wiederherstellung der verdorbenen Schöpfung, im
Glauben au den Sieg des Reiches Gottes auf Erden. Christlicher
Glaube aber kanu da nichts anderes sein, als diese Wendung zur
Neuordnung in Christus verstehen, mit ihm auf den Sieg hoffen
und mit ihm um diesen kämpfen.



— 109 —

Wie in Christus die Geschichte ihren eutscheidenden Wendepunkt
fand und Jesus jubelnd dieses Wirken Gottes in der Geschichte schaute
und verkündete, so stellt sich uns auch die Apostelzeit, überhaupt
das erste lebendige Christentum, als ein Stück Geschichte dar und
nicht als ein Religionssystem, Um das Neue, das durch Jesus in
die Welt kam, zu verstehen, vertiefen wir uns ja auch nicht in die
Gefchichte christlicher Dogmen ^ bezeichnenderweife wird diese
Geschichte umso dürftiger, je weiter wir in ihr zurückgehen, um schließlich

im ganzen Lichtkreis -Jesu völlig aufzuhören! — fondera
betrachten das Leben, das von Jesus ausstrahlte und z. B, die neue
Lebensgestaltuug der Gemeinde zu Jerusalem schuf oder den gewaltigen

Paulus erweckce und ìals „neue Schöpfung", bei der „das
Alte vergangen und neu geworden" ist und als geschichtsbildende
Kraft ohnegleichen in die Welt stellte. Eine wettumgestaltende
Heilsgeschichte, ein werdendes Gottesreich ist das Urchristentum. Jn
diefer Heilsgeschichte drinstehen, d, h. den geschehenen Gottestaten
sich im Glauben öffnen, das Werden des Gottesreiches miterleben,
neuen Taten Gottes in gespannter Hoffnung entgegenschaueu und sich

dle,em rcun Gottes zur Verfügung stellen: das ist urchrrstlicher
Glaube. Und diefer Glaube läßt die in Jefus begonnene Geschichte

mächtig sich fortbewegen.
Diesem Glauben entspricht auch das e nd g e s ch i ch tli che

Denken Jesu und der ersten Christen. Die sogenannte Eschatologie
Jesu uud der ersten Christen ist ja keineswegs theologische Wissenschaft

— weshalb das Wort Eschatologie hier gar nicht am Platze ist!
^ fondern glühende Erwartung weiterer entscheidender Tuten des

Gottes, der bereits so machtvoll geredet hatte und dessen schöpferisches
Walten man'lebendig spürte. Jn diefer Enderwartung spricht sich die
Ueberzeugung aus, daß Gott mit seiner Kraft und Herrlichkeit ini,
die Gefchichte eingehen will und in feinem Kommen die gottwidrige
bestehende Welt zerbrechen und fein Reich heraufführen wird. Diese
Menschen erfaßten Gott als die unbedingte Macht und Kraft, darum
glauben sie an seinen Sieg über alle feindlichen Weltmächte. Sie,
spürten in der Geschichte das schöpferische Walten Gottes, darum
lönueu sie nicht mehr au den gleichmäßigen, nur die eigenen Triebkräfte

auswirkenden Ablauf der Gefchichte glauben, sondern erleben
es, daß sich Me Zeit spannen kann zu besonderen Schöpfungszeiten,
in denen dre Gefchichte durch Gericht und Neuschöpfung hindurch
machtvoll ihren letzten Zielen entgegengeführt wird. Sollen wir
uns da wundern, wenn Jefus und die ersten Christen, die ist die
herrlichste Schöpfungszeit Gottcs hineingestellt waren nnd wahrlich
bereits mancherlei Zusammenbruch der alten Welt und Anbrechen
der neuen erlebten, das Ziel der Geschichte in größter Nähe erblickten?

Es ist sehr kurzsichtig und verständnislos, diese Enderwartung
leichthin als Schwärmerei und einen bösen Irrtum zu bezeichnen.
Da dieser Glaube einem wahren Gotterleben entsprungen ist, so muß



— 110 —

er auÄ) Wahrheit in sich, bergen, Jn der Tat: nier in der Kraft
Gottes einen feindlichen Berg hinanstürmt, glaubt mit Recht, daß
er ihn bald erstürmt haben werde. Und der Berg wäre auch
tatsächlich erstürmt worden, wenu nicht die nachfolgenden Sturmtruppen
bei den bereits erstürmten Schanzen kleingläubig zum Stellungskrieg

übergegangen wären und bald gar einen verhängnisvollen
strategischen Rückzug angetreten IMtenì Das Gottesreich kommt eben

nicht „von felbst", sei's in allmählicher und stetiger Entwicklung des
Bestehenden oder fei's am Ende aller Zeiten in unvermittelter
Plötzlichkeit; es kommt geschichtlich und braucht Menschen, die
lebendig in dieser Geschichte drinstehen Wenn nun die Geschichte
stockt und die zu entscheidenden Schöpfungsakten gespannte Zeit uuter
dem Klein- und Unglauben der Menschen sich wieder entspannt
und zu ereignislosem Ablauf auseinanderlegt, wie follte da die Hoffnung

auf das Ende der bestehenden Welt sich erfüllen können! Als
zugleich mennschliche Geschichte ist die Geschichte des Gottesreiches auch
von den Menschen und ihrem Glauben, Wollen und Kämpfen abhängig.
Wer in lebendiger Geschichte drin steht und ihr mächtiges Vorwärtsdrängen

spürt, hat recht, an ihren baldigen Abschluß zu glauben, —
wie übrigens auch der, der im ruhenden Sein sich ausruht, durchaus
recht hat, wenn er, frei von jeglicher Schwärmerei, vollkommen
nüchtern, vollkommen auf- und abgeklärt, konstatiert, daß eigentlich
stets alles beim Alten bleibe und an das Kommen des Resten zu
glauben törichte Schwärmerei sei. Geschichtliche Wahrheiten ^ und
das Kommen des Gottesreiches ist eine solche — ruhen nicht als
fertige Ideen zeitlos über der Welt, sodaß sie in kühler Logik
erschlossen und ergrübelt, beurteilt und eventuell verurteilt werden
könnten: sie werden erkämpft und im Kampfe als werdende erlebt;
sie können aber von dem, der außerhalb des Kampfes steht, überhaupt
nicht beurteilt werden. Wie sollte auch dcr Ruhcnde die Bewegung,
oder der Tote das Leben verstehen? Es ist darum höchst begreiflich/
daß in Perioden der Zeitspannnng dcr Sinn, das letzte Ziel der
Geschichte klar aufleuchtet und in greifbare Nähe tritt, denn das Ziel
wird tatsächlich durch die Spannung der Zeit herangezogen, gerade
wie die beiden Enden eines Gummibandes bei voller Spannkraft
desselben einander naherückcn, während sie im Zustande der Schlaffheit

weit auseinander liegen. So stellte sich denn das endgcschichtliche
Denken überall ein, wo Menschen die Schöpferkraft Gottes in der
Geschichte erlebten und iu vorwärtsdrängender Geschichte drinstcmden,
Abgeseheu vou dcu Propheten Israels und der urchristlichen Hoffnung

dürfen wir da auch auf die Reformation hinweisen, diese große
heilsgeschichtliche Bewegung, in der die Enderwartung neu auflebte,
vor allem bei den „Schwarmgeistern"^ doch gar nicht nur bei ihnen;
endgeschichtliches Denken haben wir aber auch auf seine Art bei den
Männern der französischen Revolution, die an den nahen völligen
Zufammenbruch des snciGu rsssims und ein neues Reich der Freiheit,



— Ill —

Gleichheit und Brüderlichkeit glauben, fowie in den von der sozialen
Bewegung geweckten Arbeitermafsen, die auf das baldige Ende der
kapitalistischen und auf das Kommen einer neuen gerechten Gefell-
schaftsordnnng hoffen. Und überall wachsen diese Erwartungen aus
dem neuen Erleben heraus und haben ihre Wahrheit in der Wahrheit
jenes Erlebens. Diese Enderwartungen sind daher wahr, solange
sie aus dem Erleben herausgewachsen und von lebendiger Geschichte

getragen find, sie verwirklichen sich ja gerade in solchem
Erleben und solcher Geschichte; unwahr werden sie erst dort, wo sie noch
als Dogmen festgehalten werden, obwohl bereits das Erleben
gewichen ist; „schwärmerisch" sind sie nur dann, wenn man sie npch mit
sich schleppt, während man sich doch gar nicht mehr dem Ziel
entgegenbewegt. Falsch ist somit jede Eschatologie, wahr jede

Enderwartung, d, h. falsch ist die Enderwartung als Lehre, als
ein Stück „Religion", als einer der vielen Sätze, an die man glauben
muß, wahr ist sie als Erleben, als die Hoffnung, die den Kämpfer
in seinem Kampf für's Gottesreich stärkt und aufrecht hält. Wo der
Glaube an das Schöpferische iu der Geschichte dieseu gesteigerten
Ausdruck einer echten Enderwartung gefunden hat, sehen wir auch
wirkliche Neuschöpfung in der Geschichte. Es haben hier tatsächlich
welterschütternde Bewegungen eingesetzt, nnd sie schritten in dem
Maße und solange vorwärts, als man in jenem Erleben drinstcmd,
dem auch die Enderwartung entströmte. Wir haben wirkliche
Verwirklichungen der Enderwartung in der Geschichte vor uns, wie uns
ja die bisherige Heilsgeschichte uicht nur Verheißung, sondern auch
Erfüllung zeigt, am herrlichsten bei dem, der sagen konnte: „Das
Reich Gottes ist mitten unter euch!". Jedes lebendige Hineinstehen
in die Heilsgefchichte wirkt selber geschichtsbildend, fügt der
Heilsgeschichte neues Geschehen zu und führt sie auf ihrem Pfade vorwärts.

So ist denn der urchristliche Glaube ein Glaube an den lebendigen,

schöpferischen, iu der Geschichte sich offenbarenden Gott. Und
dieser innige Zusammenhang von Gott und Geschichte ging dem
Christentum nie mehr völlig verloren. Wir finden ihn sogar noch dort,
wo das Christentnm am tiefsten von sich selber abgefallen ist, wo es

seine lebendige Wahrheit zum Dogma und zur Kirche erstarren ließ
und damit gerade aus der lebendigen Geschichte, der Gottesreichsbewegung

heraustrat und zum Religionssystem und zur Heilsanstalt
wurde. So sahen wir früher, wie die ältesten Kirchenväter, so sehr
bereits dem intellektualistischen Griechentum verfielen, doch an dem

heilsgeschichtlichen Denken festhielten und die in Jesus Christus
geschehene Heilstat Gottes in den Mittelpunkt stellten. Aber auch das

Dogma, in dem der geschichtslose griechische Geist am deutlichsteu
zum Ausdruck kommt, hält noch die Verbindung Gottes mit der
Geschichte fest. Das christologische Dogma enthält immer noch den alten
Messiasgedanken: Gott in der Geschichte, Gott als Mensch, ^ hat also
den heilsgeschichtlichen Kerngedanken zur geschichtslosen Idee er-



— 112 —

hoben. Das Trinitätsdogma aber will die volle Wesenseinheit des

himmlischen Gottes mit seiner geschichtlichen Offenbarung, dem
Erlöser und dem in der Christenheit wirksamen heiligen Geist
behaupten, Das Dogma ist logisierter Messiasglaube, wobei gerade
der Lozosbegrifs, der dm geschichtlichen Messias verdrängte, die
Vermittlerrolle gespielt hat; es stellt eine der Geschichte enthobene
geschichtliche Wahrheit dar; es ist das Festhalten einer Wahrheit in
falscher Form, wobei das das Verhängnisvolle ist, daß man der falschen
Form wegen nicht mehr den Zugang zur lebendigen Wahrheit findet,
daß man vom Dogma aus nicht mehr zur lebendigen, auch gegenwärtigen

Heilsgefchichte gelangt. Auch als Kirche hält das sich selbst
untreu, gewordene Christentum uoch den geschichtlichen Zug fest: die
Guadenwirkuug dieser Heilsanstalt knüpft an die geschichtliche
Erlösungstat Jefu an, !die zumal im Meßopfer vergegenwärtigt, ja geradezu

reproduziert wird.
Doch deutlicher als bei solchen Erstarrungen des ursprünglichen

Lebensstromes, die mit diesem ebensoviel und ebensowenig gemeinsam

haben, wie die-starre, kalte Lava mit dem lebendigen, glühenden
Feuerstrom, tritt uns der Glaube an den in der Geschichte tätigen
Gott dort entgegen, wo man selber in der heilsgeschichtlichen Bewegung

drinsteht. Mit Jesus setzte eine Bewegung ein, die, wenn sie
auch in glaubensarmeu Zeiten erlahmte und oft fast völlig unsichtbar

wurde, immer wieder in neuen Fluß kam und nicht zur Ruhe
kommen wird, bis Christus fein Werk auf Erden vollendet hat. Was
in der christlichen Geschichte lebt, ist ein Teil diefer Bewegung und
bezieht aus ihr sein Leben. Wer aber in diesem Lebensstrom drinsteht,
der glaubt an den lebendigen Gott und fein schöpferisches Walten,
auf Erden. Etwas von diesem Strome lebte auch im Katholizismus
weiter; was diefem bei aller Verzerrung des Wollens Jesu doch
noch einen Wahrheitskern gab, war der alte Anspruch, die Welt für
das Reich Gottes zu erobern. So lebt in jenen Päbsten, die mit
den Kaisern um die Weltherrschaft kämpften, auch noch etwas vom
ursprünglichen heilsgeschichtlichen Christenglauben, weshalb in diesem

Kampfe prinzipiell das Recht auf ihrer Seite liegt; ins Unrecht
setzen sie sich nur dadurch, daß sie iu diesem Kampf zwischen Gottesreich

und Weltreich selber nur allzusehr für eiu Weltreich und mit
den Waffen eines solchen kämpfen. Vor allem aber stellt sich uns die

Reformation als ein herrliches Stück der von Jesus ins Leben
gerufenen Bewegung dar, das auf der von Christus gewiesenen
Bahn vorwärtsstoßen möchte. Das neue unmittelbare Erleben des
lebendigen Gottes ließ den Einzelnen wieder feine Heilsgefchichte mit
Gott erleben; nur fehlte es der Reformation, trotz deutlicher Ansätze,
im Ganzen an der Kraft des Glaubens und der Hoffnung, um die
Heilsgefchichte auch in ihrem großen universellen Zug zu erfassen
und weiterzuführen. Die vom Katholizismus ererbte Verwechslung
des eigenen seligen Sterbens mit dem Sieg Christi auf Erdeu lastete



— 113 —

noch zu schwer auf ihr, als daß das Reich Gottes voll und
klar in deu Mittelpunkt des Wollens gestellt werden und fo der
Glaube an den auch in der gegenwärtigen und kommenden Geschichte
sich offenbarenden Gott voll zum Durchbruch kommen konnte.
Immerhin fehlte es nicht an neuen Vorstößen in der Richtung der großen,
Heilsgefchichte, Luther selber wollte wahrlich mehr als eine neue
protestantische Kirche und stellt z. B. im „Sermon von den guten
Werken" das Wirken des Werkes Gottes in der Welt als die Aeußerung

des Glaubens hiu und fordert in der Schrift an den christlichen
Adel deutscher Nation im Nameu des neuen christlichen Geistes eine

Umgestaltung der deutschen Gesellschaft.^) Bei Zwingli und namentlich

Calvin ist die Ausmündung der individuellen in die universelle
Heilsgeschichte noch deutlicher, und in der Täuferbewegung tritt sie
klar zu Tage. Die Wellen der neueu Gottesreichsbewegung, die
besonders auf calvinistischem Boden bedeutungsvoll werden sthen
wir noch die glorreiche Revolution Englands und das Werk Cromwells

tragen, ja wir ahnen gerade in ihnen auch die schöpferische,
vorwärts- und nufwärtsführende Kraft der französischen Revolution,
die diefes gewaltige Ereignis trotz aller Furchtbarkeiten, welche es

begleiteten, zu einer Offenbarung des heiligen Gottes werden läßt.-)
Aber auch in der sozialen Bewegung uuserer Zeit fehen wir ein Stück
echter Heilsgefchichte, das eine Grundwahrheit des Evangeliums und
einen Teil der alten urchristlichen Hoffnung wieder aufleben ließ;
Marx felber ist ja nicht nur der Theoretiker der materialistischen
Geschichtsauffassung, sondern ^ in unvereinbarem Widerspruch hierzu
— zugleich, der Prophet eines an den alten Messianismus erinnernden

Glaubens. Der alte Glaube au den Sieg der Gerechtigkeit auf
Ersen flammt wieder auf und läßt die Geschichte auf Entscheidungen,
Katastrophen und Neufchöpfung hindrängen; und auch diefem Glauben

an das Schöpferische in der Geschichte liegt der Erlösungsgedanke
zugrunde, soll doch die erwartete Wende deu Elenden und Uckter-
drückten Erlösung bringen. Mit der sozialen Bewegung treten wir
aber iu die ganze gegenwärtige Gärungszeit ein, von der wir
ausgegangen find, und als deren Sinn und Ziel wir auch Gottes Reich
auf Erden erkannten. Und gerade unsere Zeit ließ als werdende
Schöpfungszeit, die die heilsgeschichtliche Bewegung in neuen Fluß
bringen will, den heilsgeschichtlicheu Glauben neu erwachen. Die
weltbewegende Kraft des Evangeliums wird uns wieder bewußt und
dasselbe Christentum, das fich noch heute so gerne zum Schutzpatron

l) Vgl. > Dilthey, Auffassung und Analyse des Menschen im 15. und 1ö.
Jahrhundert, ges, Schriften Bd. II.

') Nicht zufällig finden Cromwell und die französische Revolution in Carlyle,

diesem großen Vertreter echt geschichtlichen Denkens ihren Geschichtsschreiber,
Der Kämpfer für Gottes Sache erkennt seine Bundesgenossen, wo der „Historiker"
blind bleibt für die schöpferische Kraft und nur die wüsten Trümmer der alten
geborstenen Welt sieht.



— 114 —

alles Bestehende» hergibt und'einen Hort alles Konservatismits
darstellt, läßt mehr und mehr uns seinen Erstarrungen ueues Lebenswasser

hervorquellen, dessen Krast uus glaubeu lehrt an deu Gott der
Geschichte, der auch uus übcr das Bestehende hiunusführen ivill,
neuen Schöpfungen entgegen, N, Lcjenne,

iFortseluing folgi.l

fficdMnien uns heimzueilen,
(Ueder «emeinscvatt, SilSung. eniehung).

II. vie menzeWcfte gemelnzehstt.
(Voraussetzungen, Wesen, Ziel,)

„Der Mensch ist bewußte Kraft, deren
Seligkeit nur iu der Expansion bestehen
kann. So klein anch die Kraft ist, so

groß und unberechenbar sind die Resultate,
die sie erzielen kann, je nachdem sie geleitet
wird und sich zu gruppieren vermag,"

Prondhon,
^ Rie bisherigen Ausführungen Huben uus bis zum Puukt gebracht,

!> an dem die Entscheidung fallen muß, welche die weitere Arbeit
ermöglicht.
Die Richtlinie wurde zur Keimzelle. Keimzelle ist uun neue

Gemeinschaft, die Gemeinschaft, die an die Stelle einer Welt des
Todes zu treten hat und sich der Versuche erwehren muß, den Tod
noch iu eine neue Welt hineinzutragen.

Damit ist die Frage gegeben, zu der wir uns uun iveudeu
müssen. Die ganze Zeit, ihre Not, ihre schwersten Pflichteu, draugen
dazu, auss ueue die Wurzeln der Gemeinschaft, ihre Voraussetzungeu,
ihr Wesen zu erfassen, sich der Bedingungen, unter denen sie lebensfähig

wird und bleibt, bewußt zu werden,

Suchen wir dies zu tuu, indem wir möglichst methodisch, auf
anschauliche Art, an Hand der konkreten Tatsachen bis zu den letzten.
Prinzipien zu dringen suchend)

Allgemeine formelle Bestimmung
der Gemeinschaft.

Vom rein formalen Gesichtspunkt sind Voraussetzungeu, Wesen

und Ziel der Gemeinschaft leicht zu bestimmen,

') Es sei hier bemerkt, dafj dies- pnnzipiellcn Ausführungen im Zusammenhang
mit dem Ziel, das sick dicie 'Anisàuc stocken, erforderlich sind nnd trotz d.r Schwierigkeiten,

mit denen sie selber zu kämpfen haben und dtt sie d,m Leser bieten mögen,
nicht unterlassen werden konnten, Sie geben die Grandsätzc an, die hier für d'c
ganze praklischc Arbeit bis zu dcn letzten Unlrelcn Aufgaben bestimmend sind.


	Das Schöpferische in der Geschichte

