
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 13 (1919)

Heft: 11

Artikel: Gottesreich und Politik : Gespräch zwischen Quidam und einem
Pietisten

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134527

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134527
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 540 —

«ottesreicd uns Politik.
Äepräch zivischen Quidam und einem Pietisten,

R.D et ist: Sic siild ebe,, doch eiu Politiser,
Quidam: Darf ich cinc ganz offcnc Antwort geben?^ P i c ti st : Geiviß, ich habe a »ch offen geredet.
Quidanl: Nun, dann möchte ich Ihnen sagen, daß diescr

Vorwurf zu den einfältigsten und banalsten Schlagwörtern cincs
gcistloscn uud bcgnemen Pictismlis gehört.

Pietist: Das ist freilich eiuc Antwort, der man übertriebene
Höflichkeit nicht vvrwcrfen kann. Ob sic aber auch wahr ist?
Sic wollen ja doch das Gottcsreich dnrch Politik herbciführcn.

Oui d am: Ich muß uoch einmal unhöflich sein nnd fagen,
dns; dies eine oberflächliche nnd leichtfertige Bchauptuilg ist.
Weder ich uoch meine Gesinuittrgsgcnosscu wollen das Gottcsrcich
durch Politik hcrbciführcn. Wir wollen überhaupt nicht das Gottcsrcich

hcrbeiführcn, ich meine: cs dnrch miser Tun gleichsam schaffen.

Das'Gottcsrcich wird durch Gott selbst hcrbcigcfnhrt, ivir kön-
iicn nichts tun, als uns ihm als Mitarbcitcr znr Verfügung stellen.
Das Gottesreich kommt, menschlich betrachtet, durch Glanbe nud Liebe,
durch Dieueu und Lcidcn,' nicht durch politische Mittel, d, h. dnrch
Agitatimi, Wahlkämpfe, Intrigue, List uud Gewalt, Es kommt, niit
nndern Worten, durch sciuc eigenen Mittel, anf seine eigene
Art. Etwas anderes haben ivir nie gesagt, dies aber tausendmal.
Wer uns etivas anderes lehren ivill, verschwendet seine Mühe; wer
uns etwas anderes nachsagt, redet Unwahrheit.

Pietist: Aber Sie glaubeu doch, daß das Gottesreich iii ucucu
politischen.und sozialen Verhältnissen bestehe?

Ouidam: Glnnben wir das? Bitte, ivo hat Einer vvn nns
das jc gesagt?

Pietist: Leugnen Sie nnch dies? Aber warnm werfen Sie
sich denn mit solchem Eifer auf die Politik und den Kampf
nm neue soziale Verhältnisse?

On id am: Muß dies notwendigerweise bedeuten, daß das
Gottesreich in der Politik aufgehen solle nnd könnte es nicht
vielmehr das Gegenteil bedeuten? Wic wärs, menu ivir Politik tricbcu,
um die Politik auszuhcbcu?

Pietist: Das verstchc. ich uicht: abcr ich muß Ihnen nun doch
sagen, dnß ich dns, was sie wollen, dnrchails nicht mißdenten
möchte. Ich lege Sic nicht so grob aus, daß Sie mit allem,
ivas Sic glaubcu und hoffen, ist der Politik, dem, was man
so gewöhnlich darunter versteht, aufgiugeu, geschweige denn, daß
Sie mit politischen Mitteln, wie Sie diese soeben geschildert habeii,
arbeiten wolllen. Sie wollen vielmehr eine bessere Politik schaffen,
wollen den Geist Christi in die Politik hineintragen, ivollen auch



— 541 —

die politischen nnd sozialen Zustände dein Reiche Gvttes dienstbar

machen, Oder ist es etlvn nicht dns?

Quidam: Ich will es vorlänfig zugeben, wenn anch mil
starken Vorbehalten.

Pietist: Nuu gut. Ans feinere Unterscheidungen kommt es
jetzt nicht cm. Ich halte dieses Unternehmen auch iu iciuen edelsten
Formen für falsch, deu Gedanken Gottes uicht entsprechend nnd
ich kauu mir nicht helfen! - halt doch oberflächlich.

Q nid am: Natürlich! Tas wisfen nur ja. Wir Nicht-Pietisten
siud alle oberflächlich nnd uicht au Gott orientiert! Darüber regen
lvir nns nicht mehr auf. Aber worauf beruht deuu Ihr Anspruch
auf größere Tiefe uud Gottgemüßheit? Bitte, begründen Sic Ihre
Behauptung, Warum ist allc Bcrühruug mit Politik besteckend
nnd verflachend?

Pietist: Politik ist und bleibt eiue Sache der Welt uud
des Weltreiches. Sie arbeitet mit weltlichen Mitteln, mit dein,
Naturtrieb, mit Zwang und Geivalt, mit änfzerem Gesetz und
weltlichen Kategorien. Der Bürger des Gottesreiches aber gehört einer
überweltlichen'Ordnung dcr Dinge an. Hier gelten bloß Glaube,
Liebe, Freiheit, Walten des Geistes. Hier beschäftigt den Menschen
vvr allem das Eine große Anliegen: ivie seine Seele gerettet werde
vvm Verderben dcr Siindc, Daß dnrch dic Umkehr voil der Welt
uud ihrer Bcflccknug, durch Glanbcn, Bckchrnug und Wiedcrgcburt
cine Gemeinde von nenen Menschen gebildet iverde, Snrans kommt
cs Gott an. In ihnen gewinnt sein Reich Gestalt. Dieser kleinen'
Herde ist cs verheißen, nicht den Massen, nicht neuen Ordnungen,
nicht der großen Welt. Diese bleibt Welt, bis sie in dcn
Flammcn dcs Geruches verzehrt wird. Wer sie ändern will,
c'twa dadurch, daß cr iu dic Politik hincingcht, dcr äudcrt
nicht sie, sondern uur sich selbst, aber nicht in gutem Sinne!
Er geräl in ihr Räderwerk nnd ivird zermalmt. Er mag vcr-
fuchcu, sein Höchstes in sie hineinzutragen, aber der Erfolg
ivird scin, daß cs selbst in dieser Atmosphäre verdirbt, daß der
Wein des Gottesreiches den Geschmack der Politik annimmt. Ein
solcher Politiker, auch wenn es eiu religiöser ist, wird in dic
Leidenschaft des politischen Kampfes vcrstrikt. Ans das Größere,
das er bringen will, achtet man gar uicht. Das gehört gar uicht
dvrthin. Er wirft also sozusagen in großem Stil Perlen vor dic
Säuc uild gibl das Hciligc dcn Hnnden, und er wird auch cr-
fahrcil, daß sie sich umkehren nud ihn zerreißeil Das ist für
ihn, danu vielleicht noch das Beste. Deuu cr läuft foust Gefahr,
auf dcm Schlnchtfcld dcr Politik uuiucrklich seine Seclc zu verlieren.

Ouidam: Das geschieht dann nber vielleicht unter der Bcr-
heißuug: „Wer seine Seele verlieret um meinetwillen, der ivird
sie finden", während für Euch Pietisten, die ihr Ench vor der Ge-



542', —

fahr des Schlachtfeldes forgfältig hütet, vielleicht die andere Hälfte
gilt: „Wer seine Seele suchet, der wird sie verlieren."

Pietist: Es ist ein anderes Verlieren der Seele, das dem
religiösen Politiker droht, das Verlorengehen nicht für die Welt,
sondern an die Welt, Es ist Ihnen selbst wohl nicht unbekannt, daß
gerade dem religiösen Politiker (der religiöse Sozialist eingeschloffen)

ganz besondere Versuchungen drohen. Wie leicht kann er seine
weltlichen Ziele mit Gottes Zielen verwechseln, wie leicht seine
politische Leidenschaft mit dem Eifer für Gott! Wie leicht kann er
meinen, wo es Gottes Sache und Ehre gelte, könnten dadurch auch
weniger gute Mittel geheiligt werden. Daun sind wir hart in die
Nähe des Jesuitismus gelangt. Er ist unausweichlich, wo man das
Reich Gottes mit. weltlichen Mitteln durchsetzen will. Man wird
dann irNmer irgendwie zu der Meinung gelangen, daß der hohe
Zweck auch das unlautere Mittel reinige. Man dient dann aber der
Macht, statt allein der Wahrheit. Politik ist und bleibt eben
Machtgewinnung, Machtkampf. Darin behalten Macchiavelli, Treitschke
und Naumann recht.

Ouidam: Könntc cs nicht auch eine andere Politik gcbcn?
Pi est ift: Sehen Sie, das ist eben der große Irrtum. Sie^

vermischen Gottesreich und Weltreich. Sie können sich anstellen, wie
Sie wollen, sobald Sie sich mit diesen Dingen einlassen, beflecken und
veräußerlichen Sie sich,

Ihr JrrituM ist, daß Sie die Ordnung der zwei Reiche nicht
verstehen. Das Weltreich hat nun einmal andere Ordnungen, als
das Gottesreich. Sie wollen diese aufheben, aber das ist eben gegen
Gottes Willen. Das Weltreich wuß seinen Ablauf haben, mitsamt
feinem Egoismus und seiner Gemalt, mitsamt Krieg und Not und
Tod, Innerhalb seiner aber soll sich die stille Gemeinde Christi
bilden, die seine Wahrheit im Glauben und Hoffen, Dienen und
Dulden bewährt, die nicht in das Welträderwerk der Politik
eingreift, der aber eines Tages der Sieg zufällt, wenn diese Welt
ihrem Gericht verfällt und Christus mit feinem Reich, kommt.

Das alles verkennt Ihr religiösen Politiker und das ist Euere
Oberflächlichkeit, Ihr eifert um Gott, aber mit Unverstand. Und
die Wurzel diefes ganzen Irrtums ist, daß Ihr die Macht des
Bösen verkennt. Damit gerät Ihr, ohne es zn merken, in die

Bahn der entwicklungsgläubigen Kulturphilister.
Das ists, was wir gegen Euch haben, das ists, was tiefere

Frömmigkeit mit soviel Mißtrauen gegen Euch erfüllt.
Quidam: Sch habe nuu also die Mnze pietistische Litanei

wieder einmal gehört
P i e tist (auffahrend) : Ich verbitte mir doch, daß so von

Ueberzeugungen geredet wird, die für mich und andere das Heiligste sind!
Quidam: Sie verkennen die Wurzel meiner Bitterkeit. Es

ist freilich so, daß ich diese Arguntcntation schon zu oft gehört



— 543 —

habe, und zwar meist in platter und oft auch pharifäischer Form,
aber Sie dürfen nicht glauben, daß ich diese Denkweise nn sich

nicht ernst nehme oder den Pietismus überhaupt geringschätze. Ich
stehe ihm bielmehr sehr nahe und könnte mein Wollen auch so

ausdrücken, daß «s eine Erfüllung des Pietismus sei.

Pietist: Eiue Erfüllung des Pietismus? Das sollte mich
wandern. Wie meinen Sie das?

Quidam: Erlnubeu Sie mir zuerst, nu Ihre eigene Argm
mentation anzuknüpfen.

Sic wolle» also, daß wir die Welt ganz und gar fliehen,
um das Gottesreich zu retten. Also halten Sie das Kloster für
den einem Jünger Christi angemcsscncn Oit?

Pietist: Sie wisse» doch, dnß ich Protestant bin!
Ouidam: Ich frage, so, weil ich es weiß. Was heißt denn

das, Protestant seiu? Das heißt doch wohl, Gott gerade iu dcu

weltlichen Ordnuugcu dienen?
Pietist: Gcwifz. Abcr nichl, dic wcltlichcn Ordnungcn in

Goltesrcichordnungcn verwandeln.
Quid ani: Also die weltlicheu Orduungncu ganz unverändert

lassen?
P i c tist: Nicht ganz. Cin gewisser Kampf ist unerläßlich. Der

Kampf gegen dic Sünde ist selbstverständlich den Christen allezeit
verordnet.

Quidam: Dauu frage ich: Wo ist seiue Greuze? Sic
könnte» sagen: Wir führen diesen Kampf in unsercm eigenen
Innern, alu?r die Welt müssen wir Gott überlassen. Aber wo ist die

Grenze zwischen denr Innern nnd der Wclt? Müsscn wir nicht,
gerade um den Kampf gegeu die Süude iu uns richtig zu führen,
ihn auch gegen die Sünde um uns ausdehnen?

Pietist: Gewiß!
Quidam: Dann frage ich wieder: Wo ist die Grcuzc? Die

Sünde ist cin Reich, ein unendliches, wer es irgendwo angreift,
muß cs, prinzipiell gesprochen, überall angreifen. Nehmen Sie ein
Beispiel, des gerade pictistischem Denken naheliegt: den Kampf gegen
die geschlechtliche Unzucht, worin ja gerade die Pietisten Großes
geleistet haben. Dieses furchtbare Uebel hat seine tiefsten Wurzeln
iu dcm sündigen Hang unserer Seele. Das zu leuguen fällt mir
nicht ein. Aber hat es nicht anch Wurzeln in den gesellschaftlichen
Zuständen, z. B. in schlechten Wohniingsverhältnissen und
Lohnverhältnissen: in dem Klassencharakter der Gesellschaft, der eiueu
Teil vou ihr zu Herren und einen andern zu Sklaven macht: im
Alkoholismns, der seinerseits ivieder ähnliche Ursachen hat? Wenn
wir also die geschlechtliche Verwilderung bekämpfen wollen, müssen
ivir denn nicht gewisse soziale Znstände bekämpfen und andere dafür
fordern? Abcr treten wir damit nicht auf das Kampfesfeld der
Politik? Oder nehmen Sic cm anderes Beispiel: die Tuberkulose.



^ 544 —

Sie wissen, daß diese nicht bloß ein Kiud des Lasters, sondern noch
viel öfters der Not ist, Sic stain int zunr größern Teil aus elenden
Wohiiungsvcrhältnissen, Uutcrcruähruug,

'
Ueberarbeitung, Mangel

an rechter Körperpflege. Wicdcr sind wir mittcn in den sozialen
Bcrhältnisscu. Wcnn wir dic Tuberkulose bckäinvfcu wolleu, inüsscn
wir gewissc sozialc Zustäudc bckänrvfcn. Um dcr Licbc Christi willen,
dic ja Liebe zu den geringsten seiner Brüder ist. Ihr Pietisten habt
im Kampf der Liebe Großes gclcistot, Gcrndc er treibt Euch aber
vvrwärts in dic Politik. Dcun uin dic gcscllschaftlichcn Zustände zu
ändern, muß man Politik treiben.

Pietist: Das schc ich dvch uicht ciu. Man kyuu scnc Zu-
snmmcnhüügc geltcu lasscn und doch zn dcr Erkcnntnis zurück-
kehren, daß die Wurzel auch all dieser gesellschaftlichen Uebel die
süude ist. Also gilt es, dicsc zu bckämpfcn. Tic einzige Hilfe ist
die Abkehr von ihr. Diese muß aber in der Seele der Einzelnen
erfolge». Sie geschieht nnr dnrch die Rückkehr zu Gott. Das ist
das Eine, was not tut. Und daß ivir das Eiue betonen, von dem
alles Andere nur ablenken kann, das ist unser Pietismus.

Qn i d a m: Und auch der nnsrigc! Denn darin diu ich mit Ihnen
völlig einig. Geiviß ist die Bekehrung die einzige Hilfe. Der linterschied

zivischen uns besteht bloß darin, daß ich noch weiter gehe als
Sie und sage: Diese Bekehrung muß nicht nnr eine der Einzelseclc,
sondern eine der Wclt seiu. Sie darf iu der Einzclscclc gar iiicht
gcichchcn ohne dcn bcwußten Zusaniinenhang mit der Welt. Ein
Jünger Christi muß die Sünde der Welt mittragen. Er darf sich

iiicht ans der allgemeinen Verflechtung der Schuld hernnsziehcn,
svuderii muß sich erst rccht in sic hineinstellen. Ich wiederhole: Der
Pietismus muß viel vollständiger und kousequcntcr wcrdcn.

Pietist: Das klingt wieder alles mehr paradox, als klar.
Bitte, erklären Sie sich Mrübcr!

Quidam: Schr gcrnc. Einmal mcinc ich, Ihre Erkenntnis
von der Gewalt iind Furchtbarkeit der Sünde müßte sich noch nus-
wachseu, Sie müßteu nicht nur die Eiuzelsunde sehen, svudcrn auch
die gesellschaftliche Sünde nnd den Zusaminenhaiig der einen mit
der andercn. Sodami mcinc ich, Ihr Aiisprnch aus dic Äönigshcrr-
schaft Christi müßte viel nmsassender werden. Er müßte über den
Bereich der einzelnen Seele aus die Welt ausgedehnt werden. „Jesus
allein" ist die pietistische Parole: es ist auch die uusrige. Nur sage»
wir lieber: „Christus allein!" sie wcrdcn den Üutcrschied dcr
Loningcu schon verstchcn. Denn wir dehnen die Herrschast Christi
übcr alles Wcltwesen ans, auch übcr dic Pvlitik.

Pietist: Das ist ebcu dcr Untcrschicd. Christns soll nnch nnch
nnserm Glnnbcn Hcrr aller Dinge sein, nber in einem besoudereu
Reich, Er darf nicht durch Politik befleckt werden.

Qu id Nili: Wie, wenn gerade Sie ihn durch Politik beslccktcn?

P i e ti st: Sic licbcn in Rütselu zu sprechen.



— 545 -
Quidatn: Ich will mich erklären. Es ist ein arger

Selbstbetrug/ wenn Sie glauben, der Politik entgehen zu können,

Pietist: Wieso nicht?
Quidam: Sie beteiligen sich doch an Wahlen und

Abstimmungen? Oder treiben Sie politische Sabotage?
Pietist: Ich erfülle selbstverständlich meine Pflicht als Bürger

und Patriot.
Ouidam: Sie leisten also auch Militärdienst und zahlen

Steuern?
Pie tist: Natürlich.
Quidam: Nun, dami treiben Sie Politik und zwar reichlich

Denn, wenn Sie. das alles mit gewissenhafter Ueberlegung
tun wollen, dann müssen Sie sich viel mit Politik beschäftigen,
müssen sie zum Gegenstand Ihres Nachdenkens und Studierens
um che», müssen ihre Probleme erwägen, ihre Kämpfe mitmachen.
Kurz, Sie sind dann gerade genau so Politiker wie wir Andern.

Ihr großer Irrtum ist die Meinung, der Politik entgehen zu
können. Das ist ganz unmöglich. Politik ist ein umfassendes
Lebenselement. Machen wir uns klar, was denn Politik ist, Politik ist
doch die Art und Weise, wie das gesellschaftliche Zusammenleben
der Menschen geordnet wird, Sie greift also in alle Lebensbeziehungen

ein. Sie find Bürger, müssen wählen und abstimmen, sind
für die politifchen Dinge verantwortlich Das Recht, das mit der
Politik zusammenhängt, greift in die intimsten Lebensbeziehungen
ein. Die fozialen Verhältnisse: Arbeit, Lohn, Wohnung, Essen,
dazu Erziehung, Bildung, Kultur, alles hängt mit der Politik
znfam'men und vou ihr ab, Politik ist also eine ganz zentrale
Angelegenheit der Menschen geworden. Und eine solche soll für das
Reich Gottes gleichgiltig fein? Eine schlechte Politik ist wie Sumpf-
luft, die alles Leben verheert und dd sollte ein Christ ruhig dabei
stehen? Und wenn er, wie er doch muß — Sie. gestehen, das
ja zn — selbst Politik treibt, nach was für Maßstäben soll, er sie
denn treiben? Soll er denn Christus vergessen, also gerade in einer
solchen Hauptsache vergessen? Was bliebe dann noch von der Königs-
herrichnfl Christi übrig? Wenn neun Zehntel der Welt, das
eigene Tuu inbegriffen, dem Fürsten diefer Welt gehören, was
gehört dann noch Gott?

Pietist: Meine Seele,
Ouidam: Ihre Seele! Aber doch auch nur ein Stückchen

davon! Denn weitaus den größeren Teil schenken Sie dem Zäsur,
ja dem Antichrist, dem Teufel, Und Sie verraten Christus Stunde
für Stunde, Sie bekennen sich zum großen Gebot der Liebe und
nehmen Teil an Ordnungen der Selbstsucht und Ausbeutung: Sie
nennen den Mitchristen Bruder und nehmen auf Befehl eines heidnisch

orientierten Staates ein Gewehr und schießen ihn tot, oder einen
Flammenwerfer uud verbrennen ihn lebendig. Unb einen solchen



— 546 —

Widerspruch sollen wir nicht Lüge nennen? Die Welt nennt ihn
Lüge. Sie versteht Euer Mitmnchen als Zustimmung und sie hat
recht. Tatsächlich seid auch gerade Ihr Pietisten es, die regelmäßig
für die jeweilen geltenden weltlichen Ordnungen eintreten, die das
tun im Namen Christi. Alles, was weltlich mächtig ist, das ckst für-
Euch auch Gott heilig, alles Revolutionäre ist gottlos. Man bekommt
den Eindruck, daß Euch die WM, die Staatsordnung, der Besitz
wichtiger fei als Gottes Reich und daß Gott Euch gerade als Schutzherr

für diese gut genug sei. Diese Sachlage hat der Weltkrieg
deutlich genug gemacht. Nicht wir Politiker, sondern Ihr Pietisten,
die Ihr, wie Ihr behauptet, nur Jesus' liebt, habt den großen
Menschenschlächtern und Schuldigen am Wellkrieg zugejubelt, weil
sie ihr satanisches Tun mit ein paar frommen Redensarten
verbrämten, deren lästerlichen Grundcharakter zu erkennen Euch das
religiös« Sensorium fehlte. Nicht wir Politiker, sondern Ihr
Pietisten habt in Euern fromMen Blättern neben dem segnenden
Heiland die großen Kanonen abgebildet, Eure wahren Heilande,
an die Ihr starker zu glauben fcheint, als an Christus.
Ihr habt Bücher zur Verherrlichung verblendeter Völker und Fürsten

geschrieben, die diese in ihrem Wahn bestärkten, Gottesreichsglanz
über Höllendinge ausgegossen und Euch mit schwerster Blutschuld
beladen. So verrietet Ihr und verratet unaufhörlich das Gottesreich
an das Weltreich, So beschmutzt Ihr Euch mit der Politik, So
kompromittiert Ihr dadnrch, Christus. Von Euch lassen wir uns
darum am wenigsten vorwerfen, daß wir es täten, die ivir für
Christi Königsherrschaft gegen den allmüchtigen Anspruch Zäsars
und Belzebubs einstehen.

Ich will Euch sagen, was Euere Haltung im Grunde ist:
Sie ist fromme Selbstsucht, mchts anderes! Ihr wollt Euere Seele
retten, aber die Welt dem Teufel überlassen. Ihr mollt mit
überlegenem Lächeln dem schweren Kampf zwischen Gottesreich und Weltreich

zusehen und Euch, als die Tiefen vorkommen. Ihr wollt es

bequem haben: wollt zugleich befonders ernste Christen sein und
mit der Welt auf gutem Fuße stehen. Euer Pietismus ist eine
verkümmerte und enrartete Gottesreichsbewegung. Er ist aus Gottesreich
eine besonders raffinierte Art von Religion geworden.

Ihr gebt das Gottesreich preis. Und Ihr erntet den verdienten
Lohn Eueres Weges: denn indem Ihr Euere Seele retten wollt,
verliert Ihr sie. Wie wollt Ihr in einer Welt, wo überall der
Teufel herrscht, noch an Gott glaubeu? Weder könnt Ihr es selbst,
noch dürft Ihr es Andern zumuten. Der Weltkrieg ist ein Gericht
auch über den Pietismus. Darum ist auch Euer Anspruch auf
größere Tiefe — verzeihen Sie das Wort ^ ein Bluff, Die Religion
tut immer, als ob fie tiefer wäre, als das Gottesreick). Ohne Zweifel
ist Jesus den Pharisäern oberflächlich erschienen, Sie haben ganz
sicher in ihren Kränzchen über seine „Phrasen" reichlich gespottet,



— 547 —

ganz im Stil ihrer heutigen Nachfolger, Das Bedürfnis, durch
die Gebärde der größeren Tiefe und Innerlichkeit sich über andere
Leute zu erheben, steht im Hintergrund von sehr viel religiösem
Getue diefer Tage. Ich fehe darin Jchdienst> aber nicht Gottesdienst.

Ich sehe darin Politik im übelsten Sinne, nämlich das
meistens wohl unbewußte Bestreben, durch Benützung, der religiösen
Maske Macht und Ehre zu gewinnen. Religion, Religion im
übelsten Sinne imd nicht Gottesreich; Jchherrschaft, nicht
Gottesherrschaft!

Was Ihr darstellt, ist also das Verhältnis von Religion
nnd Politik in einer besonderen Nuance; ganz anders ist das
von Gott es reich und Politik.

Pietist: Wie ist denn dieses? — Sic habcn mir, was ich

gcgcn Ihrc Denkweise gesagt, reichlich vergolten. Aber ich will
vorläufig weiter hören. Wic soll denn das Verhältnis sein?

Quidam: Wollen wir uicht dorthin gehen, wo nach uujcr
beider Meinung die Höhepunkte des Gottesreiches sind uud zuschcn,
wic dort sich, das Verhältnis von Politik und Gottesreich gestaltet?

Pietist: Einverstanden.
Quidam: Also zunächst zu den Reformatoren. Ist ihnen

nicht Allen Politik eine äußerst wichtige Sache? Ist fie nicht für Alle,
für Luther, wie für Zwingli nnd Calvin, ein religiöses
Hauptproblem

Pietist: Sicher; aber ich stelle die Gegenfrage: Sind sie nicht
Alle mehr oder weniger an dcr Politik gcschcitert?

Quidam: Zûgcgcbcn, Aber das, worauf cS ankommt, ist
mir jctzt, daß Politik ihnen als eine Angelegenheit vou
allerhöchster Wichtigkeit für einen Christennrenscheii erschien. Doch gehen
wir weiter und überspringen wir Thomas von Aquino, um rückwärts
bis zu Augustin zu gelangen, Ist nicht dcr Kampf des Gvttesreiches
mit dem Weltreich, das sich, vor allem in politischen Formen darstellt,
der Gegenstand seines gewaltigen Buches vom Gottesstaate?
Enthüllt sich ihm nicht darin der tiefste Sinn der Gedanken Gottes?

Pietist: Aber gerade so, daß die beiden energisch
auseinandergehalten werden.

Quidam: Auch zugegeben, aber wieder kommt es mir
bloß auf die fundamentale Wichtigkeit des politischen Gesichtspunktes

an.
Gehen wir nun zu den Gottesmännern der Bibel. Ist nicht die

Aufmerksamkeit der großen Propheten des alten Bundes mit äußerster

Spannung gerade auf die politischen Ereignisse gerichtet? Hören
sie nicht gerade darin die Stimme Gottes? Spricht er nicht darin
sein Wort? Sehen sie nicht im Auftauchen und Vergehen der Weltreiche

und in ihrem Zufammenprall mit dem Gottesreich das Kommen

Gottes? Wird dann nicht die Politik geradezu! Offenbarung?
Sind sie nicht gerade als Männer Gottes Politiker?



— 5>48 —

Pietist: Ja, aber zuglcich das genaue Gegenteil aller Politiker.

Ouidam: Wicdcr zugcgcbcu. Damit würcu wir schon bei
einem wertvollen Ergebnis angelangt: das Gottesreich lauter
Politik nnd zugleich das gcnauc Gcgcutcil aller Politik.

Pietist: Ein Ergebnis, das selbst ein Problem ist. Wie
kann das Gottesreich Politik uud zugleich das Gegenteil aller
Politik scin?

Ouidam: In dieser Antinomie liegt, ivie so oft, eine Wahrhcit,

die über allen Einseitigkcitcn licgt. Ich will vcrsuchcii, so gut
ich kauu, iii Kürze zu formulieren.

Das Reich Gottes, das die Bibel verkündigt, ist, zum Unterschied
vou Religion und Philosophie, nicht eine Theorie, cin System, cine
feste Einrichtnng, sondern eine Bewegnng, eine Geschichte, ein
Reich! Wir können diesen Begriff nicht realistisch.genug nchmcu.
Es. ist eine Wirklichkeit, uicht eiue Idee, und zwar eiue irdische
Wirklichkeit. Das Reich Gottcs ist nicht in cincin ferncn Himmcl,
svndcrn es will ans die Erdc kommcn. Jn ihm will Gott unter
den Menscheil wohnen. Das heißt aber: es besteht in einer aus
Gott und in Gott erneuerten Welt: iu Ordnungen der Gerechtigkeit,

Reinheit und Güte-; in einem vollkommene!! menschlichen
Wesen, Es ist in. E. W. sv sichtbar nnd greifbar, wie das römische
Reich. Es ist Politik, ganz nnd gar!

Aber es ist zugleich das Widcrspiet der Politik. Es ist scincm
Wefen nach das Gegenteil des römischen Rciches, ivie nller
Weltreiche, deren Urtypus ja das Römerreich ist. Wenn das Zeichen
des Gottesreiches der Mensch ist, so das des Weltreiches das Tier.
Wenn in jenem die Pflugscharr regiert, so in diesem das Schwert,
Wenn dort Güte und Gerechtigkeit waltet, so hier Egoismus und
Gewall. Wenn dort Gottcs Gcsctz gilt, so hicr das des Mcuschcu.
Wenn dort die oberste Gemeinschaftsfornr die brüderliche Familie
Gottes ist, so hier dcr auf dcr Gcwalt gcgründctc Staat.

Jn diesem Sinuc ist das Gottesreich zuglcich Politik und
das Gcgcntcil der Politik. Der Sinn dcr Geschichte aber ist nun
der Kampf dieser beiden Rcichc, in denr cs keinen Frieden, sondern
nur eiu Uutcrlicgeu des cincn odcr andern gibt. Dic Hvffnnng
derer, dic zum Gottcsreich halten, ist dessen endlicher Triumph
uiid damit dcr Sturz des Systems der Gewalt lind der Knechtschaft,

das Aufhören des Krieges, der Durchbruch des Menschen,
gber auch die Anfhcbnng des Staates lind der Politik, damit Gott
allein herrsche und init ihm der erlöste Mcnsch.

Weil dies so ist, darnin mnß dieser Kampf für den Bürger des

Gottesreiches eine Sachc von allerhöchstem Interesse scin. Mit
schürfstcr Aufmerksamkeit wird cr seinen Wciidnngen und Bcr-
schlingnngun folgen lind darin Gottcs Gcdnukcu nnd Wege crkcnnen.
Ex ivird immer Politiker seiu, aus Gegensatz zu aller Politik!



— 54S —

Pietist: Erlauben Sie zunächst uoch eiue Frage: Sie habeu
die Resormntorcn, hnbeu Augustinus, habeu die Provheteu genannt,
aber nicht Ihn, auf den es uus doch schließlich allein ankommt,
Jesus selbst: Zollte das nichr verraten, daß vielleicht Jesu Stellung

eiue ganz andere, eine vielleicht mehr unserer sogenannten
pietistischcn Auffassung entsprechende ist? Könnte nicht gerade in
diesen' Punkte der Untcrschied zwischen dem allen nnd denr neuen
Bnnde besonders deutlich hervortreten?

Ouidam: Keineswegs. Jesus ist vielmehr auch hierin, wic
in,mer, nur dic letzte Stcigcruug nud Zuspitzung dcr Wahrhcit, die
schon im nltcn Bund nnftaucht. Er ist am allermeisten Politikcr,
und zugleich das schroffste Gegenteil aller Politik. Auch er will das
Reich, cr will es mehr als die Andern. „Dein Reich komme."
Abcr dicscs Reich ist noch schärfer als das der Propheten von
aller Politik geschieden, ganz und gar aus denr Bereich des Tieres
in das Bereich Gottes und des Menschen emporgehoben. Denken Sic
an jene große Stelle, die zwei Welten scheidet: „Ihr wisset, daß
die Herrscher der Völker sie tyrannisieren und ihre Großen sie ver'-

geivaltigcn, aber unter Euch soll cs nicht so sein, sondern wer unter
Ench groß sein will, der sei Aller Diener und wer unter Ench der
Erste sein will, der sei Aller Knecht: wic auch dcs Meuscheu Sohu
nicht gekommen ist, daß er sich dienen lasse, sondern daß er dieiw
und gebe sciu Leben zum Lösegeld für Viele," Jn diesem Wort, dns
dic größte aller Revolutionen bedeutet, erschließt sich die neue Welt;
hier versinkt das Weltreich mit seinem Ordnungcn. An dic Stelle
dcs Herrschcns tritt dns Dienen, nn die Stelle dcr Gewalt das

Qvfcr seiner selbst.

Damit ist dcr Gcgcnsatz und Kampf auf dic Spchc gctricben.
Darum spielt Politik im Leben Christi erst recht ciuc cutscheidcudc
Rolle. Seine Versuchung ist eine Versuchung dcr Politik, Und daß
der Statthalter Roms ihn ans Kreuz schlagcn läßt, mit dcu Reli-
gions' und Kirchenmännern verbündet, ist eine Tatsache von
ungeheurer, immer noch nicht genug verstaudeuer symbolischer Bcdcu-
tung-, Christus ist, wie das Ende dcr Kirche und Religion, so nnch
das dcs Staates uud dcr Politik.

Pietist: Nehmen wir an, daß diese Auffassung richtig sei,
wclchc Stellung zur Politik crgäbc sich daraus für uus uud woriu
>vürde sie sich von dcr dcs Pietismus unterscheiden?

Quidam: Einmal darin, daß wir in die Politik hinein
müßtcn nud uns nicht davon fernhalten? dürften.

Pietist: Also doch Politik treiben?
Quidam: Nein, die Politik bckämpfcu.

Pictist: Also die Qundratnr dcs Zirkels vollziehen?
Quidam: Wir müssen der ganzen Welt der Politik, das

heißt: der Welt der Gewalt, des Krieges, des Zwangsstaatcs uud



— 550 —

alles dessen,, was damit znsanrmenhängt, die Well Christi entgegenstellen

Pietist: Wie denken Sie sich dieses? Etwa so, daß Ivir
versuchen sollen, das zu schassen, was Sie einmal eine Politik
Christi genannt haben, eine Oiviws Dei, seis im Sinne Gregor des
Siebenten, in Forni einer Kirche, seis, ivas für Sie selbstverständlich
eher in Betracht käme, in Form einer mehr laienhafte,! Theokratie
nach Art Zwinglis, Calvins, Crommells, oder endlich, wns vielleicht
am ehesten Ihre Gedanken trifft, in Gestalt einer durch deu christ
lichen Geist frei geprägten politischen nnd iozinlen Ordnung?

Ouidam: Also das, was mau kurz den „christlichen Stnnt"
oder die Politische Theokratie nennen könnte? Nein, das ist uicht
mein Ideal, so wenig als die kirchliche Theokratie, Zwar gestehe ich zu,
daß beides großartige Versuche sind, Christns zum Herrn auch der
politischen Welt zu machen. Es arbeitet in ihnen gewnltig die
Ehrfurcht vor der einzigen Souveränität Gottcs und dcr Willc, ihn,
nllcin die Ehrc zu gcbcn, Abcr dic Kehrseite dieser Versuche ist doch

zu bedenklich und durch die, geschichtliche Erfahrung in cin zn hclles
Licht gestellt, nls daß man nicht von ihrer Wicdcrholung zurück
schrcckcu müßte. Es ist wicder dic politische Versuchung, die damit
vvr Christns hiiitritt, ich meine die Vcrsuchung, das Gottcsreich mit
Mitteln zn gestalten, die ihrer Natnr nach weltlich und politisch siud,
durch Mnchl nud Gewalt, und dann znr vermeintlichen Ehre Gottes
in den Mitteln überhaupt uicht wählerisch zn scin. Es bcstcht dic
Gefahr, daß Menscheugedanken init dcn Gedanken Gottes verwechselt

nnd den Menschen nls solche nnfgedrcingt iverden. Das Gottes-
reich wird unter Umständen mit einer politischen Partei identifiziert:

wer uicht mit diescr geheu knnn, von jeuem ausgeschlossen
und damit den Menschen das Höchste verengert, verriegelt, entleidet.
Kurz, dieser Wcg vereinigt in sich alles Große und Verführerische,
aber auch alles Falfche und Verderbliche, was Staat uud Kirchc in
sich schließen. Wir müssen es uns ivieder ganz klar machen: das
Gottcsrcich wird nur durch scinc cigcuen Mittel gebaut, dnrch Geist,
nicht dnrch Geivnlt, dnrch Liebe, uicht durch Zwang, durch Freiheit,
„ich: durch Gesetz, dnrch Opser, uicht durch Dekrete. Christlicher
Staat, christliche Politik sind ein Widerspruch iu sich selbst, wie
christliches Militär und christliche Znchthänser.

Pietist: Abcr wic soll sich dcuu unser Einflnß auf dic Poli-
lis gcstalten?

Ouidam: Ich ivill vcrsuchcii, cs zu sagcn. Ich dcnkc mir
ihn so: Einmal, ganz nllgcmcin uud priuzivicll gesprochen, soll cr
sich in polli g er, Freiheit äußern, also nicht als kirchliche odcr
staatliche Theokratie, aber auch uicht - prinzipicll wcnigstcus -

als Partei, also nicht als abgcgrcnztc Orgauisntiou oder als
Zwangsgesetz, sondern als freies Hiueiuwehen des Geistes Christi
in dic Welt, auch, in die Politik, wovor dic harten und unimmsch-



— 551 —

lichen Formen der alten Welt schmelzen müssen. Daraus follen
dann, wieder in Freiheit, neue, bessere Formen werden und so die
Welt dem Reiche Gottes entgegengeführt werdeu.

Genauer und zunächft negativ ausgedrückt, würde sich, unsere
Stellung fo gestalten: Wir müssen dem Weltreich Widerstand leisten,
müffen chm, soweit wir sie besitzen, die Kräfte einer höheren Welt
entgegenstelleu. Dafür ist ewig vorbildlich das Verhalten der alten
Christen gegenüber der Forderung, dem Kaiser zu opfern und
Militärdienst zu leisten. Aehnlich,, um gleich das modernste Beispiel zu
nennen, die heutige Dienstverweigerung im Namen Christi. Die
Macht, an der sich, in all diesen Fallen Staatsgewalt und Weltreich
überhaupt brechen, ist das mit Gott verbundene individuelle
Gewissen, das spricht: „Man, muß Gott mehr gehorchen als deu

Menfchen". In ihm tritt unmittelbar der lebendige Gott selbst und
damit das Gottesreich hervor. Sein unbedingter Anspruch ^ der
mit dem Auftreten des Christentums einsetzt" — bezeichnet darum
die Weltwende und das Ende des absoluten Staates. Das ift der

religiöfe Anarchismus, der in Gott gebunden keine,andere Bindung
über dieser anerkennt. Daran, in der. Anerkennung oder Nicht-.
Anerkennung dieser Instanzen, scheiden sich darum bis heute die
Geister.

Pier i st: Sollte diese Negation die ganze Rolle des Christentums

in der Politik erschöpfen?
Quida m: Gewiß nicht. Es gibt auch, einen positiveren Weg

für den Aufbau des Reiches Gottes gegenüber dem Staat. Ueberall,
wo Freiheit und Liebe walten, find Staat ünd Recht aufgehoben. Wo
aber Freiheit und Liebe walten, da ist Christus an Stelle Zäsars.
Daß ein Christ als solcher nicht Staat, Gesetz ünd Recht nötig hat,
anerkennen Luther und Zwingli aufs stärkste.' Wo wir also
Gemeinschaftsleben schaffen, das die Verbindung von Freiheit und Liebe
darstellt, da haben Mir die dem Gottesreich kongeniale Form
dasür.. Bon dieser Art ist die Genossenschaft uud sie ist es umso,
mehr, je reiner sie das genossenschaftliche Prinzip darstellt. Darum
hat sich einst der christliche Geist in den mittelalterlichen Zünften
fo Wohl gefühlt, darum auch in der Mönchsgenossenfchaft, soweit
beide nicht wieder zwangsförmig wurden: darum ist der
Föderalismus, in diefem Sinne erstanden, fo recht die Gemeinschaftsform

des Reiches Gottes, natürlich immer bloß grundsätzlich geredet.
Denn in der Wirklichkeit werden ja gewiß auch diese Formen oft
verunreinigt auftreten. Mit diesem Vorbehalt aber haben wir
hier eine der positiven Formen, worin der Geist Christi sich seine
Welc schafft. Das ist aber nur e i n Beispiel von vielen.

Auf diese dreifache Art: in voller Freiheit, dnrch Widerstand '

gegen das Falsche und durch die Entfaltung und Verwirklichung des
währen Ideals dringt das Leben des Gottesreiches auflösend und
erneuernd in die Welt ein. Es flüchtet nicht, es dringt ein; es



^ ^,,,,/, > - 552

greift cm, es dringt vor. Es will die Herrschaft Christi in die
ganze Welt tragen, will überall, auch im "feindlichsten Land, ja in
der Zitadelle des Teufels felbst, seine Fahne aufpflanzen. Es ist
nicht Pietismus, eben weil es nicht flüchtet, fondern kämpft und
erobert, aber es ist auch nicht Politik, weil es die Politik durch
das Gottesreich verdrängt.

Pietist: Es ist mir noch nicht alles klar. Sollen wir mit
diesem Verhalten in den politischen Formen bleiben, oder uns außerhalb

ihrer stellen?
Quidam: Wir stellen uns genau so, wie wir uns zur Welt

überhaupt stellen: in ihr gegen sie. Wir können die politischen
Formen ebensowenig verlassen, als wir die Welt im Ernst verlassen
können. Aber wie wir im allgemeinen in der Welt stehend diese
Welt durch die Kraft Gottes, durch Tat und Leiden, verändern,
überwinden, für Gott erobern wollen, fo auch, das besondere
Stück Welt, das Politik heißt. Stück für Stück, Kampf für Kampf,
bald in ruhiger Evolution, bald in stürmischer Revolution, bald
iu Schöpfungszeiten, bald in Katastrophen dringen wir vor ^
Christus entgegen, Gott entgegen.

Pietist: Aber wie — dann werden wir jeweilen nur das
Vollkommene vertreten können, ich meine: nur das, was dem Reiche
Gottes wesenhaft entspricht, oder vielleicht auch, wo es' nicht anders
geht, etwas, das sich ihm wenigstens annähert, philosophisch ausgedrückt:

nur das Absolute, oder, wo dieses nicht erreichbar ist, auch
etwas relativ Gutes? Ich Meine zum Beispiel: dürfen wir auch
politische und soziale Zwangsmaßregeln nicht bloß ertragen, sondern
sogar aufrichten helfen, wie etwa einen Völkerbund oder soziale
Zwangsversicherungen und ähnliche Maßregeln —, trotzdem das
Reich Gottes nur da vorhanden ist, wo.Freiheit und Liebe walten
und nicht Gesetz, sondern Geist?

Ouidam: Unbedingt, Jedenfalls dürfen wir aus dem
Absoluten kein Gesetz und Dogma machen, sondern es in Geist urch
Freiheit verwirklichen. Wir wissen, daß das Reich Gottes nicht
ein Dogma, sondern eine Bewegung ist, daß es ein kommendes urch
werdendes ist, wie Gott selbst ein kommender und (für uns wenigstens!)

werdender ist. Wir wissen, daß seine Kräfte nur nach und
nach, hervortreten, seine Früchte nur nach und nach reifen und
daß Verfrühung Verspätung wäre. Darum müssen wir versuchen,
Gottes Tun frei zu verstehen, darum auch begreifen, daß er selbst
Erzieherwege geht und die Menschen von Stufe zu Stufe führt,
daß er auch den „Zuchtnieister" des Gefetzes etwa nötig hat, und
dürfen, ja müssen darin mit ihm gehen und nicht in unserem
Hochmut des „Absoluten" göttlicher sein wollen, als Gott selbst.
Aber wir dürfen noch weniger das Relative für das Absolute
ausgeben oder Meufchenwerk für Gotteswerk, dürfen nicht sagen: „Hier
ist Reich Gottes", wo nur eine Vorbereitung darauf ist. Ünd immer



- 553 -
muß in nns neben der großen Geduld, die von Gottes Herzen ans-
geht, anch eine heilige Ungeduld wirken, die über alle Relativitäten
und Annäherungen, auch übcr alle wirklichen Siege des Gvttes
reiches, immcr hoher hinauf, immer näher zu ihm treibt.

Aber das alles wird ja von selber recht, wenn wir zu Gott
recht eingestellt sind; wo dies aber nicht der Fall wäre, nützten alle
dogmatischen Festlcgungeu ans Evolution odcr Rcvolutiou, Rclativ
oder Absolut uichts. Nur keine solchen Zwaugsgcdauken im Ncichc
Gottes, sondern bloß das Eine: bereit sein! Das Ziel ist die völlige
Herrschaft Gottes in einer Welt, die ganz seinem Willen entspricht
und wo in der Erfüllung dessen, was sie als ZuchriNcistcr nnd Voi>
bercitnngcn (dic sie ja sind nnd als welche sie eine relative Nut
wendigkeit haben!) bedenten, Staat nnd Rccht aufgehoben sind, loie
Kirche uud Religiou, wo dcr wahre Gottcsstaat alle Staaten vcr-
schlnnaen hat, wic das Reich Gottcs alle Rcligioncu,

P i e t i st: Und glaubst Du an diese Möglichkeit?
O n i d a m: Dieser Glaube ist die Seele'meiner Seele, ohne ihn

bliebe mir nur Verzweiflnug.
Pietist: Aber dic Macht des Bösen?
On id am: Ja, die Macht dcs Bösen! Darauf müsseil wir

freilich noch zu sprechen kommen. Das ist es ja, was uns zn
trennen scheint. Eine Frage: Haben Sie den Eindruck erhalten,
daß meiire Auffassung auf eiuem Ueberseheu dieser Macht beruhe?

Pietist: Das möchte ich nun uicht mehr so zuversichtlich
sageu, wie am Anfang, Sic setzen, wenn ich recht sehe, nicht irgend
einen Mvnismus, worin Gute nnd Böse sich vermischen, sondern
cincn gewaltigen Dnnlismns als Kampf zivischen Gott nnd Welt.

Ouidam: So ist es. Und mein Glaube au deu kommenden
Sieg Gottes ist also nicht mit irgend einem kulturellen und evo-
lutiouistischen Optimismus zu verwechseln, sondern ist Glanbe
an die Siegesmacht Gottcs nnch gegenüber dcm Bösen, Glanbe
an die Kraft des Reiches Gottcs, anch die Pforten dcr Hölle zu
zerbrcchcu,

Pietist: Ich muß es zugeben. Abcr ist cs das, was dic
Bibcl meint? Erwartet sic uicht deu Sieg dcs Reiches erst jcnscits
dcs Gerichtes, erst jenseits der Welt?

Onidcnm: Da hätten wir ja das beisammen, ans was cs in
unserem Streit letztlich ankommt: dic verschiedenen Anffasfnngcn
vom Bösen nnd vom Kommen dcs Reiches Gottes, Das ist der
letzte Grund all uuserer Differenzen, Hier könnten wir nnn
auseinandergehen nnd sagen: „Wir verstehen tins. Der Eine glaubt
an einen Sieg über das Böse nnd an ein KoiNinen des Reiches
anf die Erde. Darum kann er auch iu die Politik hiueiu und
art einen Sieg über die Politik glauben. Der Andere kann diesen

ganzen Glauben nicht teilen, darnin musi er sich voir der Politik,
wie voit der Welt überhaupt fern halten und warten, bis diese vom



— 554 —

Reiche Gottes verzehrt sino." - Wenn ivir so auseinander gingen,
dann hätten wir wenigstens den Gewinn gehabt, daß wir einander
Gerechtigkeit antäten nnd uns uicht wehr Oberflächlichkeit und
Schlimmeres vorwürfen. Müssen wir Dabei wirklich bleiben?'

Pietist: Ich, weist cs nicht recht. Es scheint mir so.

Quidam: Ich mcincrscits glaube cs uicht. Dcnn sehen Sie,
wir kommen einander doch sv nahe, dasz ivir uus die Hand reichen
könneu. Ihr Pietiste» wollt die Königshcrrschaft Christi wir anch,

Ihr wollt sie außerhalb der Polin! - wir auch über dic Politik.
Ist dns nicht bloß eine Fortsetzung Encrcs Programms? Wir wollcn
kcinc Vcrmischuug vou Gottesreich und Weltrcich Euch aber ist
eine reine Flncht aus dem Weltreich unmöglich: bleibt uns dann nicht
beiden übrig, daß wir im Weltreich kämpfend und erobernd vor-
wärts dringen wollen? Dabei meinen wir auch nicht und damit
komme ich wieder auf das Böse und das Kommen des Reiches zur
Erde daß sozusagen auf dieser alten Erdc das Rcich Gottcs Woh-,
nnng machen könne. Nein, sie muß vergehen; es muß „Jenseits" in
diesc Welt brechen, Kräfte von Gott her, die das Böfe vernichten,
und es wird nicht geschehen ohne gewaltige Kämpfe, Krisen, Kam-
strophen, ohne die Wiederkunft Christi so oder so verstanden. Ist
nicht das die Meinung der Bibel?

Pietist: Ich dcuke doch.

Quidam: Wohlan dcnn, cs ist nnch dic unsrige. Sind wir
dann nicht Eins?

Pietist: Es ivill mir beinahe so vorkommen.
O nid am: Wäre das nicht dic Erfüllung dcs Pietismus -

das „Christus allein" aufgerichtet übcr allcr Welt?
Pietist: Ich mnß sagen, daß mich diese Auffassung

großartiger und auch biblischer dünkt. Aber dic kleine Herde?
Quidam: Nun, cs ist dafür gesorgt, daß nur ihr das Reich gegeben

ivird, daß sie, d. h. eine Schar von Auserivcchltcn es ist, die dnrch die Wälle
der alten Welt bricht, aber eben, sic b c k v m mt das Reich, und das
ivill heißen, daß die Andern nachdringen. Beides erst ist die ganze
Wahrheit und in der Berbindnng ihrer svnst getrennten Hälften können
nnch wir uns finden.

Pietist: Wie ich fchon zu verstehen gegeben habe, will ich dies
nicht einfach ablehnen. Sie kommen unserer Auffassung mehr als
Einen Schritt entgegen, da dürfen ivir schon das Gleiche der Ihrigen
gegenüber tun. Und das möchte ich nnn doch noch sagen: Wir,
die wir von Ihnen Pietisten genannt werden (ich habe mir dcn
Namen gefallen lassen, weil Namen mich nicht schrecken nnd der
Name „Pictismus" für den, dcr etwas von der Geschichte des

Christentums weiß uud ihn dnher uicht mit „Muckcrinm" verwcch-
selt, immerhin eine Ehre ist) haben nicht im Sinne, in cincin victislD
schen Dogma zu erstarren und sind durchaus bereit, mit Christns
Neuland 'zu betrctcn, wenn wir nur wisscn, daß Er dabei ist, daß



— 555 —

ivir ihn nich, verraten. Ich gestehe, daß ivir uns gcrnde dieses
Problem, unser Verhältnis zur Politik, ueu überlegen müssen, nm der
Ehre Christi willen, Dn ist mir nber Eiu Punkt noch unklar. Weuu
das Gott'sreich zwar Politik ist, aber das Gegenteil dessen, was Man
heute unter Politik versteht, können wir, sollen wir denn hente Politik

treiben?
Quidam: Wir müssen uus "nun noch einmal über das Wvrt

und den Begriff dcr Pvlitik verständigen. Bis jetzt haben wir sie,
'

meinerseits absichtlich, in eincr gewissen Zweideutigkeit gelassen. Wir
verstanden beide unter Pvlitik, wenn wir sie ablehnten, die Methvden,
die zum Gewaltstaat und verwandten Gebilden gehören. Jn diesem
Sinne treiben wir keine Politik. Anders aber, wenn man nnter
Pvlitik einfach die Altgelegenheiten des bürgerlichen Gemeinschaftslebens,

vielleicht gar des' Gemeinschaftslebens überhanpt, versteht.
Diese treiben wir selbstverständlich. Denn es ist eine Sache vou
sundamentalster Bedeutung, Aber wir treiben sie, indem wir darin
für Christus kämpfen d. h. für Gvtt und den Menschen, oder, um
uoch einmal in dem Doppelsinn des Wortes zu reden — wir
verstehen uns nun ja! — lvir treiben Pvlitik, um alle Pvlitik aufzuheben.

Pietist. Wie beurteilen Sie die Aussichten dieses Untcr-
nehmcns?

Quidam: Günstig und ungünstig. Es ivird gewaltigen Kampf
kosten, Kampf bis aufs Blut, Märtyrcrtum aller Art. Aber ich glaube,
daß wir in cine Pcriodc eingctreten sind, ivo dieser alte Kampf neueu
Entscheidungen nnd großen Siegen des Reiches Christi entgegengeht.
Wir können vielleicht geradezu einen Hauptfilm der jetzigen Weltkrise
bezeichnen, wenn ivir sagen: der Fortschritt der Geschichte,
d e u s i e u n s b r i n g e n s v l l, b e st e h t d a r i n, d a ß C h r i st u s

in die Politik vordringt. Er ivill die Beziehungen der Völker
nach innen und außen seinem Gesetz unterwerfen. Die Ideale, die

jetzt über den Völkern aufgeleuchtet sind: der Svzialismus und die

neue Demokratie, die Beseitigung des Krieges, der Völkerbund — ivas
sind sie anders als ein Vorrücken der Fahne Christi in bisher nn-
crvbertes Land? Vvxilla Dei proclcmnt,

Pietist: Abcr svllten diese Fvrmen schvn wirklich das Reich
Gvttes darstellen?

Quidam: Sicher nicht. Es sind Annäherungen; es ist auch
selbstverständlich viel Verunreinigung dabei, ja auch der Antichrist
beinächtigt sich ihrer — aber trotzdem, ja auch gerade darum geht es

durch diese Formen, durch dieses Neuland Christus entgegen.
Es gibt drei Arten von Stellung zur Politik. Einmal: Man kann

durch Politik das Gottesreich bekämpfen. Das ist die weltliche
Gewaltpolitik in all ihren Formen, der Weg des Imperiums.
Sodann: man kann durch Pvlitik das Gottesreich bauen. Das ist der
Weg der falschen Theokratie. Endlich: man kann dnrch die Politik



- 55« —

des Gvttesreiches die Politik des Weltreiches aufheben. Das ist unser
Weg, der Weg der freien Gottesherrfchaft.

Pietist: Bleibt aber nicht bestehen, daß es gefährlich ist, sich

mit Politik zu befassen, sei's auch in unserem Sinne?
Quidam: Ganz sicher. Aber svllte das ein Grund sein,

darum zu lassen? Ist Sicherheit ein Kennzeichen der Wege Gvttes?
War es ein ungefährlicher Weg, wenn Josephine Butler in die öffentlichen

Häuser ging, um ihren Schwestern in der Hölle das Licht Christi
zu bringen? Ist sie infolge davon nicht selbst mit Schmutz aller Art
bespritzt worden? Hat sie damit etwa, um die Sprache gewisser
Religiös-Sozialer unter den Pietisten zu brauchen, Gott kompromittiert?
Warum ist denn der Weg der Politik heute nvch so gefahrvoll? Weil
ihn sv wenige mit Christns gegangen sind. Da gilt es zunächst eben

Pionierarbeit zn tun. Diese Pioniere müssen sich auf alle Art
verschreien und beschmutzen laffen, von den Weltleuten und vvn den
Frommen, aber der Weg ivird durch sie gangbar, ivird leichter, und
eines Tages iverden nnch die, die heute anf die Borkämpfer Steine
werfen, ganz ehrbarlich darauf wandeln. Pioniere Gottes voran!

L. Ragaz.

Zm Zeichen des Seeienmorcies.
Ein Merkblatt für junge Menscken die bald in's tätige Leben trete».

iHNer Ernst des Lebens tritt an euch heran, fvbald ihr als fertigI ausgebildeter Maschinenteil dem alle Völker umspannenden Er-
werbsgetriebe eingefügt werdet. Jn der Jugend hattet ihr

zumeist euer eigenartiges Innenleben. Es ging häufig unbeschadet der
Einflüsse vvn oben und unten seinen eigenen Weg. Wenn z. B. in
religiöser Hinsicht geistige Freiheit sich entwickelt hatte, sv kvnnte diese

Entwicklung sicher lange vor dem 16. Altersjahr eingesetzt haben.
Die verfassungsmäßige Zusicherung der Glaubens- iind Gewissens
sreiheit vom erfüllten l6. Altersjahr an hatte in diesen Fällen weder
hemmenden noch fördernden Einfluß ausgeübt. Jn den folgenden
Jahren reichte die Entwicklung in der Regel weit über die Stufe
hinaus, welche die Erzeuger iind Erzieher beim Abschluß ihrer
Entwicklung erreicht hatten.

Der junge Mensch fühlt in dieser Zeit an seinem eigenen schnellen
Wachstum frohbeglückt das Fortschreiten der Menschheit überhaupt
und weiß sich jubelnd im Strome der Entwicklung, der alles Leben
höhwärts führt. Die Entwicklungsknrve der meisten vielversprechenden
Menschen biegt aber vffenbar von einem gewisfen Zeitpunkt an ivieder
abwärts iind ist bei ihrem Abschluß gewöhnlich bei der Stuse der
vorigen Generation, oder mich unter dieser, angelangt. Der 18 jährige
idealistische Stürmer kann mit 25 Jahren das Urbild eines Philisters


	Gottesreich und Politik : Gespräch zwischen Quidam und einem Pietisten

