
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 13 (1919)

Heft: 11

Artikel: Christentum und Revolution (Luk. 12, 51 u. 12, 49)

Autor: Müller, Alfred Dedo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134525

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 520 —,

erstehe» lassen, ih» auch weitertreiben und entwickeln'kann.^Gottes Reich
will von uns heruntergeglaubt, heruntergehofft werden. Dürfen wir
ein Werk, in dem es uns entgegenkommeu will, verlassen und damit
den feindliche» Mächterl erst völlig ausliefern, anstatt mit Glauben
und Hvffen lind mit reiiiem Wolle» zu ihm zu stehe», damit Gottes Kraft
»nd Gvttes Geist sich immer mehr darin entfalten können? Gerade
die S ehn sncht nach dem Vollkommene», der Gehör-
s n m gegen dns Absolute l r e i b e uus, dem U n v ollk o m -

menen zu dienen, das Relative zu nehmen und zu gestalten,
Denn daß wir uns daran verlieren und dnmil zufrieden geben

könnten, das ist doch wohl bei Menschen, denen das Heimweh nach
dem Gottesreich in der Seele brennt, nicht möglich. Für sie.ist immer
der Trost: „Dein König kommt" zugleich anch Mnhnnng nnd Auf
fordernug: „Bereite dem Herrn den Weg".

Wir dürfen keine Mutlosigkeit kennen, aber auch kein
Stillsteheit und Genügen: ivir räumen Steine aus dem Weg, wir jäten
Dornen nnd llnkrnN aus, wir machen Bahn und wollen unfern
Glanben und unsre Liebe leuchten lassen, bis dns Vollkommene
unsere llnvollkommeiiheil dnrchbrichl, bis das Aoveutsdämmer wieder
durchstrnhll wird vom Lichte des Weihnachtskönigs. D, Staudingcr,

Ldlistentum uns «évolution.
Luk, 12, 5t u, 12, N>,

^n den letzten Wvchen sind bei uns die ungehenerlichstcn Verände-
I rungen eingetreten, die man sich überhaupt nur denken kann. Es

sind nicht nnr all die ehrgeizigen Machtpläne endgültig zusammengebrochen,

vvu denen zum Unheil des Ganzen weite und einflußreiche
Kreise unseres Volkes erfüllt waren: es hat sich nicht nur, ivie es oft
gerade mit deueu, die für Höheres berufen siud, zu geschehen pflegt,
all der Wille zur Vergewaltigung und Verkleinerung anderer, der
immer aus der Selbstsucht stammt und darnm iminer Selbstsucht
wirkt, gegen nns selbst gekehrt — auch im Inneren unseres Vater
laudes haben die letzten Wvchen eine Uinivälzuug gebracht, wie wir
sie kaum iu Jahrhunderten erlebt haben. Denn, wie auch der einzelne
zur Revolution stehen mag, uuter allen Umständen bedeutet sie das
Zusammenbrechen uralter Zustände und Einrichtungeu. Um nur eines

zu nennen: die politische Leitung des deutschen Volkes lag seit mehr
als einem Jahrtausend in den Händen geborener Führer, die
unabhängig vom jeweiligen Vvlkswillen, die Regierungsgewalt in Händen
hatten. Das ist nun von Grund aus anders gewvrden. Vvn nun
an ivird die politische Führung vom Volke selbst eingesetzt und nicht
mehr eiuer kleineu Overschicht der Nation entnommen, sondern nach

') Aus Sachsen, Winter tttl«.



— 521 —

genauen Maßstäben berufen werden. — Zu all diesen ungeheueren
Veränderungen und was mit ihnen zusammenhängt, muß Nun der
einzelne Stellung nehmen. Das ift jetzt mehr als eine abstrakte Forderung.

Es ist die unmittelbare praktische Folge der neuen Zustände.
Denn was auch immer aus der jetzigen Gährung hervorgehen mag,
jedenfalls wird die Zukunft demokratisch sein, d, h. die Verantwortung
für die allgemeinen Zustände mird nicht mehr ausschließlich in den

Händen weniger, sondern in viel höherem Grade als bisher auf den

Schultern aller liegen. Jeder einzelne kann vermöge der politischen
Macht, die ihm das Stimmrecht gibt, au der Gestaltung der öffentlichen

Verhältnisse mitwirken und muß sich darüber klar sein, daß er
in Zukunft nicht untckig beiseite stehen und, vielleicht grollend und
kritisierend, die Verantwortung anderen überlassen kann. Er muß in
Zukunft selbst politisch urteilen und politisch handeln. Zu so gewaltigen
Veränderungen wird aber nur der eine sichere Stellnng finden, der
von einem letzten und höchsten Ziel aus in die gärende Bewegung
hinein steht, der weiß, worauf es für ein Volk und für den einzelnen
letzten Endes ankommt. Den weitaus meisten Menschen geht es ja
jetzt so wie einem Seefahrer, der sich die Berge seiner Heimat zur
Orientierung ersehen wollte. Eine Zeitlang werden sie ihm die Richtung

weisen. Aber die Wellen werden ihn unaufhaltsam weiter führen,
die Heimatberge werden seinen Blicken entschwinden, und er ist rettungslos

verloren, wenn er nicht den Blick zu den ewigen Sternen erhebt,
die aus so erhabener Ferne auf ihn herab leuchten, daß ihr Licht
überall von ihm gefehen iverden kann. So ist es für den einzelnen
jetzt unter allen Umständen unmöglich, von den überkommenen
Anschauungen aus, in denen einer mehr oder weniger zufällig bisher
seine geistige Heimat fand, zu den neuen Verhältnissen Stellung zu
finden. Revolution bedeutet in jedem Falle, und in unserem noch

ganz befonders: Fahrt in geschichtliches Neuland hinein. Nur wer den
unverrückbaren Kompaß einer aufs höchste gerichteten, alle möglichen
Umstände und das Leben in seiner ungeheuren Mannigfaltigkeit restlos
verarbeitenden Lebens- und Welterfahrung kennt, wird sich zurechtfinden.

Jn diesem Sinne wollen wir uns an Christus wenden und
nach dem Verhältnis von Christentum und Revolution fragen. Denn
die Größe Christi beruht ja eben darin, daß er unseren Blick vom
Unwesentlichen auf das Wesentliche lenkt, daß er uns zum Bewußtsein
bringt, daß wir auf unserer verworrenen Erde — und umfaßten wir
sie mit der leidenschaftlichsten Liebe — im Dunkeln wandeln, wenn
uns nicht ewige Sterne leuchten, und daß es deshalb für alle irdischen
Verhältnisse, seien sie groß oder klein, nur eine Rettung gibt: das
ewige Licht suchen, das allein dem Erdenkloß erst Leben geben kann.
Wir meinen darum den Aufblick zu Christus nicht als eine müde
Abwendung von den Stürmen der Gegenwart, sondern sind im Gegenteil

der Meinung, daß nur der wirklich fruchtbar an dem Aufbau
einer neuen Welt wird mitarbeiten können, der das Zeitliche eut-



— 522 — ^

schloffen dem Ewigen unterordnen und das Sichtbare dem Unsichtbaren

dienstbar machen kann.
Wie also steht das Christentum zur Revolution? Da ist zunächst

einmal zu sagen, daß das Evangelium Jesu selber eine Revolution,
eine Umwälzung aller Verhältnisse in sich schließt — und zwar in dem
allerradikalsten Sinne. Die Revolution, die Christus im Auge hat,
geht weit über alles hinaus, was mau heute so nennt. Man hat
diese Seite der Verkündigung Jesu, obwohl sie zum- Wesen des
Evangeliums gehört, sehr zum Nachteil nicht nur der religiösen, sondern
aller geschichtlichen Entwicklung zwar immer wieder verdunkelt, eben
weil sie zu weit über die durchschnittliche Kleinheit menschlicher
Vorstellungen hinausging.

Es wird aber Zeit, daß wir in diesem Punkte unsere Seele weit
austun für die ganze Größe Christi, daß wir alles das begreifen,
was er z. B. in dem Worte ausgesprochen hat: „Ein Feuer auf die
Erde zu werfen bin ich gekommen — und uue wünschte ich, es wäre
fchon entzündet" — und daß wir an der gewaltigen, vorwärts
drängenden und revvlntionierenden Energie seiner Verkündigung unsere
eigenen Vorstellungen vom Fortschritte der Menschheit vertiefen und
erweitern und so endlich von all den unsauberen Beimischungen
befreien, die den Weltfortschritt trotz aller Augenblickserfolge doch nur
mmer wieder aufhalten.

Es ist wichtig zu verstehen, daß wir mit dieser Auffassung nicht
etwa in spielerischer Weise ein Ereignis der Gegenwart mit dem
Christentum verbinden. Es sei darnm ein Blick auf das geworfen,
ivas Jesus überhaupt wollte. Er wollte das Reich Gottes bringen,
er wollte also eine Herrschaft Gottes aufrichten. Gott sollte überall
da zur Herrschaft kommen, wo jetzt noch andere Mächte herrschen.
Es ist klar, daß damit auch eine Herrschaft Gottes über diese Erde
gemeint ist. Irgend ein Gebiet der Schöpfung, der sichtbaren oder
der unsichtbaren Welt, von der Beherrschung durch Gvtt ausnehmen
zu wollen, hieße für jedes unmittelbare Empfinden der Allmacht Gottes
Abbruch tun. Was etwa Paulus in den Worten: „Ob Welt oder
Leben oder Tod, ob Gegenwärtiges vder Zukünftiges, alles ift euer,
ihr aber seid Christi, Christus aber ist Gottes" oder die Apokalypse
iu dem Wort: „Siehe, ich mache alles neu" zum Ausdruck bringen,
ist ein Ausdruck derselben alles erneuernden Energie, der wir in
den Evangelien begegnen. Es soll etwas vollkommen Neues kommen:
eine Welt der Wahrheit, Gerechtigkeit und Liebe. Eine Umwertung
aller Werte tritt ein. Oder sind die Seligpreisungen der Bergpredigt
etwas anderes als eine grundstürzende Ümkehrung aller bestehenden
Begriffe? Mit dem Glanz höchsten Glückes übergössen werden Sanftmut,

Barmherzigkeit, Herzensreinheit, Friedfertigkeit, Hunger und
Durst nach Gerechtigkeit. Was nber als gemeinsamer Grundzug durch
die Neuordnung hindurchgehen soll, spricht Jesus aufs deutlichste aus.
in dem Wort: „Alles, was ihr wvllt, das euch die Leute tun, das



— 523 —

tut ihr ihnen — das ist das Gesetz und die Propheten." Der Mensch
soll aufhören, nur an sich zu denken. Das Du, der Bruder, soll neben
das Ich treten. Durum wird die Liebe der höchste Ausdruck dessen,

wofür Jesus wirkte, litt uud starb. Die Liebe soll zur Herrschaft
kommen. Denn Gottes Wesen ist Liebe, nichts weiter als Liebe. Sie
strahlt in der unermeßlich, verschwenderisch über Böse und Gute sich

ausgießenden Güte des Sonnenscheins zu uns hernieder. Sie lächelt
uns zu in der mehr als königlichen Pracht der Blumen des Feldes.
Jeder Sperling auf dem Dache, ja jedes Haar auf unserem Kopfe ist
von dieser alles umsassenden göttlichen Liebe umschlossen. Wir ruhen
in Gott, wie in Vaterarmen. Diese göttliche Liebe soll nun eindringen
in das menschliche Herz und in die Welt. Die Erde, das Weltall
follen ihr Untertan werden. Das ist das Reich Gottes. Das unerhört

Neue, das kommen soll, besteht darin, daß wir iverden svllen wie
Gott, vvllkommen, wie unser Vater im Himmel vollkommen ist. Es
ist vollkommen klar, die Liebe soll die Grnndlage dessen sein, was JesnS
das Reich Gottes nennt. Eine Welt der Liebe svll kommen
„Das andere aber ist dem gleich: dn sollst deinen Nächsten lieben, wie
dich selbst." Es ist so einfach, daß jedes Kind es verstehen kann, ja,
iver nicht ist ivie ein Kind, versteht es nicht, daß eine Allherrschaft
der Liebe kommen soll, daß die Liebe eindringen soll in alle Verhältnisse,

daß sie den Verkehr der Menschen nntereinander, das Wirtschaft-
lichc, politische nnd soziale Leben beherrschen soll, „Das Reich Gottes
ist nahe herbei gekommen."

Das wird nber von Christus uicht verkündet in blinder Schwärmerei,

sondern iu durchdringendster Erkenntnis der bestehenden
Verhältnisse. Die gegenwärtige Welt ist nvch vvn der unteren Welt
beherrscht. Das Nene kann nur kommen nach unerhörten Kämpfen.
Die erste Forderung an die, die ihm nachfolgen ivollen, ist unerbittliche

und entschiedene Trennung vvn dem Bestehenden nnd
Gegenwärtigen. Auch die natürlichen Bande der Blutsverwandtschaft müssen
zerschnitten werdeu: „Wer uicht haßt seinen Vater, seine Mutter, sein

Weib, seine Kinder, seine Brüder und seine Schwestern, ja anch sein

eigenes Leben, der kann nicht sein Junger sein." Was kvmmeu soll,
liegt über dem Gegenwärtigen, bloß Natürlichen, Die erhabene Stimmung

des Panluswortes: „Das Alte ist vergangen, siehe, es ist alles
neu geworden", ist übcr dem ganzen Evangelium Jesn ausgebreitet.
Das erste, uns ans seiner öffentlichen Wirksamkeit überlieferte Wort
ist ein Aufruf zur Buße, zum Auderswerden, znr Umkehr, Seine

ganze Wirksamkeit ist ein Weckruf zur alleräußerstcu Emschiedcnhcit:
„Aergert dich dein Ange, sv reiße es ans ärgert dich deine Hand,
so haue sie ab ärgert dich dein Fnß, sv haue ihn ab." Das
nene Leben, das gemvuneu werden soll, ist unter allen Umständen
etivas anderes als alles natürliche, sv unentbehrlich dieses zu sein
scheint. Christlis ist sich vvllkommen klar darüber, daß etwas durchaus
Neues wie das Reich Gottes nur durch Bruch mit dem Bestehende»,



— 524 —

nur durch Kampf und Entzweiung hindurch kvmmen wird, „Ich bin
nicht gekommen, Frieden zu bringen, sondern das Schwert. Ich bin
gekommen, den Menschen zu entzweien mit seinem Vater und die
Tochter mit ihrer Mutter und die Schwiegertochter mit ihrer Schwiegermutter,

und dem Menschen iverden in den eigenen Hausgenossen seine

Feinde erstehen," Wem folche Worte unverständlich oder fremd sind,
der hat eben noch gar nicht begriffen, wie sehr bei Christus die
unerhörteste vorwärtsdrängende Energie mit der deutlichsten Erkenntnis
aller Hemmungen und Widerstände verbunden ist. Aus dieser
Verbindung zweier, für gewöhnlich getrennt auftretender Elemente stammt
auch das Wort: „Ich bin gekommen ein Feuer zu werfen über die
Erde hin, und wie wollte ich, es brennete schon." Das ist das
Feuerzeichen einer grundstürzenden Neuordnung alles Bestehenden, die
einfache Folge jener Umwertung aller Werte, die in der Allherrschaft
der Liebe, in der Ueberordnung des „Du" über das „Ich" beschlvssen

liegt.
Es ist klar, daß eine solche Lebensbewegung gar nicht in die

Welt eintreten kann, ohne die Welt in Unruhe zu bringen. Das
Evangelium Christi ist die heilige Unruhe der Welt, die nie gestattet,
am Bestehenden hängen zu bleiben, sondern unablässig einer höchsten
Ordnung der Dinge, „einem neuen Himmel und einer neuen Erde"
entgegendrängt, „in welchen Gerechtigkeit wohnt". Hierin beruht die
tiefe Verwandtschaft des Evangeliums Jesu mit dem, was wir
Revvlutivn nennen. Was nun besonders die Revolutionen der letzten
anderthalb Jahrhunderte anbelangt, wie sie von Frankreich aus nun
nahezu ganz Europa durchzogen haben, so standen sie alle unter der
Herrschaft des demokratischen Gedankens. Dieser aber hat zweifellos
eine feiner Wurzeln im Christentum. Denn wenn wir von den
verschiedenen Ausprägungen des demokratischeu Prinzips absehen, sv ist
es in jedem Falle eine Auflehnung gegen jene Mißachtung des Menschen,
wie sie mit gewissen autvkratischen Herrschaftsmethoden verbunden zu
sein Pflegt. Es ist ein leidenschaftliches Verlangen nach Gleichberechtigung

und Mitwirkung am genieinsamen Ziel, ein tief empfundener
und grollender Protest der wirtschaftlich Schwachen gegen Vergewaltigung.

Das hat alles auch wirtschaftlich-technische Gründe. Die
unüberwindliche Sieghastigkeit aber, mit der diese Bewegung sich durchsetzt,

hat vielleicht ihre tiefste Quelle in dem christlichen Grundgedanken
der Gleichheit aller vor Gott, der früher oder später auch in das
politische Leben eindringen mußte. Darum steht auch die Revolution,
die wir erlebt haben, in einem unleugbaren Zusammenhang mit der
von Christus ausgehenden Lebensenergie, obwohl dieser Zusammenhang
vielleicht von keinem der Träger des Revolutionsgedankens empfunden
wird. Er ist doch da, weil die Verkündigung Christi mehr ist als eine
Lehre, mit der nur der in Verbindung steht, der sie kennt. Sie ist
vielmehr die Offenbarung gewisser geistiger Lebensgefetze,, denen auch
der unterliegt, der nichts von ihnen weiß oder wissen will und die in



— 525 -
den 1900 Jahren seit dem Auftreten Jesu sich mit zunehmender
Gewalt der Seelen bemächtigt haben. Es ist darum nicht zufällig, daß
eine deutsche Revolution den Abschluß eines furchtbaren vierjährigen
Krieges bildet, in dem, der Gewaltgedanke mit einer unerträglichen
Ansschließlichkeit gerade in nnser deutsches Volk hinein getragen wurde.
Was wir Revolution nennen, ist eine unklare, aber elementare
Auflehnung gegen diese Verrohung, die Hinwendung auf einen ganz neuen
Zustand, der menschheitlichen Organisation, Es regt sich darin, wenn
freilich auch nur in einer chaotischen Vermischung mit allerhand
unlauteren Kräften etivas von jenem Feuergeist, der ein unverlierbares
Element der Menschheitsgeschichte darstellt und der seinen höchsten
Ausdruck in Christus gefunden hat. Was Christus wollte, geht eben
weit über alles hinaus, was auch unsere Revvlutivn im Auge hatte.
Es werden darum noch viele Umwälzungen kvmmen, bis das verwirklicht

ist, was Christus das Reich Gottes nannte, bis das Wvrt: „Alles
was ihr wollt, daß euch die Leute tun, das tut ihr ihnen" wirklich
das Grundgesetz einer neuen Welt geworden nud die Liebe auf deu

Thrun gesetzt ist, anf dem noch immer die Selbstsucht herrscht.
Je deutlicher wir so die innere Verwandtschaft des Christentums

init der einen Seite, der vorwärts drängenden Energie der Revolntion
betonen, nm fv deutlicher müssen wir nun auch den entschiedenen
Gegensatz hervorhebeu, in dem Christus und die vvn ihm ansge-
gangene Lebeusbewegung sich gegen die bisher nvch mit jeder Revv-
lntivn verbundenen Verherrlichung der Gewalt befindet. Daß die

Gewalt heute bei allem, was man Revvlutivn nennt, eine grvße Rolle
spielt, unterliegt wohl keinem Zweifel. Christus verwirft die Gewalt
grundsätzlich. Am paradoxesten ist das in den Worten der Bergpredigt
ausgesprochen: „Widerstrebt nicht dem Uebel", und „So dich jemaud
auf deinen linken Backen schlägt, dem halte auch den anderen hin."
Man hat dies meist so mißverstanden, daß Jesns zur passiven
Ergebung in das Böse auffordere. Aus diesem Mißverständnisse geht
nur hervor, daß man von, dcr ungeheuren nnd unerbittlichen
Energie dcs Gutem gar keine Ahnung hat, dic znm Wescu Christi
gchön, Seiu Verhalten gegcu das Böse ist darum nirgends bloße
Passivität, svndern höchste Aktivität, Steigerung des Widerstandes
zur höchsten Kraft. Jene Mahnungen bedeuten also nicht ein müdes
Gewährenlassen, sonderu werden gerade deshalb gegeben, weil sie
die wirksamsten Kampfmittel gegen dns Böse sind. Die Gewalt
ist ein durchaus uuwirksames Mittel gegeu das Böse. Sie kann
wohl Augenblickswirkungen erzielen, Dauererfolge allein aus sich

heraus nie. Die Gewalt entstammt eben noch der Welt des! „Ich"
nud noch nicht der Welt jener Liebe, die allein allen Widerständen
gcgen das Böse gewachsen und überlegen ist, weil sie allein: der

ganzen Welt des greisbaren Nutzens eine Wel, höherer Ordnungen
entgegensetzt. Jn der Liebe bricht eben die nene Welt, das Reich
Gottes in dcr Menschheit durch. Vielleicht ist das am Evangelium



— 526 —

Jesu das Schiverstverständliche, gerade weil es das Allergrößte ist.
Höchste Energie und Leidenschaft für eine gute Sache, das ist wohl
etwas, was die Menfchen verstehen köunen. Aber nur zu leicht
versuchen sie dieses Höchste mit den groben Stoßkräften der unteren
Welt durchzusetzen. Daß die Gewalt etwas Gemeines ist, begreifen
die Menschen auch, aber nur zu leicht verbindet sich diese Erkenntnis

mit einer müden Gleichgültigkeit gegen die Zustände der Welt.
Das Wunder Chifti aber besteht gerade darin, daß sich die gesteigertste
umwälzende Energie mit einer grundsätzlichen Abkehr von der
Gewalt verbindet. Auch seine Jünger haben ihn darin nicht
verstanden. Daß er das Reich Gottes wollte, ja, das begriffen, sie;
daß er es ohne Gewalt wollte, begriffen sie nicht. Bezeichnend dasür
ist etwa jene Geschichte, in der Jesus mit seinen Jüngern in ein
samaritisches Dorf kommt, das ihn nicht beherbergen will. Da sagen
Jakobns und Johannes in wohlgemeinter Empörung zu ihm: „Herr,
wenn dn willst, so wollen wir sagen, daß Feuer vom Himmel
herabfalle und sie verzehre," Da wendet sich Jesus zu ihnen um^
schilt sie und sagt: „Ihr wißt nicht, Meß Geistes Kinder ihr seid/'
Ein andermal zanken sie untereinander, wer von ihnen der Größte
sein sollte in der zukünftigen Ordnung der Dinge. Da sagt er ihnen:
„Die Könige herrschen über ihre Völker und die Mächtigen unter
ihnen nennen sich Wohltäter, Mit euch, aber soll es nicht so sein,,

sondern der Größte unter euch soll sein wie der Jüngste und der Führer

wie der Diener." Die neue Ordnung aller Dinge soll eben nicht
fo, wie für gewöhnlich neue Zustande herbeigeführt werden, erscheinen,

es soll das Reich der Liebe nicht Mit Mitteln herbeigeführt
werden, die noch aus dem Geiste der Selbstsucht stammen. Das höchste
Ziel kann nur durch die höchsten Mittel Wirklichkeit werden, das
Reich der Liebe nur durch. Liebe, Darum ließ sich Christus aus
Kreuz schlagen, obwohl er die Vollmacht in sich gefühlt hat> Engelheere

gegen! das Böse aufzubieten. Wirklich vorwärtsbringen kann
die Menschheit nur, wer sich, ganz au das Höchste hingibt auch in
den Mitteln, die er zu seiner Verwirklichung anwendet.

Es ist klar, daß das Christentum auch hier noch weit über das
hinausweist, was wir in den letzten Wochen erlebt haben. Es
scheint mir zwar, daß es ein Ruhmesblatt dieser Umwälzung
gewesen fei, daß ihre ersten Ereignisse so verhältnismäßig unblutig
vor sich gegangen sind. Groß, an dieser Revolution jedenfalls war
alles, was aus, der wirklichen Absage an die Gewalt hervorging,
klein aber war uud ist alles) was doch, nur wieder Gewalt und
Unterdrückung war. Die Gewalt gehört eben noch, in das Reich der
Natur und wird darum auch nur naturhafte Wirkungen
hervorbringen. „Wer nach, dem Schwert greift, wird durch das Schwert
umkommen." Wieviel erst wird noch geschehen müssen, bevor die
Menschheit auch hier auf die Bahn Christi gelangt, bevor sie, es

fertig bringt mit aller Leidenschaft etwas Neues zu wollen und



^ — 527 —

doch gerade aus der Reinheit dieser Empfindung heraus die Gewalt
abzulehnen.

Von hier aus ergibt sich! nun die praktische Stellung zur
Revolution ohne weiteres. Wir können uns mit voller Seele an alles
anschließen/ was darin aus der Sehnsucht nach feuern „neuen
Himmel und jener neuen Erde" hervorgeht, „in deneu Gerechtigkeit
wohut", können nns von all der Güte entzünden lassen, die von
jenem Feuer entfacht ist, das Christus gekommen ist zu werfen
über die Erde hin, können uns all der Begeisterung und Hoffnung
freuen, die auf eine wirkliche Erneuerung der Erde gerichtet sind.
Die Menfchheit braucht viel von diesem heiligen Feuer. Aber
ebenso entschieden müssen wir Stellung nehmen gegen all deu
Gewaltrausch, der sich auch mit dieser Bewegung verbinden kann und
zum Teil verbunden hat. Die Greuel, die in der französischen
Revolution und dann in der russischen gefchehen sind, diese schauderhaften

Gemeinheiten zügellosester Selbstsucht, können jederzeit bei
uns sich wiederholen, wenn wir nicht auf der Hut sind. Es sind eben
doch auch bei uns Leute am Werk, die noch gar nicht begriffen
haben, daß die brutale Gewalt gleich, unerträglich ist, ob sie vou
oben oder von unten kommt, die so von ihren eigenen Einbildungen
erfüllt sind, so ganz berauscht von ihren Ideen,' daß sie blind sind
gegen all die verwüstenden Wirkungen, die eintreten müssen, wenn
die Gewalt das eben erst erwachende Leben der Nation wieder
zertritt. Gerade in der letzten Zeitung stehen Berichte über Unruhen
in Berlin und über Plünderungen in Köln, die eine Ahnung davon
geben können, was geschieht, wenn Menschen mit einer sehr
beschränkten Weltkenntnis und einem sehr mangelhaften Einblick
in die ungeheure Kompliziertheit eines Neuaufbaues dem Wahn
verfallen, sie könnten machen, was sie wollen. Den ungeheuren
Aufgaben, die jetzt vor unserem Volke stehen, sind wir nur
gewachsen, wenn eine genügende Anzahl von Männern und Frauen
bei uns vorhanden ist, die sich jene höchste Weisheit zu eigen gemacht
hat, die in dem Namen Christus beschlossen liegt. Die weitaus meisten
Menschen sind mehr oder weniger blind. Wir alle lassen uns! mehr
oder weniger berauschen oder betrügen, entweder von der Massivität

der äußeren Ereigniffe oder von der einseitigen Kurzsichtigkeit
unserer Einfälle. Unfer aller Blick ist mehr oder weniger beschränkt.
Es gibt keine dringendere Aufgabe für alle, die jetzt mit einem
Male an der Neugestaltung der öffentlichen Verhältnisse mitwirken
sollen, als eine innerste Aufgeschlossenheit für all die tiefdriugende
Kenntnis des Seelenlebens für jene energische Unterordnung aller
äußeren Lebensverhältnisse unter geistige Gesetze, jene Sicherstellung
aller änßeren Lebensbedürfnisse der Menschheit durch die
Ueberwindung ihrer Selbstsucht als der letzten Ursache aller
Lebensunsicherheit, mit einem Wort: für alles das, was sich jedem
erschließt, der wirklich bis zum Kern des Christentums vordringt.

Alfred Dedo Müller.


	Christentum und Revolution (Luk. 12, 51 u. 12, 49)

