
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 13 (1919)

Heft: 10

Artikel: Der neue Katholizismus

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134518

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 475 —

ver neue Natdolkismus. >

i.
IN er Katholizismus ist zu emem ueueu Vorstoß gerüstet. Das

> ist der allgemeine Eindruck der Beobachter der Zeit. Es ist
die Furcht Vieler. Sic wissen nicht, welche vou beiden Gefahren

sie für schlimmer halten sollen, ob die des Bolschewismus odcr dic
des Romanismus, ob Lenin oder Loyola. Dabei vergessen sie wohl
etwa, daß beide vielleicht sehr enge zusamnienhangen. Wenn dic
katholische Kirchc heute iu der Tat uicht gauz kleinc Aussichten
auf allerlei, seis vorübergehende seis dauernde, Siege hat, so
verdankt sie dies nicht zuletzt dem Bolschewismus, genauer gesagt,
dem Chaos, iu das Europa dnrch das Regime der Selbstsucht
und Gewalt, znerst von oben, dann auch vou uuteu her, gestürzt worden
ist. Jn der allgemeinen Ratlosigkeit und Verwirrung, im Zusammenbruch

alt der Lcbensordnungcn, auf deuen die bisherige Kultur
dcs Abcndlaudcs geruht, in der Enttänschung und Ermüdung der
Geister ob dcm wirklichen odcr scheinbaren Schiffbruch auch der
neuen Jdcalc, dic die Meuscheu hätteu retten und vorwärts führen
sollen, erscheint schließlich der Felsen Petri Vielen als die ciu-
zige Zuflucht, die römische Kirche als die Arche, die der Sintflut
trotzt. Eine reaktionäre Stimmnng wird die Gemüter antreiben,
sich mit Leidenschaft an alles zn klammern, wns alt und autoritär

aussieht, was Ruhe und Ordnung verspricht.
Man kauu nb<r mit ebensoviel oder noch mehr Recht sagen,

daß wir den Bolschewismus, den von obeu und unten, nicht
bekommen hätten, wenn einst nicht der Katholizismns zerbrochen worden
wäre. Den» mit dein Sturz des katholischen Lcbcnssystcms, dessen

Trägerin dic Kirche war, ging dic Einheit des Abendlandes
verloren, äußerlich und innerlich. Acußerlich: Es lösten sich nicht
nnr dic Kirchen, fondern auch die Völker uud Staaten aus dem
Gcsamtverbaudc der Christenheit los, Sie giugeu ihre eigenen Wege
nnd zwar Wcge dcr Selbstsucht, des Hochmutes und Machtdraugcs,
An Stelle vou Thomas vou Aquino trat Macchiavelli. Es
verschwand nicht nur die religiöse Form, soudcru anch die religiöse
Idee, dic das Abendland innerlich zusammengehalten hatte, daß
nämlich alle Völker dem Gesctzc Gottcs unterstellt, die Familie
Christi seien, und daher alle Kultur, die Politik inbegriffen, dem
sittlichen Gesetz gehorchen, religiös ausgedrückt, die Ehre Gottes
verherrlichen solle, mit anderen Worten: die Idee der Theokratie,

Nn ihre Stelle trat die Herrschaft der Natur entweder
iu Form des bloßen egoistischen Gcwaltstrebens, dns mnn später
„Renlpvlitik" nannte, oder in Form cincr „natürlichcn Vcrnunft",

') Diese Ausführungen sind als Ergänzung des Aufsatzes über „Die
Reformation" im Oktoberheft 1917 gedacht.



— 476 —

die im Großen und Ganzen doch auch auf eine ethische Rechtfertigung des
Naturtriebes hinauslief und im besten Falle nicht weit über die
Antike hinausführte, Wissenschaft, Ethik, Politik, Wirtschaftsleben,
Kunst, Erziehuug uud Bildung, alle cmanzivicrlcn sich, nach und
nach vom Gesetz Christi uud gingen ihren eigenen Weg, Freilich
nicht immer in der Meinung, von Christns abzufallen. Es gab
auch auf dem neuen Bodeu Bcrsnchc, der Kultnr eiuen Sinn zn
verleihen, der dem Geist Christi entspreche. Die vier größten
Beispiele davon siud vielleicht die Theokratie des reformierten
Protesta» tisinns, besonders des Kalvinismus und täuferifch beeinflußteu
PuriMnismus: der ethische Idealismus der Philosophie: der Rous-
sennismns und der Sozialismus, Aber das wareu bloß
Fragmente, abgesehen davon, daß es einigen dieser Berinche an Tiefe
nnd richtiger Orientierung fehlte. Die Einheit blieb zerbrochen!
die Elemente der Zersetzung wirkten stärker nnd das Ende war
die Wellkatastrophe.

Dieser Gedankengang besitzt auf alle Fälle eiue große Kraft,')
Er scheint für das Recht des Katholizismus nnd gegen den
Protestantismus zn sprechen. Und nun ist die Tatsache noch einmal
zu bedenken, daß den Reformatoren selbst der Brnch init der Einheit

der Kirche furchtbar war uud fie großen Wert darauf legten,
katholisch zu bleiben und zu heißem

Mau wird in der Tat immer weniger nm die Wnhrheit
herumkommen, daß der Katholizismus eiue Reihe voit Wahrheiten
(vielleicht ist es im Grunde nur eine?) vertritt, die dcr
Protestantismus vernachlässigt odcr vergessen hat.

u. Da ist nun gewiß in erster Linie sein U n i v c r s nli s m u s zn
nennen. Die katholische Kirche repräsentiert in all ihrer Unvollkvmmcn-
heil doch bis nns diesen Tag stärker als irgend eincandcre Macht oder
Einrichtung die Idee einer Einheit dcr gnnzcn Menschenfamilie
in einer geistigen Bestimmnng: l/na, »ulnUä, «ätlnnics s<:«Is«in
(mi-i^ti! Aber dieses Moment der Einheit hat noch einen tieferen
Sinn, den lvir dnrch das moderne Stichwort der Solidarität
wenigstens andeuten können, Oder, uin es noch anders und
vielleicht besser nnszudrückcu: sie hat ein stärkeres Empfinden als der
Protestautismus von Sinn, Wert und Tiefe dcr mcnschlichcn^G e-
mc in sch a ft. In dem viclvcrschriccncn Worte: ,,Kxti-a scclLsinin
nulla ^alu«" liegt eine sehr große, lange verkannte Wahrheit, die
Wahrheit, daß cs kcin Hcil überhanpt nnd keine echte Gemein
schnft mit Gott, dem Bater, gibt in der Isolierung, sondern bloß
in der Verbindung mit dcn Menschen, dcr Fnmilic Gottcs. Daß

'> Viral, dazu auch de» Aufsalz: „Die Rückkehr zu Christus" (April 1!>17>.

Dazu meine Schrift: „Ueber den Sinn des Krieges".



— 477 —

wir Protestameli jenes Wort so anstößig finden, zeigt bloß, wic
weit wir von gewissen Grundwahrheiten des Lebens (und des
Evangeliums) abgekommen sind. ^Erst in der modernen Empfindung,
die wir durch jenes Wort von der „Solidarität" annähernd
auszudrücken versuchen, erwacht wieder etwas von diefer katholifchen Wahrheit,

heben wir wieder etwas von diesem verborgenen Schatz, der
einen Teil des Zaubers bildet, den der Katholizismüs auch! auf
tiefe und freie Meuscheu ausübt. Denn warum ist es j^e und je auch
selbstständigen, Naturen so ungeheuer schwer gefallen, sich von der
Kirche zu trennen? Weil sie diese Wahrheit tief empfanden, weil
fie vor dem Urfrevel, der Isolierung, des Ketzertums im Sinne
der Häresis (Zertreunuug, Zerreißung) erbebten.

Freilich hat der Protestantismus dafür einen andern Schatz
gehütet, den er vorher erst wieder entdecken und ans Licht heben
mußte: den Individualismus, das Recht des Einzelnen,
besonders fein tiefstes und heiligstes, das unmittelbare
Verhältnis zu Gvtt, Diese Wahrheit, die auch eine Grundwahrheit

alles Lebens (und des Evangeliums) ist, hervorzuheben, war
so dringend nötig, daß darob die andere, die den Reformatoren
gewiß auch nicht unbekannt war, eine Verkürzung erfahreu mußte.
Diese Eutwickluug war um so berechtigter, als es ja ohne rechten
Individualismus, besser gesagt: ohne kraftvolle und ihres
göttlichen Rechtes bewußte Einzelne auch keine rechte Gemeinfchaft gibt
eine Wahrheit, die wohl niemand fo stark und tief ausgesprochen
hat, wic Alexander Vinet. In der Tat ist denn auch der
Katholizismus mehr bloß zum Schema, zur abstrakten Idee eiuer
Gemeinschaft gelangt, als zu einer Verwirklichung solcher in menschlichen

Beziehungen. Es fehlte dafür all Demokratie. Die
religiöfe Demokratie des Katholizismus blieb eben mehr Schema
uud Idee, als daß sie Fleisch und Blut geworden wäre. Die
Kirche war und ist doch eine autoritäre und absolutistische
Einrichtung, und Herrschaft verträgt fich nicht mit Gemeinschaft.
Gemeinschaft fetzt Demokratie voxaus.

Das Verhältnis gsstaltete sich also dergestalt, daß der
Katholizismus die Idee der Gemeinschaft stärker festhielt als der
Protestantismus, dieser aber die Bausteine dafür besser herausarbeitete.
Aus dieser Entzweiung der beiden Elemente entstand fchwere
Entartung : aus der Idee der Gemeinschaft wurde die Autokratie, der Gegenschlag

gegen sic wurde die Anarchie, die im heutigen Bolschewismus

wieder nach einer Form schreit, wenn auch sich selbst nicht
verstehend. Der einseitige Individualismus aber führte zu dem

gleichen Ergebnis: einer Atomisierung, die heute in der Verachtung

der Demokratie und dem Verlangen nach Diktatur Heilung
sucht.

b. Das zweite große Recht des Katholizismus ist seine Forderung,

daß alle Wirklichkeit dem Gesetz Gottes Untertan sei, die



— 478 —

Theokratie. Das ist ganz der Sinn Christi und durchaus
nicht etwa bloß ein alttestamentliches Ideal; dcnn das Reich Gottes,
das er verkündigt und verkörpert, ist, ja auch, nichts anderes,, als
vollkommene Gottesherrschaft über alles Leben, besser vielleicht: in
allem Leben. Der Unterschied gegenüber dem alten Testament
besteht bloß darin, daß der Gott Jesu Christi ein anderer ist (wenn
auch nicht ganz ein anderer), als der des alten Bundes,
aber das Ziel ist das gleiche. Und es ist auch das Ziel der
katholischen Kirche. Es ist das Pathos ihrer großen Päpste, aber
auch des Jesuitismus und Ultramontanismus. Vou diesem Ideal
aus treten sie den rein weltlichen Ansprüchen des Staates und
der Nationalität entgegen. Mit Recht — es ist das höhere, geistigere,
„christlichere" Ideal. Von da aus treten sie überhaupt einer rein
weltlichen Kultur entgegen. Mit Recht — alles Leben soll Gott
dienen und seine Ehre verherrlichen. Auch die Einheitstendenz hat
hierin wohl ihre tiefste Wurzel: in der Einheit in Gott (oder, was
das Gleiche bedeutet: in Christus). Im Kulturkampf mußte die
Kirche darum über den Staat triumphieren, wie im Kampf zwischen
Kaiser und Papst der Papst und in dem zwischen Zäsur und
Christus Christus Sieger bleiben Mußte. Diese Tatsachen, die einem
gewissen oberflächlichen Liberalismus und Kulturphilistertum so

ananstößig sind, müssen wir begreifen, ja in gewissem Sinne billigen,.
Nur ist auch hier eine Kehrseite vorhanden. Diese Theokratie

ist eben eine von der Kirche ausgeübte geworden. Das
bedeutet, daß an Stelle Gottes die Menschen getreten find und
an Stelle der Freiheit der Zwang. Das bedeutet aber weiter,
daß eben auf diese. Weise nicht Gott selbst zu seinem Rechte gekommen
ist, sondern nur eine unvollkommene Auffassung Gottes. Das
bedeutet, daß Staat und Volk, überhaupt die natürlichen Lebensordnungen,

wenn sie fich gegen das Kirchensystem auflehnten, damit
vielleicht doch auch ein göttliches Recht vertraten, nämlich das der
göttlichen Schöpfungswahrheit und Schöpfungsfreiheit. Die katholische

Kirche verfiel auf ihrem Wege in einen großen Zwiespalts:
sie wollte eine übernatürliche Welt verwirklichen, geriet aber damit
tief in die natürliche Welt hinein, ja sank sogar' noch Unter diese
in absoluter Leidenschaft und in Heuchelei. Sie hob den Staat
auf und wurde ein besonders schlimmer, weil auch ins Innerste
greifender, Staat. Sie verachtete den Gelderwerb und wurde die
stärkste Macht des Mammonismus. Sie unterdrückte die
Sinnlichkeit und wurde die Brutstätte schlimmster sittlicher Verderbnis.
Sie bekämpfte die natürliche Welt und geriet viel tiefer als sie

in Egoismus, Machtdrang und Herrschsucht.
"Dagegen hat sich der Protestantismus erhoben. Er wollte

Wahrheit und Freiheit. Auch fein Ideal ist die Theokratie, aber
es soll keine kirchliche, sondern eine laienhafte sein. Jn den

natürlichen Lebensformen soll sie sich vollziehen. Die Gottesherr-



— 479 —

schaft soll zunächst, inwendig im Menschen durch den Glauben
aufgerichtet werden, von hier aus wird dann nach seiner Meinung
von selbst soviel davon in die Welt, dringen, als möglich ist. Denn diese

ist nun einmal durch die Sünde verderbt und Vollkommenheit
gibt es nur jenseits des Grabes und des Weltgerichtes.

Damit ist aber auch schon das Manco des protestantischen
Systems angedeutet. Es fehlt feiner Theokratie der Universalis-
mus. Der Gedanke, einer Beherrschung alles Lebens und aller
Kultur durch das Gesetz Christi tritt vor dem Individualismus
des eigenen Heilsbesitzes zurück. Es kommt darauf an, daß man
selig werde, die Welt überläßt man Gott. Das ist besonderss die
lutherische Stimmung. Von hier aus ist der Weg zum religiösen
Egoismus nicht weit. Der Protestantismus dieser Art läßt unter
dem Vorwand des Gottvertrauens die Sache Gottes in der Welt
fahren. Während der Katholizismus die Schöpfung Gottes
vergewaltigt, gewährt er ihr eine Freiheit, durch die das Gesetz
Gottes verkürzt wird. Immer mehr wird er eine bloße Weihe
der Welt und trifft hierin mit der katholischen Kirche zusammen.
Und während diese, deu Staat aufhebend, selbst.Staat wird, macht
der Protestantismus, den Staat freigebend, ihn zur Kirche und
seine Anliegen zur Religion.

Das Ergebnis dieser Teilung der Wahrheit ist wieder
verhängnisvoll. Es tritt ebenfalls in der heutigen Katastrophe zu Tage.
Die theokratische Zwangsherrschaft der Kirche erzeugt so gut wie
die physiokratische des Staates die Anarchie, die ihrerseits in
neuen Zwangs- nnd Gewaltformen irrend eine Erlösung sucht.

c. Der Katholizismus vertritt ferner das Recht einer
übernatürlichen Welt. Das bildet nur die Fortsetzung des

bisher Ausgeführten. Uud zwar handelt es sich um das Recht
des Uebernatürlichen über diese Welt; denn im übrigen vertritt
auch der ursprüngliche Protestantismus das Uebernatürliche, nur als
ein rein jenseitiges Ziel oder ein bloßes Gut der individuellen Seele.
Die katholische Kirche als Ganzes dagegen ist die Behauptung einer
solchen übernatürlichen Welt als Beherrscherin und Erlöserin der
natürlichen auf allen Lebensgebieten, Auch darum steht die Kirche
über dem Staat, der Papst über dem Kaiser, der Priester über
dem Laien, dazu der Sonntag über dem Werktag, das gottgeweihte
Cölibat über der Ehe, das Sakrament über der alltäglichen
Verrichtung, die ganze heilige Welt, die durch die Kirche symbolisiert
wird, über der profanen.

Das ist nuu wieder das Recht des Katholizismus. Darin stellt
er die Wahrheit des Reiches Gottes dar, das auch ein Reich
übcr dieser natürlichen Welt ist, diese zu beherrschen und zu
erlösen bestimmt. Wenn der Katholizismus auf diesem Wege mit
der natürlichen Welt und ihrer Kultur in Konflikt gerät, fo teilt
er damit das legitime Schicksal, des Reiches Gottes und ist darin



>- 480 —

wieder dem liberalen Kulturphilrster überlegen. Ein Christ soll
seinem Volk und seiner Familie absagen und seineu Hausgenossen
zum Feinde werden können um Christi willen.

Die Kehrseite dieser Wahrheit haben wir nun schon dargestellt.
Die katholische Kirche verstrickt sich, wie wir gezeigt haben, mit ihrem
Kampf gegen die. natürliche Welt selbst tief in diese und sinkt
sogar noch unter sie. Der Protestantism us will dem gegenüber
die, göttliche Schöpfuugsfreiheit der Welt wieder herstellen und
andererseits das Ucberuatürliche ins Jenseits und ins Heiligtum der
einzelnen gottverbundenen Seele verlegen. Aber auch er gerät auf
feinem Wege in starke Verweltlichung hinein nnd wird zur Apotheose
des Kulturphilistertums. Der Weltkrieg hat gezeigt, daß er, indem er
das sehr weltliche Tun der Welt (besonders des Staates) miti seiner
Rechtfertigung begleitet, ebenfalls tief unter sie sinken kann. Denn
die protestantische Kriegstheologie und Kriegsphilosophie ist'schlimmer,
weil perverser uud fanatischer, gewesen als die brutale Ideologie
der Welt.

6. Der Katholizismus wahrt sodann auf feine Art das Recht
des Aristokratischen im geistigen Leben. Denn er betont die
Notwendigkeit der Autorität, also der Führerschaft. Er stellt den
Mönch über deu Wcltinenfchen, den Heiligen über die Durchschnittsnatur,

Er schafft also eine Rangordnung der Geister. Er
anerkennt damit das Recht eines individuellen Weges und individueller
Pflichten. Er schlägt nicht Alle über den gleichen Leisten. Er
läßt die gottgeschaffenen Unterschiede in der Art und Berufung
der Menschen gelten. Uud doch hebt er die Demokratie nichts auf.
Denn prinzipiell ist jedem der Zugang zum Höchsten, z. B. zum
Papsttum, offen. Er hängt jedenfalls' nicht von Geburt, Stand
und Geld ab. Auch find' vor Gott Alle gleich. Die katholische
Art ist besonders eine Quelle wunderbarer Demut der Seele
geworden, die im Dienen, nicht im Herrschen ihre höchste Freude
und Ehre findet. -

Es ist wieder Lebettswahrheit und Wahrheit des Evangeliums

zugleich. Auch das Reich Gottes kenut Unterschiede, kennt
Groß und Klein, Viele sind berufen, Wenige auserwählt. Einige
können die höchste Wahrheit fassen, Andere iiicht. Wer vollkommen
scin will, gibt Hab und Gut weg, wer uicht so hoch strebt, kann
bei Hab und Gut Gott dienen. Alle sind Kinder Gottes und Keinem
von außeu her das Höchste versperrt. Und ihre Krone ists das
Dienen, '

Der Unterschied ist, daß das, was im Evangelium und also
im Reiche Gottcs bloß Gottes Sache ist, also auf ganz freie
uud geistige Weife vor sich geht, in der Kirche zü einer. Sache
der Menschen, einem Menschenwerk wurde, und daher willkürlich,
künstlich und am Ende tief unwahr und verderbt. Als Menfchen-
werk führt es zuletzt doch leicht zu Selbstüberhebung und Befriedi-



— 481 —

gung des Machtdranges. Das ists, was ivieder der Protestantismus
sieht. Er will Allen den Weg unmittelbar zu Gott selbst frei
Machen nnd so Allen das Höchste öffnen. Er will den Werktag

zum Sonntag, die Arbeit zum Gottesdienst und die Familie
zum Tempel machen. Er ist also erst recht demokratisch, aber
nicht in der Meinung, das Niveau herabzusetzen, sondern es für
Alle zn erhöhen. Er ist also auch, erst recht aristokratisch! Nur
soll alles .wieder aus Mcuschenwerk Gottes Sache und damit
von Willkür und Heuchelei erlöst werden.

Aber auf diesem Wege ist der Protestantismus eben doch dazu
gelangt, das Ideal herunterzusetzen, eiue Gleichheit herzustellen, die
durch Aufopferung des Außerordentlichen erkauft war, und den
Menschen einzureden, daß sie gute Christen feien, wenn sie die
Steuern zahlten und für die Familie sorgten. Anf der andern
Seite führt feine Autonomie leicht zur herrischen Selbstbehauptung,
ja zum Hvchmut, der leicht zum Imperialismus eutnrten und damit
völlig verweltlichen kann. Er entleerte das Leben mit Gott des

heroischen Elementes. Dieses behielt der Katholizismus wenigstens

auf symbolische Weise bei. Da er aber dafür auf das „Alle"
verzichtete, .so ließ er die Masse in die Welt versinken, erhielt
sie in Unmündigkeit nnd gewahrte ihr dafür die mütterliche
Vergebung und den zeitlichen und ewigen Schutz, Das Ergebnis war
wieder, daß die Bevormundung zur Auflehnung und zu einem
oberflächlichen DemokratismnS führte, aber ähnlich auch die
protestantische Gleichheit entartete, wvrnuf dauu das Ende eiu Bankerott

aller Freiheit und eine Sehnsucht uach Knechtschaft war.
s. Aehnliches ist endlich von der Tatsache zn sagen, daß der

Katholizismus die Notwendigkeil der Werke betoul. Auch darin
vertritt er ursprüngliche Lebens nnd Gvllesreichwahrheit, Die Liebe
muß sich ini Gehorsam zeigeu, der Glanbe in Werkeil. Das Innere
beweist seine Echtheil durch Aenßerung. „An ihren Früchten sollt
ihr sie erkennen." Dns Aenßere wirkt ans das Innere zurück.
Wenn man Gvtt nur im Glauben erfassen kann, so kann man
den Glaubeu nur bewahren nnd mehren im „Gehorsam des
Glaubens". Wer Gottes Willen tut, wird seine Wahrheit erkennen.

Dieser ganze Zusammenhang ist iu dem katholischeil Werke-
system verkörpert. Tnrin hat es im Großen uud Kleinen seinen
Sinn und sein Recht. Sogar der Rosenkranz ist nicht ohne Anteil
daran. Vieles vom Gewalligsten und Herrlichsten, was nnter Mensche»

geschehen ist, besonders viele Wunder der Liebe, sind ans dieser
Quelle, diesem Kampf nm die Bollkvmmenheit im Werke, geflossen.

Aber wieder vertritt die Kirche die Wahrheit in falscher Forint
nämlich iu Aeußerlichkeit und Unfrciheil, versetzt mit viel Lohnsucht
und Selbstgcrechtigkeit. Sie trennt dnmit den Menschen von Gott
und bindet ihn nn sich selbst. Sic inacht ihn dcs Heils unsicher,
ja friedlos. Darum stellt dcr Protestantismus den Werken den



- 482 —

Glauben gegenüber und vertritt damit eine andere große Wahrheit.

Daß er sich dabei ebenfalls auf das neue Testament berufen
darf, nnd zwar nicht bloß auf Paulus> braucht nicht bewiesen zu
werden. Der Protestantismus will damit von dem Menschenwerk und
seinem Zwang zu Gott selbst und seiner Freiheit zurückkehren. Wir
haben die Macht und Herrlichkeit des Glaubens anderwärts schon

oft geìchilderr. Er ist vor allem das Urelement der Freiheit und

Wahrheit des Lebens.
Aber in feinem Eifer, diese Wahrheit zur Geltung zu bringen,

wird der Protestantismus dogmatisch. Erlegt sie in ein Prokrustesbett,
übersieht ihre Ergänzung, macht ein Dogma darans und verfällt damit
felbst auch wieder, genau wie der Katholizismiis, in Menschenwerk.
Dazu stimmt es, wenn sein „Glaube" schließlich das einzige der Werke

wird, aus das man so gut stolz ist, wic der Katholik auf irgend
eine Kasteiung des Leibes oder der Seele. Seine „Innerlichkeit"
kann schließlich soweit führen, daß er das Aeußere seinen
„Eigengesetzen", das heißt dem Teufel, überläßt, wie im Weltkrieg offenbar

geworden ist, wahrend der Katholik ob den „Werken", durch
die er seine Vollkommenheit schafft und seinen Himmel verdient,
ebenfalls die Sache Gottes vergißt und, da er einmal in Menschenwerk

verstrickt ist, schließlich mit all seiner Frömmigkeit in der Welt
aufgeht.

t'. Ein analoges Verhältnis zwischen dem göttlichen und menschlichen

Faktor zeigt sich, in der Auffassung der Offenbarung
Der Katholizismus findet diese, ohne die überragende Bedeutung
der heiligen Schrift zu leugnen, doch auch in der Tradition,
also iu der menschlichen Gemeinschaft, die ja deren Hüterin
ist. Er glaubt demgemäß an eine gewisse Entwicklmtgsfähig-
keit der, iu Chistus herrvorgetretenen Wahrheit, also gewissermaßen
an eine fortlaufende Offenbarung.

Das entspricht ganz gewiß wieder dem Sinn des neuen
Testamentes, dem Glauben an den lebendigen Gott und die fortlaufende
Leituug der Gemeinde Christi durch den heiligen Geist. Es ist eine

Grundbestimmung des neuen Testamentes, daß die volle Enthüllung
der Wahrheit noch vor uns sei, daß Gottes Reich kom, m e.

Dadurch daß die katholische Kirche diese Wahrheit vertritt, bindet sie

fich fest an GM allein, an sein lebendiges Walten, au dasjenige
Wort, das stets neu aus seinem Munde geht.

Aber nun gerät sie paradoxerweise gerade damit wieder ins
Menschliche hinein. Sie macht zur Hüterin dieser fortlaufenden
Offenbarung eine menschliche Institution. Diese läßt das lebendige
Wort Gottes zum Dogma erstarren, Sie wagt nicht einmal recht,
an eine fortlaufende wirkliche Offenbarung, d.h. an ein
Hervortreten neuer Wahrheit Gottes, zu glauben. Dazu fehlt ihr
die geistige Freiheit. Sie legt also, was sie Neues behaupten, will,
bloß in das Alte hinein, macht sich bloß zur Jnterpretin, Einen



^ 483 —

wirklichen Glauben an den lebendigen Gott und das Walten des

heiligen Geistes hat sie nicht. Und so kommt es doch bloß zu
einem menschlichen Machen und das Allzumenschliche, der Trug
im Dienste, des Machtwillens, drängt sich vor.

Dagegen erhebt sich der Protestantismus im Namen Gottes,
dem allein die Ehre gebührt und führt vom Menschenwerk zurück

zum Worte Gottes. Diesen Sinn hat der Rückgang auf die Bibel.
Gott allein kann Offenbarung schenken und zwar will er es

ulfmittelbar tun. Auch das rm Geiste der Bibel! Aber wieder,
ereignet sich die Paradoxie des Anlangens beim Menschenwerk. Denn
nun wird das Wort Gottes an ein Buch gebunden. Nuns schreibt
der Mensch Gott vor, wie er sich offenbaren dürfe und dekretiert, daß
dies nur einmal an einem bestimmten Punkte in der Geschichte
vorgekommen sei. Nun wird die Jnterpretationskunft d. h. die
Schriftgelehrsamkeit, unendlich wichtig. Nun entsteht unermeßlicher
Streit über den Buchstaben. Und durch alledies kommen wir vom
lebendigen Gott, dem heiligen Geist und lebendigen Christus
weit ab. So laufen beide Wege wieder an einem Punkte zusammen:
in der Trennung des Menschen von Gott und dem Versiegen seiner
unmittelbaren Offenbarung.

g. Dieses Verhältnis setzt sich im allgemeinen fort in der
Perspektive für das Kommen des Reiches Gottes. Die
katholische Kirche vertritt auf ihre Weise die Wahrheit des Entwicklungs-
gedaukens. Die Sache Christi ist ihr nicht in erster Linie eine Theorie,
sondern eine Geschichte, eine Bewegung. Diese läuft im Jenseits
weiter. Auch mit dem Tode ist "des Menschen ewiges Los nicht
notwendig entschieden, außer im Falle unbereuter Todsünde. Es
gibt auch jenseits des Grabes Möglichkeiten des Aufstieges, der
Entscheidung, der Erkenntnis, Und es gibt ein Zusammenwirken von
G0tt. und Mensch und Mensch und Mensch, wie auf Erden fo
auch über das Grab hinaus, auch zwischen Toten und Lebendigen,
die einander helfen können rmd sollen nud nicht durch einen! un-
überschreitbaren Abgrund getrennt find. Das liegt alles gewiß wieder
in der Linie des Glaubens an das kommende Reich und an die
enge Verbundenheit von Gott und Menschen in der Mitarbeiterschaft.
Aber auch hier wieder tritt die Vermenschlichung im schlimmen
Sinne ein. Das menschliche Machen, die Vermischung von Gott
rmd Mensch, das Heidentum, die Magie, und damit die Entwertung
des Gottesreichsglaubens/ — Der Protestantismus bringt dieser
Entartung gegenüber Gott zu seinem Rechte, und fetzt an die Stelle
der Vermischungen und Relativitäten den richtenden Ernst des
Absolu ten. Er kennt darum nur „Himmel" und „Hölle", kein
„Fegfeuer". Er stellt die Ewigkeit in ihrem ganzen unendlichen
Ernst und mit ihrem unerbittlichen Entweder-Oder vor die Seele.
Aber er entrinnt nicht der Gefahr der Sentimentalifierung und
Verweltlichung des Ewigkeitsglaubens. Er vernachlässigt den Ent-



— 484 —

wicklungsgednnken, dcr doch das Korrelnt dcs schöpferisch-lebendigen
Gottes ist. Er scheidct Gott und Mcnsch, Diesseits und Jenseits
so start, daß sic einander frcnrd uud dainit Gvtt, Gottcsrcich und
Jenseits irrccll ivcrvcn. Wicder treffen beide Einseitigkeiten iu der
Entleerung der Wahrheit des Gottcsreiches zusammen.

K. Endlich möchte ich noch ein Wort vom katholischen Kultus,
besonders von den Sakramenten sagen, also von dem, was
uns am katholischen Wesen vielleicht am allerfremdartigsten
vorkommt. Ich wage die Behauptung, daß auch darin eine Wahrheit

enthalten sein könne, die wir Protestanten bloß nicht mehr zu
fassen imstande sind, die aber im Fortschritt des Reiches Gottes
noch einer wunderbaren Offenbarung und Entfaltung fähig ist.
Es ist einmal die Wahrheit, daß alles Leben Gott geweiht werden
mnß, um von seiner bloßen Natürlichkeit, von denr Verderbten,
das in ihm ist, erlöst zu werden. Es ist aber noch mehr: es

ist die Ahnung, daß es eine Ordnung der Dinge gebe, die einerseits

über das Natürliche hinausreiche, anderseits aber das Natürliche
zu sich hinaufziehen, es auf eine höhere Stufe erheben und es
damit zu seinem Organ, zu einem Heilmittel, einer zugleich geistigen
und körperlichen Nahrung machen könne.

Ich deu'te dieses Geheimnis bloß an. Man wird solche Ge-
dankerr Mystik schelten, aber das ist mir noch keiu Vorwurf. Es
handelt sich hier um Dinge, die erst wenn wir ans eine höhere
Stufe menschlich-göttlichen Wesens gelangt sind, ihren Sinn
entschleiern werden. Im Evangelium sind dafür Anküpfungspunkte
geuug vorhanden.

Man wird vielleicht auch von Magie reden. Tatsächlich hat
sich ja gerade an dieser Stelle viel Aberglaube und Zauberwesen
und Unfug aller Art angesetzt. Dagegen hat sich wieder der Protei
stantismus mit Recht gewehrt. Er hat eine große Reinigung
vollzogen, die nötig war. Aber er hat das Sakrament nicht aufgehoben,
Scinc Meinung war ja wohl, daß alles Tun ein Sakrament
und alles Leben Gottesdienst fei ^ also die Vollendung dcs

Katholizismus, Aber er hat auch, hier noch nicht die Konfequenzen
gezogen. Er hat eine kahle Stelle geschaffen, auf der eines! Tages
neues Grün wachsen muß, das nicht mehr durch Unkraut erstickt
wird. -

Inzwischen hat diese Teilung der Wahrhcit wieder zu einem
Doppelverhängnis geführt. Wenu das katholische Sakramentswesen
znletzt beim Materialismus angelaugt ist, so seine protestantische

Beseitigung nicht minder. Wir werden das Geheimnis des

Verhältnisses vou Materie und Geist vom Reiche Gottes aus neu
verstehen müssen, indem wir gleichzeitig materialistischer und fpiritna-
listischer werden. Wer es fassen kann, fasse es!

Vielleicht ließe sich übrigens dieses Beispiel verallgemeinern.
Wir könnten vielleicht sagen, und kämen damit der Wahrheit wohl



- 485

am nächsten, daß d c r K a t h o i z i s m u s i m S>i n n b ild Wahrheit
darstelle, die im Gottcs reich Wirklichkeit sei.

Die kutholischc Kirchc nähme dann dem Gottesreich gegenüber die
gleiche Stellung ciu, wic nach dem Hebräerbrief dcr neue Bund
gegenüber dem allen: sie märe cur Schatten und Modell („Typus")
des Gvttesreiches. Und loie die Natur ciuc Vorahnung uud Vorbildung

des Geistes ist, so wäre die Kirche eine Vorahnung und
Vorbildung ciucr höheren geistigen Wirklichkeit,

3.

Uud der Protestantismus?
Nun, dieser würde eben zil jener Erfüllung mitgehören. Dicsc

wäre, anders gesagt, zuglcich cinc Erfüllung und Auflösuug sowohl
des historischen Katholizismus wie des historischeu Protestantismus,

Doch sehen wir genauer zu!
Das Ergebnis unserer Untersuchung ist, daß Protestantismus

nnd Katholizismus, nls Prinzipien betrachtet, zwei zueinander
gehörige, einander ergänzende Wahrheiten sind, die, wenn sie isoliert
auftreten, in ihrer geschichtlichen Verkörperung zn Entartungen führen
und im Jrrtnm.schließlich ebenso zusammentreffen, wie sie idenliter
in der Eiuen Wahrheit beschlossen sind. Die ganze Wahrheit
ist sowohl katholisch als protestantisch. Sie verbindet Individualismus

und Gemeinschaft, Freiheit und Autorität, Glauben und Werke,
Schöpfung und Erlösung, natürliche und übernatürliche Welt, Kultus
nnd Gottesdienst des Lebens, einmalige und fortlaufende Offenbarung,
Absolutheit uud Entwicklung, trotzige Selbstbehauptung nnd demütige
Selbftverleugnng, Gottheit und Menschheit. So oft wir nur die
ciile Hälfte dieser durchgängigen Doppelwahrheit vertreten, werden
wir „Häretiker" im tieferen Sinn des Wortes, d. h. wir
„zertrennen" die ganze Wahrheit, „reißen" etwas vvn ihr „ab", führen
cin „Schisma", eine Spaltung herbei. Wir begreifen nun
vielleicht anch die katholische Abneigung gegen das Ketzcrtum. Es
verbirgt sich darin eben die tiefe Empfinouug, daß es uur Eine Wahrheit

gibt, und daß die Wahrheit e ini g eu soll, ja daß sie allein
Einheit schassen kauu, daß daher eiu willkürliches Sich-los-reißeu
von ihr ein Frevel ist und al l c sSich-los-reiß.n in der Gefahr dcs

Frevelns stcht. Gott ist nur Eiuer uud darum kann ein Menjsch,
der ihn kennt, oder zu kennen glaubt, keine Ruhe finden, bevor
Alle ihn kcnnen und miteinander in ihm verbunden sind. Diese Empfindung

wird bloß durch die katholische Kirche falsch ausgedrückt, ent--
sprechend ihrem Kircheliweseu, weil sie menschlich bewerkstelligen will,
was nur vor Gott selbst und in ihm allein gilt, daher gerät sie
in Irrtum uud Gewalt uud verkehrt die Wahrheit ins Gegenteil.
Anders gesagt: Es gehört auch zu dieser katholischen Wahrheit die

protestantische Ergäuzung, die darin besteht, daß nun diese
allgemeine Wahrheit gerade durch kühne Einzelne, die nur Gott gehorchend,



— 486 —

der zu ihrem Gewissen spricht, den Bannkreis der bisher gültigen,
aber vielleicht starr und gottfremd gewordenen Wahrheit zersprengen,
und daß also gerade die Ketzer, die großen Frevler iu den Augen
des Nur-Katholiken, vielmehr die Pioniere Gottes sind:

Wie sollen wir uns dcnn stellen?
Die naheliegende Schlußfolgerung ist, daß wir versuchen müssen,

Katholizismus und Protestantismus zu verbinden.
Das ist auch als Ziel richitig formuliert. Ich glaube, daß, wir

uus zu diesem Programm kühn und entschlossen, alle geschichtlichen
Gebundenheiten hinter uns werfend, bekennen müssen. Es, ist eine
reife Frucht dcr Entwicklungen, die seit dem sechzehnten Jahrhundert

eingetreten sind. Wenn es auch sogar uns Protestanten auf den
ersten Blick wie cin Verrat am Erbe der Väter vorkommen will,
so hoffen wir doch gezeigt zu haben, daß es im Gegenteil gerade
die Ausführung ihres Wollens ist, Denn niemals war ihre
Meinung, daß es bei dem Bruch, zu dem es gegen ihren Willen
gekommen war, seiu Bewenden haben solle. Er war nur erträglich

und entschuldbar als Einleitung zu einer wirklichen Reformation
der ganzen Christenheit, die wieder zu ihrer Einheit sühren mußte.
Wir vollstrecken ihr Testament, wenn wir endlich dieses Programm
wieder aufnehmen. Die Reformation des sechszchnten Jahrhunderts
war nicht ein Ende, sondern ein Anfang.

Aber welches foll der Weg zu diesem Ziele sein?
Es bieten sich mehrere falsche an. Wir könnten den Versuch

machen, jene getrennten Stücke der Wahrheit sorgsam zusammenzufügen,

Stück für Stück, um auf diese Weise wieder zu der ganzen
Wahrhcit zu gelangen, in der Meinung, daß wir dann etwas wie
ein überkonfessionelles Christentum vor uns hätten. Aber wir wissen,
daß dies eine Gliederpuppe wäre. Durch Aneinanderfügen von Stücken
gelangt man im geistigen Leben, wie überhaupt im Lebendigen, nie

zu einem Ganzen; geistige Wahrhcit, die lebendig sein soll, muß
aus Einem Gusse uud von Einem Wüchse sein.

Oder sollten wir vielleicht Versuche einer Wiedervereinigung
der beiden Konfessionen machen, etwa so, daß wir uns bemühten,
von beiden Denkweisen die Ecken und Spitzen abzuschleifen, damit
der Rest sich leichter ineinanderfüge? Auch hier heißt es: Vestigia
tsrrsnt. Aehnliche Versuche haben noch imMer Schiffbruch gelitten
und wären auch heute, und heute erst recht, dazu verurteilt.

Welches ift denn der Weg?
Wir gelangen auch diesmal, wie immer, zur Klarheit, wenn

wir auf den schauen, zu welchem sich doch Katholizismus und
Protestantismus gleichmäßig bekennen: auf Jesus, den Christus.
Jn ihm sind auch Katholizismus und Protestantismus

vereinigt.
Wieder stoßen wir auf die wunderbare Eigenschaft des

Evangeliums, daß es durchgehends eine eoiucicksntia «ppositorum, eine



— 487 —

Einheit der Gegensätze, ist. Es bestätigt darin seine Bestimmung,
die Erlösung und Befreiung der abgefallenen und zerrissenen
Schöpfung zu sein, daß es die Wahrheit, die in Gott? einig, aber
durch die Gottesferne zerrissen, götzenhaft und zu feindlich! mit
einander kämpfenden Teilen geworden ist, wieder einigt, indem es
die Teile zu dem einen und wirklichen Gott zurückführt. Das göttlich
paradoxe Zeichen davon ist eben fein antinomischer Charakter, die
Tatsache, daß es in einer lebensvollen Einheit verbindet, was sonst
als Widerspruch auseinanderklafft; daß es einigt, wo die Logik
trennt. Es ist weder bloß individualistisch noch bloß solidarisch,
oder gar bloß das Eiue etwas mehr als das Andere, sondern
beides gleich stark, ganz individualistisch und ganz solidarisch, Eins,
weil das Andere, Eins i m Andern. Es ist — im gleichen Sinne
— ganz übernatürlich uud ganz natürlich Es ist ganz aristokratisch
und ganz demokrchisch. Es stellt ganz allein auf Gott ab und ganz
allein auf den Menschen. Es legt nur auf den Glaubeu Werjt
und nur auf die Werke. Es fordert das Absolute, lebt! ganz im.'
Ewigen und rechnet doch mit Entwicklung und Wachstum. Das Reich
Gottes ist ihm schon da und doch kommt es erst. Die Wahrheit
ist offenbar, aber sie soll erst noch enthüllt werden. Kurz/ alle
Wahrheit des Katholizismus ist darin verbunden mit aller Wahrheit

des Protestantismus. Aber diese Verbindung ist durchaus
organisch. Diese Gegensätze der Logik bilden im Organismus eine

Polarität des Lebens, durch die allein jedes Glied Wahrheit iist.
Es ist alles Widerspruch,, aber trotzdem — nein, gerade darum
— alles Friede.

Damit aber ist uns der Weg in großer Klarheit und
Einfachheit vorgezeichnet: Wir überwinden und vereinen
Katholizismus und Protestantismus, indem wir zu
Christus zurück vorwärtsgehen.

Wir können es auch, unserem Ariadnefaden gemäß, so formulieren:

in der Religion sind Katholizismus und
Protestantismus getrennt, im Reiche Gottes vereinigen

sie sich.
Im Hineinwachsen in Christus und in das Reich Gottes kommen

wir ohne Eklektizismus und ohne falsche Versöhnungsversuche, von
selbst und organisch zur ganzen Wahrheit. Es wirkt hierin wie
überall: es löst auf, indem es erfüllt und es erfüllt/ indem es

auflöst.

Bedeutet dies nun, daß wir bloß die „Entwicklung" sollen
walten lassen, die uns von selbst diesem Ziele entgegenführe, aber
selbst nichts tun? Das widerspräche gerade dem Grundzug des

Reiches Gottes, das immer sowohl Aufgabe als Gabe ist und immer
ein Zusammenwirken von Gott und Mensch verlangt.



488

Wir können und follen allerlei tun, das uns diesem Ziele
näher bringt. Einmal ist es schon wichtig, daß wir uns dieses
Ziel setzen und damit aus deu Beschränktheiten der letzten
Jahrhunderte herauskommen. Wir können und sollen uns namentlich
klar machen, daß wir heute einer neuen Einheit der ganzen
„Knltur" entgegenstrebeu müssen. Daß diefe Einheit nur durch
eine Unterwerfung aller Wirklichkeit unter die Herrschaft Gottes
zustande kommen kann, ist uns dabei ebenso selbstverständlich, wie
daß diese nur iu völliger Freiheit wirklich werden und ihr
Wesen haben kann, 'Das katholische Ideal der Einheit alles Lebens
in Christus muß auf dem Boden des Protestautismus verwirklicht,
die Kirche im Gottesreich erfüllt uud aufgelöst werden.

Wenn wir dieses Ziel einer neuen Einheit, einer Ueoerbietung
von Katholizismus und Protestantismus im Gottesreiche, vor Augen
haben, dann werden wir freilich auch eine Versöhnung zu üben
trachten. Diese wird allerdings nicht in plumpen Annäherungsversuchen

bestehen, sondern in der Vermeidung aller gehässigen und
törichten, also der üblichen protestantischen Polemik gegen die katholische

Kirche; in dem Bemühen, zu einem tieferen Verständnis des

„Gegners" vorzudringen; in der ernsten und liebevollen Aufmerksamkeit

auf ihre Geschichte und Gegenwart, ihre Ideale und
Probleme. Sollte nicht die absolute Trennung, die, allmälig zustande
gekommen ist, um jeden Preis überwunden werden? Ist sie nicht
èin Abfall von Christus?

Aber freilich müsfeu uns dabei die „Entwicklungen" zu Hilst
kommen. Dieser Weg wird in eine Sackgasse führen, wenn er nicht
auch Gottes Weg ist.

Es wird uns ja ohue Zweifel entgegengehalten iverden, daß
wir eine,Utopie verträten, die vielleicht gefahrlich werden könnte,
weil sie den Protestantismus zu eiuer Art Entwaffnung veranlasse,
während sich der Gegner zu einem entscheidenden Schlag rüste. Man
wird es als unmöglich erklären, daß das Papsttum sich felbst aufgeben
werde. Hier gebe es kein Sowohl-Als auch, sondern nur ein
Entweder-Oder.

Was antworten wir?
In Bezug auf den Borwurf der Utopie im allgemeinen

erklären wir ruhig, daß diese Utopie in der des Gottesreiches
eingeschlossen ist und deren Schicksal teilt. Im übrigen halten wir es

überall für eine verhängnisvolle Taktik, sich dem Verhalten des

Gegners anzupassen. Der Protestantismus ist der römischen Kirche
gerade dann überlegen, und nur dann, wenn er weiter blickt
als sie, wenn er, was die Hauptsache ist, nicht wie sie sich selbst
sucht, sondern Gottes Ehre allein, nnd gern abnimmt, damit Christus
zunehme.

Ich sage aber mit Absicht: „römische Kirche". Denn daß ich
den Katholizismus, mit dem der Protestantismus sich auf einem



— 489 —

höheren Boden verschmelzen soll, nicht mit der römischen Kirche
identifiziere, brauche ich nuu wohl nicht mehr lange zu
versichern. Ich habe dabei bloß deu Katholizismus als Prinzip im
Auge, von dem die römische Kirche nur Eine Verkörperung, ist, und
zwar eine mindestens so unvollkommene, als die protestantischen
Kirchen Darstellungen der protestantischen Wahrheit sind. Was die
römische Kirche rmd ihr Papsttum betrifft, so heißt es allerdings:
Kit ut, «st,, äut nun sit!

Aber die Frage ist, ob die Entwickluugen nicht über diese
«c«l«siu rinnurm hinausführen können. Und dà meine ich nun
freilich, man dürfe beim Abschluß einer Weltperiode und Beginn
eiuer ueuen mit dem Vorwurf der Utopie nicht allzueilig fein.
Wenn die römische Kirchc heute alle ihre Kräfte zusammenrafft,
so kann das auch dcn Beginn einer Auflösung bedeutend Denn das
Alter verträgt solche Anspannungen nicht leicht, Rom hat sich selbst
sy sehr von der Möglichkeit einer wirklichen, d, h, geistigen,
Fortentwicklung abgeschlossen, daß man sagen darf: wenn cs lebendig
wird, so wird es sterben. Denn lebendig werden kann es nur durch
neuc geistige Kräfte, durch ein Erwachen religiöser Leidenschaft, aber
durch diese muß es zersprengt werden. Denn diese haben in den
Kanälen, die cs uun geschaffen hat, nicht Raum, Also ist ihm die
Alternative gestcllt: Entweder bleibt es tvt, oder es wird lebendig
und dann — stirbt es! Wenn es heute noch Eroberungen machen
kann, dann macht diese im Grunde nicht Rom, sondern der
Katholizismus. Aber gerade dieser wird Rom zersprengen.

Es ist ja auf eine Entwicklung hinzuweifen, die gerade in
diesem Zusammenhang die höchste Bedeutsamkeit gewinnt, daß nämlich

schon lange ein neuer Katholizismus im Werden ist. Einmal in
Form von neuen universelleu Bestrebungen, Dahin gehört der
Sozialismus: dahin der Völkerbundsgedanke: dahin eine Fülle von
internationalen Bewegungen und Gemeinschaften aller Art: dahin
auch die neuen ökumenischen Ziele des Proreftantismus, die ja
besonders in seiner reformierten Form nur ein Aufleben alter
Tendenzen sind,') Aber auch sonst wächst gerade der Protestantismlus
aus seiner alten Engigkeit heraus und nimmt die katholische Wahrheit

in sich auf. Längst betont er nicht mehr so einseitig wie
einst den Glauben allein, sondern verbindet mit ihm die Liebe; längst
hält er nicht mehr das alte Bibelprinzip fest, fondern ergänzt
es durch eine l"b mdi ic Offenbarung. Er überwindet seinen eins-

seitigen Individualismus und gelangt immer mehr dazu, Sinn
und Recht der Gemeinschaft verstehen. Er wird gerade durch die

neuen Gesellschaftsprobleme immer mehr genötigt, seine ältere
Auffassung des Verhältnisses von Gott und Welt zu ändern und das
ideale Recht des Katholizismus mit dem Seinigen zu verbinden.

Vgl. dazu den Auffatz^von Pfr, Keller in diefem Hefte,



— 490 —

Er öffnet sich immer mehr der Auffassung, welche die ganze Wirklichkeit

für Gottes Herrschaft verlaugt. Die Hoffnung auf das auf
Erden kommende Reich Gottes wird immer mehr seine zentrale
Wahrheit. Kurz: er löst fich mit seiner einstigen Einseitigkeit in
die ganze Wahrheit des Reiches Gottes auf und gelangt damit
von felbst dazu, auch die katholische Wahrheit zu vertreten.

Jn dem MafS aber, als dies auf solche Weise geschieht, muß
diese in ihrer Einseitigkeit ebenfalls sich auflösen. Jn der Tat
bringt die geistige Entwicklung auch die Grundwahrheit des Pro-
lestantismüs immer mehr zu Ehren: das demokratische Prinzip,
die Freiheit von der Kirche, das Recht des individuellen Gewissens
vor allem auch in den höchsten Dingen, setzen sich als
Selbstverständlichkeiten durch. Neben dem Drang nach einer neueu Eir»
heit geht der nach einer neuen Freiheit her. Schon wachsen
Katholizismus und Protestantismus auf dem Weg zum Reiche Gottes
einander entgegen.

Dieses kommt. Es kommt in gewaltigen Stürmen und
Geisteskämpfen, die mit dem Erwachen des tieferen Lebens einsetzen werden.
Wir sagen aber in einem höheren Sinn:
„Horch, wie brauset der Stürm und der^schwellende Strom durch die Nacht hin!

Schaurigsüßes Gefühl, lieblicher Frühling, du nahst,"

Werfen wir nach diesem Aufstieg in die Höhe einen Blick
zurück auf das Chaos der Gegenwart, woraus ja unser Problem
aufgestiegen ift. Wir haben vorhin bemerkt, daß das Sehnen der
Zeit gleichmäßig auf eine neue Freiheit und eine neue Bindung
gehe. Sie fordert Demokratie auf allen. Lebensgebieten, Loslöfuug
von der Gebundenheit durch falsche Moral und Sitte, Verselbständigung

aller bisher Abhängigen, aber gleichzeitig verlangt sie laut
oder heimlich nach Disziplin, Askese, Aristokratie, ja Diktatur. Sie
zerreißt alle geschichtlichen Autoritäten und sehnt sich doch nach neuem
Geführtwerden. Sie begehrt leidenschaftlich nach dem Recht der
Individualität, und fehnt sich nicht minder leidenschaftlich nach dem
Glück des Aufgehens in der Gemeinfchaft, kurz: sie will eben so sehr
katholisch wie protestantisch sein.

Wir haben aber angedeutet, wie das Auseinandergehen dieser
Doppelwahrheit in den vergangenen Jahrhunderten jenes Chaos
der Gegenwart verschuldet habe. Die einseitige Betonung der
Autorität führte ebenso zur Anarchie wie die Auflösung aller Autorität
die ausschließliche Herrschaft des Gemeinschaftsprinzips ebenfo zur
Atomisierung der Gesellschaft wie die des Individualismus: die
katholische Faffuug des Uebernatürlichen ebenso wie die protestantische
zum schließlichen Sieg der reinen Welt in Gestalt des Imperialismus,
Kapitalismus, Nationalismus, Militarismus. Die Zerreißung der
Wahrheit führte zur Zerreißung der Kultur und zur Auflösung. Eine



— 491 —

wilde Unruhe bemächtigte sich der durch die halbe Wahrheit nicht
gesättigten Welt und trieb sie zur Selbstzerstörung. Eine notwendige
Dialektik trieb die einseitige Wahrheit, die als einseitige eben zugleich
Irrtum war, weiter zu einem entsprechenden Irrtum, oder einem,
worin sie eine Ergänzung suchte — bis endlich aus dem Wirbel wieder
die Eine Wahrheit auftaucht, worin die Kultur wicder ihre
verlorene Seele und damit ihre Ruhe fiudeu kann. Eine neue Organisation

dcr Welt von Gott, dcr Secle nnd dcm Bruder her bahnt
sich an. Dic Fragmente, in denen die Wahrhcit diese Jahrhundertc
durch sich dargestellt, werden aufgelöst ins Chaos, das Chaos aber
wird sich als ein Schmelzofen Gottes erweisen, woraus jene Wahrheit

wieder als Ganzes ans Licht treten wird. Diese neue Einheit
können wir den neuen Katholizismus nennen. Es ist der durch
den Protestantismus wiedergeborene Katholizismus; es ist eine neue
Epoche des Reiches Christi.

So weist das ganze Chaos der Zeit auf letzte und tiefste
Probleme des Geistes hin. Von ihrer Lösung empfängt es seine

neue Gestalt. L. Ragaz.

vie schweizerische veieaation an Sas feSerai
Council Ser Wehen Misti in Amerika.

DUas Federal Council, das die größte Zusammenfassung des ameri-

I kcmischen Protestantismus darstellt, hatte im Laufe des Monats
März durch seinen Generalsekretär Dr. Mac Farlcmd eine

telegraphische Einladung an die schweizerische Kirchenkonferenz ergehen
lassen, sich an einer außerordentlichen Versammlung vvm 6. bis 8. Mai
1.919 in Cleveland vertreten zn lassen. Die bekannt gewordenen
Aeußerungen der Presse über die Bedeutung dieser Tagung für den

Wiederaufbau der christlichen Gemeinschaft verliehen dieser Einladung
eine besondere Wichtigkeit. Dazu kam, daß bei der gegenwärtigen
Weltlage die Stärkung der Beziehungen zum kirchlichen Amerika
gerade für die Schweiz und ihre Aufgabe als eine besondere Notwendigkeit

erschien. Die Kirchenrüte von Bern und Zürich beantragten daher
dem Büro der schweizerischen Kirchenkonferenz, diese Einladung
anzunehmen, vbschvn das eigentliche Programm noch nicht bekannt war
und ersuchten gleichzeitig den Berichterstatter, auf jeden Fall die Reise
im Namen der Kirchen von Zürich und Bern zu übernehmen. Gleichzeitig

wurden in der Westschweiz Schritte unternommen, um auch
einen welschen Abgeordneten für die Beschickung der Konferenz zn
gewinnen. Leider war das in der kurzen Zeit nicht möglich, doch schloß
sich die Genfer Kirche der gesamtschweizerischen Aktion insofern an, als
das Consistoire dem Delegierten, der jahrelang im Dienste der Genfer
Kirche gestanden hatte, eine Botschaft an das Federal Council mitgab.


	Der neue Katholizismus

