
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 13 (1919)

Heft: 10

Artikel: Vom Zusammenbruch der christlichen Frömmigkeit und vom Aufbau
des Reiches Gottes : "Tuet Busse, denn das Himmelreich ist nahe
gekommen" (Matth. 4, 17)

Autor: Schütz, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134517

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134517
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ss,

8W

Sott.
>?rst du, — nur du'!

« Ohn Anfang und vhn Ende.
Jn dich verströmen meine tiefsten Quellen,
iu dich verklingen alle meine Lieder
und werden still und knien vor dir nieder.
Nur du allein.
Der Seele weißes Segel
fliegt hochgerafft, dir selig hingegeben.
In Sturni und Wind,
Du Alles, Licht und Leben,
Erfüllung du, Urlicht der Ewigkeiten,
in dir rühn Zeiten — los auch meiue Zeiten;
nnd Wesen — los glüh ich au deinem Wesen
mein Werk, das dein von Anbeginn gewesen.
O Seligkeit, mein Sehnen und Vollbringen:
In dich verströmen und in dir verklingen.

Julie Weidenmami,

vom Zusammenbruch
Ser christlichen Frömmigkeit uns vom

Nuwau Ses «eicves Sottes.
„Tuet Buße, denn das Himmelreich ist

nahe gekommen," Matth, 4, 17,

I^ieses Wort steht- am Anfang des ersten Evangeliums. Damit stehtI es am Anfang des neuen Testamentes. Nicht nur äußerlich tut
es das, svndern auch innerlich. Es steht am Anfang des neuen

Bundes Gvttes mit den Menschen. Bevor Jesus erscheint, ertönt
dieses Wort aus denr Mund des Propheten Johannes. Ouvertüren-

') Predigt, gehatten am Li, September 19t!1 in der Kirche des Johannesstiftes

in Berlin-Spandau,



— 47« —

Haft kündet sich das Thema an, welches das Hauptmotiv des Lebens
Jesu und die neue Gottesbotschaft an die Menschen ist: „Tuet Buße,
das Himmelreich ist nah herbei gekommen."

Was ist für ein Geschlecht, wie das unsere, eigentlich noch
anderes übrig geblieben, als aus dieser namenlosen Verwirrung und
Berirrung zurückzukehren zu jenem Kern und Ausgangspunkt dcr
Botschaft Jesu an die Menschen: Wendet Euren Sinn um, wendet Euer
Wesen um, wendet Enere Wclt um, hin auf das nahe Reich Gottes.
Diese Umkehr ist die Stunde unseres Gerichtes, des Gerichtes, das
wir über uns selbst abhalten müssen.

Haben wir unsere Schuldigkeit am Vermächtnis Jesn getan?
Wenn ja, dann reiche man uns Wasser, damit wir unsere Hände in
Unschuld waschen. Dann ist es Zeit, die Axt an die Wnrzel des

unfruchtbaren Baumes zu legen. Haben wir versagt, vder hat Jesus
versagt?

Doch bevor wir sagen, Gott ist zuschnndeu geworden mit seinem

Evangelium, wollen wir erst einmal sagen, wir sind zuschanden
geworden an feinem Evangelium. Zuschanden geworden an dcm
Vermächtnis Jesu: „Trachtet am ersten nach dem Reiche Gvttes", „Du
sollst Gott Deinen Herrn lieben von ganzem Herzen, vvn ganzer Seele
nnd von ganzem Gemüt und Deinen Nächsten als Dich selbst." Es
muß wvhl nicht so ganz lanter gewesen sein mit unserm Trachten
nach dem Reich Gottes, wenn daraus cin Reich der Weltmächte samt
einem Weltkrieg hervvrgewachsen ist. Und unsere viclberühmte christliche

Liebe zu Gott und dem Nächsten hat die gepeinigte Menschheit
uicht von der Notwendigkeit befreien können, im Sozialismus, in der
Weltrevolution, zur Selbsthilfe greifen zu müssen. Uud die, dic da
sagen, das Reich Gvttes komme nur im Geiste, wer von ihnen darf
sagen, in meiner Seele ist das Reich Gvttes und seine Taten bezeugen
den Mammon? Ja wäre Reich Gottes in uns, wie könnte da Herrschaft

des Mammons noch um uns sein? Wohl, es ist so, das Salz
der Erde ist dumm geworden, womit soll man's salzen? Diese
Fäulnis der Welt, wie steigt ihr Pesthanch auf gen Himmel zum
Zeugnis wieder uns! Das Salz ist dumm geworden! Wir sind die

Schuldigen, wir Christen ganz allem! Nicht die Militaristen, die

Chauvinisten, die Mammonisten der Welt, die wußtens nicht besser,
aber wir Christen, die Nachfolger dessen, der den Liebestvd starb, wir
wußten es. Anstatt den Namen Gottes — heiligten wir den Namen
der Herrscher der Welt. Anstatt den Willen Gottes — taten wir
unsern eignen. Anstatt das Reich Gottes — schufen wir Reiche der
Welt. Tuet Buße! dieser Ruf gilt deshalb heute uicht mehr den

Heiden, den Gvttfernen, den Zöllnern und Sündern, dieser Rnf gilt
heute den Christen, den verlvrenen Söhnen Gvttes, den ungetreuen
Knechten seines Reiches. Deshalb beugen ivir alle uns unter diesen



— 471 —

Ruf, wir deutschen Christen mit den englischen, französischemnnd
amerikanischen. Seien sie Protestanten, seien sie Katholiken. Tnct Buße!
Buße vor Gvtt, denn das Weltunglück ist die Weltschuld dcr Christen.

Wir wvllen uus jetzt prüfen, ivarum wir Buße tuu müssen.

Ich sage, die Wurzel des Weltübels und der Kern
unserer Schuld ist der Ueberfluß uuserer Selbstliebe

und der Mangel an Liebe zu Gvtt. Darin werdet
Ihr mir alle zustimmen. Ich sage aber auch, daß dieser Geist
der Selbstliebe der herrschende Geist des christliche»
Zeitalters sei, und daß nnsere'christliche Frömmigkeit

seine tiefste Wurzel sei.
Jn der Mitte unserer Frömmigkeit stand nicht Gott, sondern

der Mensch. Die Frömmigkeit Jesu war eiue Frömmigkeit der
Gottmitte. Unsere Frömmigkeit eine solche der Jchmitte. Im Vaterunser
wendet sich die Seele mit einem dreimaligen gemaltigen Rythmus
zuerst zu Gott hin: Dein Name werde geheiligt, Dein Reich kvmme,
Dein Wille geschehe nnd dann erst kommen die Bitten für uns, wie
cin bescheidenes Gottanheimstellen, von dcueu uur eine und diese noch
als die letzte von nnserer Erlösung handelt. Dieses Verhältnis hat
unsere christliche Frömmigkeit vergessen. In ihrer Praxis gelten nur
die Bitten um das persönliche Heil. Nach ihr sieht es ans als gälte
dcr Heilsplan Gvttes allein dcm kleincn Ich, seiner Tröstung, seiner
Erbauung, seiner Sündenvergebung, seiner Erlösung mit der Gnaden-
Verpflichtung Gvttes, ihm zuletzt auch nvch zu allem eiue ewige Seligkeit

zu verbürgen. Tun wir einen Blick in unsere christliche Litcratur,
in die Erbauungsschriftcn, in die Dvgmatikcu, vvr allem abcr in die

Gesangbücher, diese Gradmesser vvlkstümlicher Religivsität, so fällt es

geradezu mit einer drückenden Last auf die Seele, wie sich die ganze
christliche Lebenskraft in diese Sorge um das persönliche Heil nusge-
wuchert hat. So stagniert dieser Lebensstrom in der ungehenren
Sumpfregion „reiner Innerlichkeit" oder „reiner Geistigkeit", wo
eigentlich zwischen weiten Grenzen ein Reich Gottes auf der Erde
blühen sollte. Diefe Innerlichkeit entbehrte der Verpflichtung, sich in
der Umwelt zu verwirklichen, dieser reine Glanbe vergaß, daß die

ewige Vaterliebe Gvttes über uns ausgegossen sei, nicht damit wir uns
darin sonnten, sondern daß sein Liebeswille auf dieser Erde zur realen
Darstellung käme. Ein Glanbe ohne die opferstarke Kraft realer
Verwirklichung ist Unglaube, ist Schall und Rauch aus dcm Gruude einer
kleingläubigen und selbstsüchtigen Gesinnung.

So ist aus uuserer christlichen Frömmigkeit eine Religiosität
der Selbstliebe gewvrden. Was Wunder, wenn dcr Geist der Selbstliebe der

eigentliche Herr sch g ei st der christlichen Menschheit und
ihres Zeitalters geworden ist. Im Kern unserer christlichen
Kultur ist ein schrankenloser Mammonsdienst aufgewachsen. Wer
eine Philosophie der nrodernen Zivilisation schreiben will, der muß



— 472 —

eine Philosophie des Geldes schreiben. Es gibt bereits kein menschliches

Wesen mehr, das nicht in machtloser Abhängigkeit von dieser
satanischen Großmacht wäre. Es gibt keinen Moloch, dem die
Gerechtigkeit nnd Wahrhaftigkeit sreier Menschen so restlos geopfert
wurde. Es gibt keine Macht, die uns so völlig dämouisiert, daß wir sie

bereits zu einer moralischen Einrichtung erhoben habeu. Mau redet
da vou eiuer „Pflicht der Selbsterhaltmtg", von einem „Recht auf
Selbstliebe": man macht dcn Erwerbstrreb zur selbstverständlichen
Grundlage, unseres ganzen Daseins uud dann schlägt der eirce den
andern mit dcr Kcnlc dieses „Rechtes" nnd diescr „Pflicht" im
„Kampf ums Dnseiu" zu Bvden. Der „gesunde" Erwerbstrieb hat
einen Bazillus brutaler Raffgier aus sich entlassen, der epidemisch
unsere ganze Lcbeirsbreite mit einer organisierten und moralisierten
Selbstsucht verseucht. Der Einzelne rafft für stch oder seine
Familie, der Einzelne schließt sich zusammcn zu großen
Interessengemeinschaften, Stände, Bcrufc, ja ganzc Bolksklassen raffen im
großen Verbände einer Machtorganisation. Und was ist der Staat
schließlich anderes, als die größte Mnchtorganisatiou, die unter
einen: gemeinsamen Machtwillen alle jene selbstsüchtigen Größen
zusammenfaßt? So hat sich jeder wider den Nächsten erhoben, ein
Kampf aller gegen alle ist entbrannt. Diesc Gesinnung hat hüben
wie drüben in geflügelten Worten ihren klassischen Ausdruck
gesunden. „Recht vder schlecht, mein Laud." „Nvt kcnut keiu Gebot."
Nach diesem Grundsatz oes ^taatscgoismus haben alle großen
Staatsindividuen in dicscm Kricge gchnndclt. Ja, dicscr Weltkrieg ist
dcr crschöpfcndc Ausdruck für diefc bewußte oder unbewußte
Gesamtstimmung der Menschheit.

Und wic steht es mit denr Svzialismns, dcr uns von dein
„Geist" und dein „Recht" dieser organisierten, uhrankcnloscn Selbstsucht

erlösen will? Ich kaun nicht umhin, ivas ich da in aller Welt
an praktischer Verwirklichung sozialistischer Gedanken sehe, das sieht
einer Modcrnisiernng der alten Raffgier in eine nene „sozialisierte"
Form verzweifelt ähnlich. Es kommt mir manchmal fast so vor,
wic dic Atomisicrung der alten Hnbgicr einiger großen Mammous-
dicncr zn einer organisierten Mnsscnhabgicr dcr Millionen Besitzlosen,

nicht aber wic die schöpferischc Kraft einer ncucn Weltördnung

der Gerechtigkeit uud der Bruderliebe.
Das Recht und die Pflicht der Selbstliebe besteht im Reich

der Tierheit nnd einer Mcnschhcit, dic noch zu ihm gehört. Aber ini
Reich Gottes, da gilt nicht die Selbstliebe als das Notwendige
und Natürliche, sonderu die Gottcslicbc, Da tritt für das Unrecht
der Selbsterhaltung das Recht der Gottcrhnltung in den Kreis
unserer Lebensnotwendigkeiten. Nachfolger Jesn fein, Christ sein
heißt Christus selbst scin, heißt sein Leben verlieren, nicht es

erhalten. „Denn, wer sein Leben erhalten will, der wird es
verlieren; wer aber sein Leben verlieret um meinetwillen, der wird es



- 473 —

finden." „So jemand zn mir kommt, nnd haftet nicht seinen Vater,
Mutter, Weib, Kinder, Brüder, Schwestern, anch dazu seiu eigen
Leben, der kann nicht mein Jünger sein.". Das sind die Grundgesetze

des neuen Gottesreiches, Die Selbstliebe ist überwuudeu zur
Gottesliebe, in ihm ist der Gruudtrieb des Lebens die Gottsucht,
in die uusere Ichsucht verschlungen ist. Im Reich Gottes wird
die Menschheil gesunden von der Krankheit der Selbstliebe nnd dem
Unrecht ihrer ^elbsterhaltnng. Das ist die groftc Melanom, die
Umwendnng unseres Siuucs, die Umwälzung unseres Denkens, die
Umwertung unserer Werne, die Umkehrnng unseres ganzen Lebens
von der Jchmitte znr Gottmitte hin.

Wenn wir die christliche Seele mit dem Vermächtnis Jesu
konfrontieren, da werden wir nnserer Schnld ganz bewuftt. Das
Leid der Welt ist uicht mehr Adams Schuld, sondern unsere Schuld.
Wie ein finsterer Hohn ans eignem Munde klingt es: „Nachfolger
Jesu", „Kinder Gottes", „Christen" nns zu neuneu. Wir wollen
au unsere Brust schlageil nud zu Gott zurück suchen. Wir ivollen
für keine Macht noch irgend eiu Reich der Erde mehr lebeu uud
kämpfen als für Gott und sein Reich,

„Denn siehe es ist nahe herbei gekommen", das wollen wir
in seinem schlichleii Sinu einfach nehmen. Es ist nahe herbei
gekommen. Nahe, alfo nicht mehr fern, weder in der Zeit einer
unendlichen Ewigkeit einmal erscheinend, noch an einem fernen Ort
in einem unerreichbaren Jenseils verborgen. Nein, wie erniuuternd
klingt dieses Wort allen kleiug<änbigen Be>,t>östungcn gegeuüber: „Es
ist nahe." So nahe, wie nnr möglich. So diesseitig wie nur
denkbar. Demi: es ist iu nns". Die gottcrfülltc Seele ist die

Keimzelle der neuem Weltordnnug. Diese Innerlichkeit wollen wir
uns nicht rnnben lassen. Sie ist der schöpferische Ouellpnnkt, nns dem
die Kraft Gottes strömt znr Umwertung alter Werte und znr
Umwülziing der bestehenden Ordunug auf das Reich Gottes hiu.
In ihr ist der Glaube, der die Welt überwindet, denn die Kraft
Gottes flutet über die Grenzen der Seele hinaus. Die Lebenskraft
sprengt die Hülle der Keimzelle, nnd reckt sich nns zn einer lebendigen
Gestalt dnrch Sturm nnd Sonnenschein, greifbar nnd fichtbar wie
Bünme, Städte uud Länder. Das meint das Wort Jesu vom Rei ch

Gottes „das mitten unter uns ist". Nicht mehr bloft
in uus, sonderu uuter uns, also nm uns, anfter nns. Denn es

ist Torheil zn sagen, es sei nnr in uns, ohne zugleich außer
uns zil sein. Eben, weil es nicht in uus ist, ist es auch uicht
außer uns, Nnr iu uns sind unsere religiösen Gefühle oder ethifchen
Grundsätze, l^eist Gottcs uud Kraft Gottcs ist abcr zuglcich drinncn
und draußen, zuglcich Wollcu nnd Bcrwirklichnng, Mcnschengeist
beschränkt sich nns Schwachheit auf seine bloße Innerlichkeit. Aber
das ist ja eben der Prüfsteiu des Geistes Gottcs, daß cr die

Kraft dcr Verwirklichung uicht hat, sonderu ist. Wenn Du ein



— 474 —

Licht in die Finsternis stellst, so leuchtet dies Licht nicht bloß
in sich, sonderu es durchdringt die Finsternis mit seiner Helle. Wenn
ein Mensch Reich Gottes in sich trügt, so bleibt dies nicht bei

ihm selbst, sondern um ihn wird Reich Gottes verwirklicht, weil
all sein Tun und Wirken nach ^ neuen Wertgefühlen und neuen,
Rechtsbegriffen sich vollzieht, die ihr Motiv in der Jchverleugnung
und der Liebe zu Gott haben.

Geist Gottes ist eben kein Glaube oder Religion, sondern eine

werdende, ringende, wachsende Schöpfung einer neuen Welt. Das
Wvrt vom „neuen Himmel nnd der neuen Erde" das
meint eben die Welt als die Gesamtheit des Seins, das die Außenwelt

ebensowohl umschließt wie die Innenwelt. „Trachtet am ersten
nach dem Reiche Gottes, so wird Euch solches alles zufallen." Das
meint auch eine „neue Erde und eine neue Weltordnung". Da dürfen
wir nicht beschaulich warten, bis solches ans irgend einer Ferne zu
uns herabkommt; das ist Arbeit unserer lebendigen Herzen und unserer
irdischen Hände, die sich Gott zurüstet, sein Reich auf diesem Sterne
ihm zu bereiten. Und dieses Reich ist Gerechtigkeit, Friede und Freude
im heiligen Geist. Laßt uns diesem heiligen Geist einmal Ranm geben,
aber nicht nur in dem Privatwinrel einer bequemen Innerlichkeit,
fondern in der Breite unseres ganzen Lebens, daß sein Reich endlich
aufgerichtet werde auf dieser von Selstsucht gemarterten Erde. „Gib
dein Gut den Armen und folge mir nach! Segnet, die euch fluchen!
Tuet wohl denen, die ench Haffen! Liebet eure Feinde! Das ist der
schmale Weg, der zum Leben führt."

Niemand weiß, wann das Reich Gottes vollendet wird. Das
aber wissen wir, daß seine Verzögerung die Schuld unserer Selbstliebe

uud Kleingläubigkeit ist.
Niemand weiß, wie es sein wird. Das aber wisfen wir, daß

Gott die Mitte sein wird, und die Liebe zu ihm das Urmotiv alles
Wirkens.

Und endlich — das glauben wir, daß sein Kommen der Wille
Gottes sei. Und zwar dies ganz allein. Im Himmel und auf Erden. In
Zeit nnd Ewigkeit. Denn zehntausend fallen dahin. Völker versinken
nnd Sterne erlöschen. Nur eins wird völlig fich vollenden und ewig
bleiben: Gott und sein Reich. Or, Paul Schütz.


	Vom Zusammenbruch der christlichen Frömmigkeit und vom Aufbau des Reiches Gottes : "Tuet Busse, denn das Himmelreich ist nahe gekommen" (Matth. 4, 17)

