
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 13 (1919)

Heft: 9

Artikel: Landgemeindepredigt

Autor: Schuppli, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134511

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


s

HanSgemejnSepreajgt.

Text Mt, 4, S3: Jesus ging umher
im ganzen galiläischen Lande, lehrte in
ihren Schulen und predigte das
Evangelium von dem Reich,

Liebe Freunde!
M > Dir stehen heute innerhalb eines gewichtigen Meinungsaus-
^z^I tausches darüber, was der Herr Jesus

"
von Nazareth ei-

gmtlich auf diese Erde bringen wollte, Ihr habt von diesen
Dingen zwar vielleicht, noch nicht direkt sprechen gehört; aber es

dürfte kaum fehlen, daß ihr von dieser Auseinandersetzung schon etwas
verspürt und gemerkt habt. Das Zittern von diesem Strauße der
Geister geht durch die Luft, Man könnte die Gegensätze, um die es

sich handelt, etwa in die Fragen kleiden: „Wollte Jesus die Seligkeit

der einzelneu Menschenseele oder das Heil der ganzen Welt
bringen? Will das Evangelium einfach, Mensch um Mensch, Kreatur
um Kreatur gesondert aus der argen Wèlt und dem Verderben ins
Licht führen und die umgebende Finsternis dabei Finsternis sein
lassen, oder will er ein Lichtmeer, alles hell leuchtend haben, die
Welt mit diesett Menschen und die Menschen in diefer Welt? Ist
die Weltgabe, Jesu einzelpersönlich! oder gesellschaftlich, ansschließlich
oder einschließlich gerichtet?" Wir werden bald gemerkt haben, daß
diese Frage nicht zufällig aufgetaucht und ins Rollen gekommen ist; es

gibt überhaupt keinen Zufall, Die Frage findet ihre Begründung
vielmehr in den Zusammenschlußbewegungen und -ideen dieser Jahre.
Wir leben nicht mehr in einer Zeit, wo jeder Mensch für sich

allein steht, sondern wo wir uns zusammenschließen in Verbänden^
Gruppen, Organisationen, innerhalb deren man sich! gegenseitig helfen
will. Der Gemeinschaftsgedanke hat Macht unter uns gewonnen.
Nnd dieser Gemeinfchafts-, Genossenschaftsgedanke hat denn auch
diese Auseinandersetzung angeregt, befruchtet und in Schwingung
gebracht. ^ Wie verhält es sich mit diesen Fragen? Haben sie
Boden und Rückhalt im Evangelium oder haben sie es nicht? Und



— 422 —

wenn ja, wo hinaus geht denn der Wcg? Wohin weist uns Jesus?
Wo steht er?

Ich muß staunen, vou welch riesiger Tragweite die
Beantwortung dieser Frage für eine ganze Lebensauffassung und -ge-
staltung ist. Es macht wahrhaftig etwas aus, ob wir den einen
oder den andern Standpunkt einnehmen. Wenn der Inhalt der
Lebensgabe Jesu sein Bewenden mit dcm Hcil des Einzelnen hat, dann
ist das Christentum, zu einem schönen Teil Weltverzicht; dann ist
es jenseitig eingestellt/ dann gehen die Anstöße zum Handeln vom
Ich und der Sorge um es aus; dauu betätigen wir uns ans dem
Engen und Kleinen und Beschränkten heraus; dann geschehen alle
Taten an die umliegende Welt nicht wirklich für fie, fondern für
uns; dann sind alle Kreaturen außer uns für uns nur Mittel zum
Zweck; dann ist unser bestes Leben — verseinerte Eigenliebe. Dann
ist die Welt zwiegespalten: Ein Teil gehört dem lebendigen Gott,
die Menschenseele; der andere Teil aber gehört der Finsternis, die
Naturwelt, dre prächtige,, unerforschte, mit Wundern erfüllte! Wir
wohnen dann im Jammertal. Dann haben wir teilweise Hoffnung,
teilweise Hoffnungslosigkeit. Ja, dann haben wir Gott und haben
keinen Gott! Wenn der Inhalt der Jesusgabe aber das Reich ist!
Daun ist alles Gott Untertan, Geistiges nnd Körperliches; dann ist
Er endlich alles in allem. Mensch und Tierlern und Blume und
Wolke und Fels und Gerät und Maschine und alles gehört ihm.
Dann ist dns Christentum weltüberwindend statt trauernd, freudig
und triumphierend statt ergeben und ohnmächtig. Dann handelt
der Mensch, weil „die Liebe Christi ihn also treibt"; weil er Gottes
Ehre geschafft haben muß; weil er muß. Er handelt nus
Selbstlosigkeit, aus heißem Gefühl für den andern. Dann ist ihm nichts
Mittel für ihn; ja kaum etwas Einzelnes mehr Zweck für fich selbst,
sondern Endzweck ist die Gottesherrlichkeit. Dann kommt der Mensch
von oben, aus der Weite und der Freiheit und der Würdigkeit.
Dann ist es eine ganze Auferstehung und Erlösung.

Was gilt nun? Wir begreifen, ahnen es wenigstens ohNe
weiteres, daß diese Frage allerdings in den Gedankenkreis des Evangeliunis

zurückreicht. Ja, dazu meint Christus schon etwas: Einzelseele

oder Reich. Oder aber besteht möglicherweise diese Ausschließlichkeit

nicht: das eine oder das andere? Gibt es nicht eine dritte
Möglichkeit: Sowohl das eine als auch das andere? Das eine
neben dem andern? Das ist eine sehr schlichte, lautere Erwägung:
niemand darf ihr die Beachtung versagen. Und gleichwohl: Könnte
es ein einfaches Nebeneinander dieser Anschauungen geben? Kann
Jesus die Welt in die Gottesherrlichkeit sowohl eingeschlossen als auch
daraus ausgeschlossen haben? Kann er für sie zugleich eine Hoffnung
und keine Hoffnung gehegt haben? Das dürfte wohl unmöglich sein.
Es ist höchstens der Fall zu denken, daß die eine Möglichkeit die
andere in sich aufnimmt, der Seligkeitsgedanke den Reichsgedanken



— 423 —

oder der Reichsgedankö den Seligkeitsgedanken. Was begriffe wohl
eher das andere in sich: das Enge das Weite oder das Weite,das
Enge? Es ergibt sich doch die Grundfrage: Ich oder das Reich?

Es ist uus ziemlich vertraut die Ansicht von der persönlichen
Seligkeit, Jn diesen Gedanken sind wir aufgewachsen: darin hat
man uns unterrichtet; so haben ivir es in lauterer Rede vvn dieser
Stätte gehört. Der Gedanke übt Wohl auch viel Macht über die

Lebenshaltung mancher Menfchen unter uns aus. Die Vorstellung
von eiuer göttlichen Weltdurchdringung steht uns ferner und ist
uns weniger lebendig. Wir leben vielmehr m der Gedankenwelt des Heils der
Seele. Und — besitzen wir nicht viele Herrenworte, die in dieser
Richtung gehen? Nein, die vorab diese Auffassung begründen?
„Fürchtet euch vor dem, der, nachdem er getötet, auch Macht hat zu
werfen in die Hölle." „Des Menschen Sohn ist gekommen zu suchen
und selig zn machen, was verloren ist," „Wer beharrt bis nns Ende,
wird selig," Lieber ein Glied weg, als daß dein ganzer Leib in die Hölle
geworfen iverde." „Was muß ich tun, daß ich das ewige Leben erlange?" Ja,
wo finden wir so ernste, eindringliche, schwerwiegende Worte über
Wert und Beachtsauckeit der Seele wie bei Christus? Seine Reden
klingen ja zum Teil wie Beschwörungen an die Menschen, „Du
Narr, wer wird dann sein, was du gesammelt hast? So gehts
dem, der nicht reich ist in Gott," „Sie haben ihren Lohn dahin"; sie

haben ihr Leben verwirkt. Er hat kein hochzeitliches Kleid an;
„werfet ihn in die äußerste Finsternis; dort wird Heuleu und
Zähneklappern sein." Dem, der durch Aergernisgeben eine Menschenseele
ruiniert, „wäre besser, daß ihm ein Mühlstein an den Hals gehängt
und er im Meere ertränkt würde, da wo es am tiefsten ist." „Was
hülfe es dem Menschen, wenn er die ganze Welt gewänne und
nähme Schaden an feiner Seele! Oder was kann der Mensch geben,
womit er seine Seele wiederum löse?" Diese Worte klingen ja beinahe
erschreckend. Wer tanü sie vernehmen, ohne einen unvergeßlichen
Eindruck davon zu empfangen? Wer kauu sie hören, ohne nun auch

anzufangen, ein bischeu an feine Seele und ihr Wohl zu denken?
Es ist ja fast nicht möglich. Oder wenn es dann wieder so

unsagbar milde heißt: „Es wird im Himmel Freude sein über einen
Sünder, der Buße tut, mehr als über neunundneunzig Gerechte", wer
ahnt nicht, was offenbar dem ewigen Vater eine Menfchenseele
wert ist? Jawohl, mit dem Sorgen sür seine Seele hat es freilich
etwas auf sich, sogar etwas sehr Ernstes; das kann niemand
durchstreichen und niemand auslöschen.

Aber, meine Freunde, stammt nicht aus dem Munde ganz
eben desselben beschwörenden Mannes auch das heilige, unvertilg-
liche Mahnwort:,. Wer da sucht, feine Seele zu erhalten, der wird
sie verlieren"? Hat nicht eben derselbe Mann auch das uns in
Ohr und Herz gerufen? Es ist zweifellos ein merkwürdiges
Wort. Es liegt wie ein fremder, rätselhafter, unverstandener Block



— 424 —

in unferem Wege. Es tönt fo sonderbar. Und doch: „Wer da sucht,
seine Seele zu erhalten, mird sie verlieren." Die Aussage ist
vollkommen Wirklichkeit. Es mutz mit der Einstellnng des Lebens auf das
Seeleuheil eine besondere. Bewaudtuis haben! es muß mit ihr eiuc
große, unheimliche, furchtbare Gefahr verbunden sein. Es gibt ein
Leben, da man alles um den Gedanken der Seligkeit der Seele
ordnet und alles in jener Endabsicht vollbringt. Wir möchten
denken, daß auch von diefem Leben her, wenn es richtig durchdacht
und zu Ende geführt wird, ein erklecklicher, ja reicher Segen für
die Welt abfalle; daß sie da her etwas Rettung und Erlösung erlebe.
Aber nun ^ bleibt tatsächlich, der Ertrag für die Welt klein.
Tatsächlich kommt es, ich, weiß nicht kraft welcher Verstrickung uud
welchen Verhängnisses — wohl der noch inwohnenden Selbstsucht^
nicht zu großen Stücken, zu Bewegung, Weltüberwindung und -er-
oberung. Es gibt keinen Flug des Lebens. Der Mensch erhebt sich

nicht. Er kommt nicht aus sich heraus; er kreiselt um sich, dreht
sich im Gefängnis, er erstickt an sich selbst, kommt in der Sorge
um sich endlich um. Und die Welt bleibt dahinten, bleibt verlassen,
bleibt unberücksichtigt in der Hoffnung und unbedacht mit der
Erlösung. Das Ende dieses Weges ist nach allen Seiten hin Ungenüge,
Bersagung, Trümmerreich.

Die Bewahrung und Heiligung der Seele ist nur ein Stück
Rettung im Gottesreich, bloß ein Teil der Herrlichkeit. Neben
dem gehört noch vieles andere dazu. Man muß sich, immer wieder
verwundern, wie das! Evangelium mehr sagt, als wir lesen. Wir
müssen uns felbst als Rätsel vorkommen: wir sehen hin und achten es

nicht. Im Anfang der Evangelien steht in einen kurzen Ausdruck
zusammengefaßt, was Jesus' sich anschickte zu bringen: „Und er ging
umher im ganzen galiläischen Lande, lehrte in ihren Schulen und
predigte das Evangelium von dem Reich," „Von dem Reich," heißt
es da. Ein Reich, ist nicht ein Einzelner, fondern eine Gemein,fchaft,
ein umfassendes Leben. Jefu Seele hat es mit einem Reich zu tun,
mit einer völligen, ausgesprochenen Ordnung, mit einer Herrfchaft,
einer Durchdringung. Ist uns nicht selbst aus dem Evangelium am
geläufigsten der Ansdruck:', Himmelreich? Würden wir, gefragt,
welches in einem! Worte der Inhalt der Gabe Jesu sei, nicht
antworten: das Gottes re ich? Das ist dieses Verwunderliche und
Nachdenkenswerte, daß wirs sagen und nicht erkennen. Kennen wir
nicht jene Reihe von Gleichnissen: „Das Himmelreich ist gleich"?
Heißt es nicht: „Trachtet am ersten nach dem Reiche Gottes und
seiner Gerechtigkeit"? „Das Reich Gottes ist nahe herbeigekomwen"?
„Dein Reich komme"? Ist nicht deutlich vom Ich ins Weite gewiesen
mit der Rede: „Die ihr der Witwen Häuser fresset und wendet
lauge Gebete vor"? MuH der Mensch nicht aus sich heraus: „Ich
habe Wohlgefallen an Barmherzigkeit und nicht an Zeremonien"?
„Was ich euch sage in der Finsternis, das redet im Licht"? „Umsonst



— 425 -
habt ihr angefangen, umsonst sollt ihr geben"? Ist das Neue
nicht mit einem Sauerteig verglichen, der alles durchsäuert? Mit
einem Senfbaum, der alles überschattet? Spricht der Meister
nicht das Wort von den „Schafen, die keinen Hirten haben"? Hat
er nicht selbst viel Weltelend aufgehoben und durch Gottesherrlichkeit
ersetzt: „Blinde sehen, Lahme gehen, Aussätzige werden rein, Taube
hören, Tote stehen auf und den Armen wird das Evangelium
verkündet"? Und hat uns der Herr nicht dieselbe Mission zugewiesen
und uns in einen Bund zufamürengeschweißt mit dem Auftrage:
„Speiset die Hungrigen, tränkt die Dürstenden, beherbergt die
Fremden, kleidet die Nackten, besucht die Gefangenen, helfet den
Kranken"? Was wolleu wir mehr noch hinzu?

Das Ziel des Evangeliums ist ein ganzes Reich der
Herrlichkeit, wo nicht nur einzelne Seelen ins Licht gebracht sind, sondern,
alles rein und neu geworden ist. Das Ziel des Evangeliums ist
etwas Umfassendes, Lückenloses, Allgemeines. Es geht auf das Ganze.
Es meint: Alle Welt vom neuen Leben ergriffen und verschlungen;
Gott gänzlicher und vollständiger Herrscher. Es wäre wohl gut,
wenn wir uns neben dem Wort Himmelreich auch die andere
Ueberfetzung des zu Grunde liegenden griechischen Wortes fest ins
Gedächtnis prägten: Gottesherrschaft. Ja, das wollte Christus bringeu,
die absolute Herrschaft des Vaters, daß nicht wehr andere Kräfte unser
und aller Welt Leben regieren, sondern daß in allem Leben
die Gotteskräfte regieren; daß nicht bloß einzelne Parzellchen
lichtbeschienen seien, fondern des Vaters Sonne über allen und allem,
„Jefus ging umher und predigte das Evangelium von dem Reich."

In das neue Leben hinein gehören auch die Verhältnisse und
Ordnungen und Gesetze! und Dinge, gehört vor allem der Bruder.
Uud das haben wir zu stark außer Acht gelassen. Wir können nicht
auf irgend eine Art „fromm" leben für uns und den Mitmenschen
draußen stehen lassen. Wir können nicht „christlich" sein für uns
und die Welt in Art und Wefen belassen. Wir können Nicht „brav"
sein und die Menschen neben uns schmächten lassen. Wir können

gar nicht das Heil der Seele schaffen ohne den Nächsten. Es gibt
keine Seligkeit ohne den Bruder. Wer für sich leben, „seine Seele
erhalten will, wird sie verlieren, wer sie aber verliert um meinet-,
um der Brüder willen, wird ihr zum Leben verhelfen." Es gibt
das nicht, daß man zu Hause spart und sorgt und wacker und dienstfertig

ist, und außer dem Hause niemanden kennt und froh ist,
wenn die Fernen möglichst fern sind und nichts von einem wollen.
Es gibt das nicht, daß man daheim gut miteinander auskommt
und mit dem Nachbar Händel hat und draußen allerlei hintereinander
bringt. Es gibt das nicht, daß man die frommen Hebungen
mitmacht und dann genau so lebt wie die Außensteheuden, auch auf
die Rappen aus ist, auch schilt, auch an andern Profite macht,
auch jammert über die Witterung, auch betrügt mit Steueran-



— 426 —

gaben. Es gibt das nicht, daß man felbst folid bleibt nnd Fremden
dann gerne eins anhängt und sie versucht und sie verdirbt «der
zum Verderben schweigt und es läßt. Es gibt das nicht, daß
man sich wohl versteht mit Berufs- und Standesgenoffeu und dann
andere Klassen- und Gesellschaftsglieder verfehmt, verurteilt, verstößt.
Es gibt das nicht, daß man ein mitleidiges Wort über den
andern spricht und ihm dann keine Taten erweist und ihm vom
eigenen Besitze nichts einräumt. Es gibt das nicht, daß man wie
die Väter „glaubt" und dann am Gelde hängt! Es gibt das nicht,
daß man auf allerlei Weise „sür seine Seele sorgt" und dann
menschlich unerlöst, hart, eng, Verständnis- und liebelos ist nach
außen! Es gibt diesen Seelenkult nicht! Welch eine furchtbare
Begriffsverwirrung! Welch eins furchtbare Trübung des Herzens! Es
gibt! e ine Rettung des Lebens außer von der
Uebung der Brüderlichkeit, von der Freiheit her! Die
Summa des Evangeliums heißt Liebe und immer wieder Liebe.
„Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst!"

Das kehrt gewaltig um! Der Schwerpunkt des Lebens rückt
vom Ich zum Göttlichen hinüber. Wir sind nicht mehr für uns
da, sondern — sagt wie ihr wollt: Für das Reich der Himmel,
sür die Gottesehre, für die Herrlichkeit, für die Erlösung; einfach
für das Heilige und Schöne. Wir tragen nun nicht mehr ängstlich wie

'

Würmer Tribut um Tribut an uns felbst ab, fondern gehören dem
Ueberpersönlichen, dem Lichtvollen. Es heißt nicht ewig beharrlich:

Ich, ich, ich, sondern Gott Gott, Bruder Bruder, Liebe Liebe,
Hingabe Hingabe. Die Geschöpfe um uns find uns nicht mehr
bloß Mittel zum Zweck, Gutgenuge für nnsere Seligkeit; sie stehen
nicht mehr unter uns. Sie stehen vielmehr gleich hoch, besitzen
gleichen Wert. Das Enge, Klägliche, Elende, Unwürdige ist
verschivunden. Wir sind reinere, unbeflecktere, ansehnlichere Menschen
geworden. Wir sind Diener geworden am Reich! Diener des
Höchsten! Was gibt es für eine größere Ehre für uns, als zu
diesem Dienste berufen zu fein! Und was gibt es für uns eine
andere Erlösung! Vom Ich erlöst sind wir von allem erlöst. „Jesus
predigte die F r o h b o t s ch a st vou dem R e i ch." Amen.

A. Schuppli.

zur Ablehnung Ser armen Internationale.

lMMHit großer Mehrheit hat der Basler Parteitag den Eintritt in
I » die dritte Internationale angenommen, mit großer Mehrheit^ ^ « das sozialistische Volk in der Urabstimmung ihn abgelehnt.

Schon dieser merkwürdige Umstand wirft ein Licht auf die Bedeutung
des Kampfes und seiner Entscheidung.

Nachdruck nur mit Erlaubnis des Verfassers gestattet.


	Landgemeindepredigt

