
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 13 (1919)

Heft: 6

Artikel: Christentum, Kultur, Staat : eine Entgegnung ; Christentum, Kultur,
Staat : eine Erwiderung

Autor: Lejeune, R. / Blum, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134499

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 281 —

gewaltsamen und wirren Ausbrüche füudeu ja eben nicht statt, wenn
die Revolution des Christus stattgefunden hätte. Sie sind verirrte,
enttäuschte und verwilderte Kinder dcr Guttesreichshoffnung. Aber
wehe über die Heuchler, die uun nichts Anderes zu tun wissen, als
auf ste mit frvmmen vder weltlichen Knütteln loszuschlagen! Sie
iverden nur destv größeren Fluch ernten. Die Gewaltreaktivn ist nvch
weiter vvn Gvtt entfernt als die Gcwaltrevvlntion. Nein, uur Eines
kann helfen: die Revvlutivn Christi selbst.

Diese muß kommen, dauu Hort das tödliche Fieber auf, das jetzt
die Welt zu verzehren droht. Sie mnß kommen init Pfingststurm
und Pstngstflammen, danu erlöschen die Höllenstürme und blutigen
Flammen des Bürgerkrieges. Sie muß kvmmen mit den neuen
Zungen, dann endet die babylonische Verwirrung der Zeit. Sie muß
kvmmen mit dem Sozialismus Christi, der da heißt: „Wer unter Euch
der Größte sein will, der sei Aller Diener" und „Einer trage des

Andern Last", dann wird der Svzialismns des Antichrist aufhören,
Sie inuß kvmmen mit dem Geiste, der da spricht: „Keiner sagte von
seinen Gütern, daß sie sein seien, svndern hatten alles gemein", dann
wird der Kvmmunismns der roten Garde erlöschen. Erst dann, dann
aber gewiß!

Dazu wvllten und wollen wir das Vvlk „anfwiegeln". Dazn
wiegelt Jesus das Vvlk aus seit zweitausend Jahren uud wird cs tnn, '

bis er gesiegt nnd die Revvlutivn Gottes alle andern erfüllt und
verschlungen hat. L, Ragaz.

ehristentum, Kultur, Staat.
Eine Entgegnung.')

»/ine Entgegnung auf den Aufsatz Bauhofers wird zwar vielen
»V sehr überflüssig erscheinen, da jene Ausführungen sich selber

schon zur Genüge rächten, nnd vielleicht wäre es anch das Beste

gewesen, den Aufsatz diesem Selbstgericht zn überlasscu. In der

Tat könntc jcnc gaißze doktrinär« Art, in dcr namcnrlich viele „Jm-
tellcktnelle" nnd unter ihnen vor allem viele Theologen schivere

Lcbcnsproblcmc zu lösen pflegen, in ihrer prinzipiellen Verfehltheit

kaum deutlicher dargestcllt iverden, als es durch jenen Anfsatz
geschieht — üb: doch dcr Berfastcr dicsc doktrinäre Methode in
einer Unbefangenheit aus, wie sie wohl nur die Gewandtheit des

Virtuosen oder die — Naivität des primitiven Jntellektualisten
begleitet Jene ganze Theologie, die ihren Stolz darein setzt, durch-

>) Vgl. dcn unter diesem Titel im Maihcft (S. 247 ff,) der „Renen Wege"
veröffentlichten Aussatz von ««.int, tbsol, O, Bauhofer,



^ —, 282 — ' '

aus auf der Höhe moderner „Kultur" zu stehen und die bestehende
Welt und Weltlichkeit zu bejahen, ohne doch auf eine gewiffe Christlichkeit

zu verzichten, und die drum das Christentum felbst geschickt
allem Bestehenden anpaßt und die ursprünglich weltüberwindende
Borschaft Christi zu einem bloßen, die übrige Welt verklärenden
Kulturfaktor geftacket — jene Theologie könnte in ihrer Mentalität,
ihren Tendenzen und ihren geradezu erschreckenden Konsequenzen nicht
schlimmer bloßgestellt werden, als es hier einer ihrer Jünger tut,
indem er, nicht ohne eine gewiße selbstbewußte Freude, nichts
Geringe ces unternimmt, als eine Liquidation unseres Christentums.
Gerade deshalb, weil der Verfasser so völlig unbesorgt jene Methode
anwendet und darauf verzichtet, die Konsequenzen dieser Theologie
mit der sonst üblichen Zurückhaltung ein wenig zu verhüllen, mag
die Redaktion der „Neuen Wege"'seinem Aufsatz die Ausnahme
gewährt haben, könnte doch solch offene Selbstdarstellung des Gegners
in ihrem- unbewußten Selbstqericht vielleicht noch eindringlicher zur
Besinnung rufen, a/s alle Darstellungen und Warnungen von der
andern Seite es vermöchten. Wenn ich nun aber gleichwohl jenem,
Aufsatz noch entgegentrete, so geschieht, es lediglich deshalb, weil
a i solchem Musterbeispiel einmal deutlich diese ganze. Art von Theologie

beleuchtet werden kann. .Dabei gilt diese Entgegnung weniger
den inhaltlichen Einzelheiten jenes Aufsatzes, als. vielmehr dessen

Methode;^) daß sie aber, so sehr mit dem Aufsatz im nier auch
dessen Verfasser getroffen wird, nicht die Person, sondern durchaus
nur die Sache bekämpfen will, darf' Wohl als selbstverständlich
gellen."!

In einer Art logischer Deduktion beweist uns der Verfafser
des Aufsatzes, „daß das Christentum unsere Kultur notwendig
einschließen muß," „wenn es für uns Menschen einer bestimmten
Kultur ernstlich Bedeutung gewinnen soll;" da aber „die Kultur
ihrerseits nur möglich ist auf der Grundlage des Staates," „so ergibt
sich der Schluß, daß das Christentum mit und in der Knltur auch
den Staat bejaht," Auf dieses Zentralproblem des Staates habe
drum der Äntimilitanst „alle Energie des Denkens zu konzentrieren,"
denn, da der Staat, dieser Kulturträger, muH einmal behauptet,
ses Militärs und evemuell der Kriegführung zn semer Cxistenz-
sicherung zu bedürfen fo dürfe der Antimilitarist sich nicht auf

lleb r das Sta itsvroblem s.lber, geride auch im Zusammenhang mit dem
Militärpr,'blem, babe ich mich im Septemberheft 1916^er „Neuen Wege" (S. 388 ff,)
näher ausgesprochen,

2) Es fjM mir um so leichter, diese Entgegnung ohne persönliche Gegnerschaft
zu schreiben, als mir der Verfasser jenes Aufsatzes weiter nicht bekannt ist und ich
für ihn> den Theologiestudenten in aufrichtigem Wohlwollen die Hoffnung hege,
daß er der Schnle noch entfliehe, bevor sich die Jüngerschaft in der Meisterschaft
vollendet nnd verhärtet.



— 283 —

das Militärproblem ollem beschränken. Geht er aber einmal ans dieses
Staatsproblem ein, so mnß er nach der Meinung des Verfassers
mohl logischerwcise zu der Einsicht kommen, daß er mit der Ber
Weigerung jener Existenzsichcrnng den Staat selbst bedrohen, damit
aber der Kultur die Grundlage entziehen und mit der Aufhebung
der Kultur das Christentum vor ein „Vakuum" stellen würde,
demgegenüber es wirkungs- und bedeutungslos bleiben müßte. Ts braucht
also wohl nur ein bischen Ueberlegung und Logik - nnd dieselbe
Treue gegen Christus und sein Reich, die erst den Antimilitaristen
die Waffe beiseitewerfen ließ, drückt ihm dieselbe wieder in die

Hand.

Dies die Beweisführung jenes Aussatzes. Alles sehr klar, alles
sehr logisch, ein hübsch aufgerichtetes Häuslein von Begriffen, Sätzen,
Schlüssen nur daß es eben ein bloßes Begriffshänschen ist,
das als solches abseits von allem Leben steht und vom erst m
Hauche wirklicher Lebensstürme weggeblasen wird. Nicht das, daß
diese Schlüsse falsch wären, macht die ganze Beweisführung nichtig,
wiewohl auch da im Einzelnen manches zn bemerken wäre, sondern
daß überhaupt mit logischen Schlüssen solche Fragen beantwortet
werden. Trotzdem, nein gerade weil alles so klar und so überaus

logisch ist, ist es — man verzeihe deu starken Ausdruck —
Unsinn! Denn hier hat die Logik mit ihren Begriffen, Sätzen und
Schlüssen nichts zu sagen und zu entscheiden; nicht um Begriffe
handelt es sich bei unserm Militär- uud Staatsproblem, sonderu
um Mächte, und von diesen versteht die Logik - nichts.

Unwillkürlich fragt man sich ja auch beim Lesen jener
Beweisführung: in welcher Welt lebt denn eigentlich dieser Mensch,
daß er fo unbesorgt mit seinen Begriffen operiert, ohne sich irgendwie

stören zu lassen durch die konkrete Bestimmtheit, die die
Wirklichkeit seinen blaßen Begriffen gibt? Lebt cr ivirklich in nnserer
realen Welt mit ihren Mächten und Gewalten, oder etwn nur
in der Welt seines — Studierzimmers, wo es freilich mitunter
vorkommen mag, daß einer sich derart von der Welt loslöst, ganz
in der Welt der Begriffe und des Systems aufgeht und dann auf
solch doktrinäre Art die tiefsten Lebensproblcme zn lösen versucht.
Da schreibt der Verfasser ganz unbefangen, als handle cs sich nm
lauter Sclbstvcrstä rdlichkciten, von seinem „Staat", feiner „Kultur",
seinem „Christentum" und ist jedenfalls überzeugt, daß niemand
diese geheiligter Begriffe wurcr diskutieren köunte. Hat er deuu

nicht einma' in diesen furchtbaren Jahren des Weltkrieges etwas
davon gespürt, daß eben dieser Kulturträger „Staat" uns in seinem

Macht-, G:walt- uud Kriegsgeist seine ganze grauenvolle Seele
enthüllte und, weit davon entfernt, Kulturgrundlagen zu schaffen, alles
was noch irgendwie auf den Namen Knltur Anspruch erheben durfte,
erniedrigte und zerstörte? daß eben diese herrliche „Kultur",



— 284 —

deren Erhaltung ihm als höchster Lebenszweck der Menschheit
erscheint, sich als gleißender Firniß über rohester Unkultur erwies
und mil ihrem Bankrott jene ganze Kultnrseligkeit, in der Bauhofer
heule noch schwelgt, ganz kläglich zu Schanden kommen ließ? —
daß jeues „Christentum", das diese Kultur „einschloß", und in
sie „aufgenommen" worden war, zugleich mit eingeschlossen uud
aufgenommen wnrde in die fnrchtbare Katastrophe? Haben denn
wir, die wir in all diesen Jahren solches zu erleben glaubten und
deshalb heute diese doktrinäre Sprache mit all den alten, nun
ganz gründlich veralteten Begriffen nicht mehr verstehen könnkn>
geträumt oder träumt dieser junge Theologe, der jene alten
Begriffe von Staat und Kultur unversehrt durch diese Zeiteu
hindurchrettete und genau noch so deukt und schreibt wie einer, der sich

einmal an der Hegel'schen oder sonst eiirer Staatsphilosophie seinen
Begriff „Staat" bildete imd diesen nnn ohne weiteres auf alle
konkreten Staatsgebilde auwendet, sodaß er mit diesem Begriffe
jederzeit von vorneherein, s, prärni alle Probleme spielend lösen
kann, vor die jenes Stück „Welt", das sich ini heutigen Staate
verkörpert uns Christen, die wir doch zn Kindern des Gottcsreichcs
berufen sind, stellt ^ oder ivie einer, der sich an den Epochen
herrlicher Entfaltung des Geisteslebens seinen Begriff „Kultur"
bildete und nun alles, was man fo „Kultur" uenut, den jeweiligen
„Gesamtstatus des geistigen Wesens", ohne weiteres nls höchstes
Gut betrachtet, dem sich alles andere unterzuordnen und einzufügen
hat. Dürfeu wir denn überhaupt in solch unbefangenem Doktrinarismus

von „dem Staat" und „dcr Knltur" redeu und aus diesen
Allgenieinbegriffen Schlüsse für unsere Lcbensentschcidnngcn treffen?
Heißt das iiicht eben aus Mächten und vielgestaltigen Gebilden bloße
Begriffe machen nnd aus der Gewissens- iind Lebenstat eine
logische Deduktion? Abcr hier steht nicht unser Verstand vor
theoretischen Problemen, die er durch dialektische Künste Zii lösen
vermöchte, sondern unser Gewissen ficht fich hineingestellt in den
gewaltigen Kampf zivischen de» Kräften des Gvttesreiches und den
Mächten dieser Welt, hat zu prüfen, was zur Welt und was zum
Gottesreich gehört und hat mit dem ganzen Einsatz der Seele
und des Lebens seine Entscheidungen zu treffen. Das Gewissen hat
es nicht mit „dem Staat" zn tun, einem irgendwoher bezogenen
Allgemcinbegriff, sondern mit dem konkreten Macht- nnd Gewaltgebilde,

das uns hcutc cntgcgcntritt, das als absolute Macht alles,
anch nnser Lcben, unsere Seele und nnser Gewissen, sowie alle
„Knltnr", Moral, Religion seinen Zwecken nnterordnen ivill, das
sich aufbaut auf der Gewalt und deshalb Militarismns und Krieg
nach innen wie nach außen als einzige Sicherungen seiner
Machtstellung kennt iind das, was immer seine Bedeutnng in der früheren
Geschichte der Menschheit gewesen scin mag, jedenfalls heute als
Hemmnis dem Kommen des Gottesreiches entgegensteht und drum



— 28S —

den Christen vor fchwere Entscheidungen stellt^) Das Gewisfen
hat es aber auch nicht mit „der Kultur" im allgemeinen zu tun,
und es nimmt diesen „Gesamtstatus unseres geistigen Wesens" nicht
einfach als jenes höchste Gut hin, dem gegeuüber es nur bedingungslose

Bewunderung und Unterwerfung geben darf, sondern es prüst
mit viel berechtigtem Mißtrauen, was denn an dieser „Kultur"
dem Gottesreiche zugewendet ist und was auch! au ihr zu eben der
Welt gehört, die Christus überwindeu wollte, mit welchen schönen
Namen sie auch immer sich schmücken möge. Hält man sich erst
einmal an unsere wirkliche, konkrete „Kultur", dauu wird sich da
iu nur allzu großem Maße zeigen, daß sie tatsächlich sich „auf
der Grundlage des Staates" erhebt, in jeuem schlimmen Sinne
nämlich, daß, unsere Wissenschaft, Philosophie, Moral uud nicht
zuletzt Religion und Theologie den bloßen ideologischen Ueberbau,
über der realen Basis des bestehenden ökonomischen, sozialen und
politischen Lebens darstellt, was uns durch da? Verhalten der meisten
Kulturvertreter während des Weltkrieges deutlich genug vor Augen
geführt wurde?) Und um dieser „Kultur" willen follten wir den
modernen Macht-, Klassen- und Kriegsstaat mit seinem ganzen
Gewaltsystem bejahen und unfere Hoffnung auf ein Gottesreich und
unsern Kampf für dasselbe preisgeben?

Sonderbar mag es einem nur vorkommen, daß gerade diese
Theologie, die derart sich in den weltfremdesten Abstraktionen bewegt,
dabei doch stets den Anspruch erhebt, besonders tief iu der
Wirklichkeit drinzustehen und mit den gegebenen Realitäten zu rechnen.
Jene Orientierung der ganzen Ausführungen an der „Kultur" weist
uns aber auf die Lösung .dieses Rätsels hin: diese Theologie ist
tatsächlich an eine gegebene Wirklichkeit gebunden, nämlich an die
bestehende Welt mit ihren gegebenen Ordnungen, Verhältnissen/
Herrschaften und Gewalten. Ob man von der „Wirklichkeit" und
ihren ehernen Gesetzen, vom „Staate" und seiner Eigengesetzlichkeit,
oder von der „Kultur" und ihrer Selbständigkeit redet: stets meint
man einfach das Bestehende und alle „Konzentration aller Energie
des Denkens", alle Theologie und Philosophie, all die wirklichkeits-

'> Ohne naher auf den Aufsatz von Dr. A, B art h im selben Heft der
„Neuen Wege" einzugehen, möchte ich doch immerhin im Vorbeigehen bemerken,
daß auch er von einem Begriff des Staates, statt von dem konkreten heutigen,
Staate ausgeht. Gerade deshalb vermag er (s. S, jener von Professor Ragaz
vollzogenen Einreihung des Staates nicht zu folgen und sieht nur eiw Spiel init
Worten, wo es uns um sehr wesentliche Unterscheidungen zu tun ist. Gerade deshalb
sieht er in unserer «Stellung zum Staat nur eine bloße, heute zur Mode gewordene
Hetze auf das Wort Staat und würdigt die sozialdemokratische Beurteilung des
Staates als leninistische Spezialität oder dann als „komische Nuchäffung". Der
Intellekiualist läßt sich, wie durch den Staatsbegriff so auch durch die formale
Demokratie derart blenden, daß ihm ein Klassmstaat innerhalb der formalen Demokratie

als Unding erscheint. Und doch sehe ich gerade in diesem Urteil über die
2) Vgl. meine Ausführungen im diesjährigen Märzheft.



— 286 —

fremden Abstraktionen und lebensfernen Deduktionen haben nur
den Sinn, dieses Bestehende, die Welt wie sie gerade ist, zu
rechtfertigen und zn sanktionieren. Weit davon entfernt, in der „Welt",
und soweit sie dazu gehöreu, im „Staat", in der „Kultur", oder

gar in jenem in die Knltur aufgenommenen „Christentnm" Mächte
zu sehen, die Durch Christi kommendes Reich überwanden werdeu
müssen und deren, vom Verfasser ganz richtig geltend gemachte
Znsamm en hänge nur auf ihre gemeinsame Erlösnngsbcdürftigkcit
hindcntcu, wird hier das Bestehende, ein wenig verhüllt dnrch deu

Begriff „Knltur", als erste imdiskntierbare Gegebenheit genommen,
der gegenüber jede Wcltüberwiuduug allen, Sinn verliert und jede

Hoffnung auf eiu kommendes Goitesreich, von der aus doch unsere
Stellung zu Militär, Krieg, Staat und sogar „Kultur" allein
zu verstehen ist, als Lächerlichkeit erscheint. Dasz jene an der
gegebenen Welt orientierte Theologie, die man vielleicht mit gleich
viel Recht in einem tieferen, denr Sprachgebrauch des Neuen
Testamentes angelehnten Sinn als Kosmologie bezeichnen könnte, misere
Stellung nicht verstehen kann, und drum immer ivieder niit dem

ganzen Aufwand ihrer Logik dagegen anstürmt, ohne uns doch

irgendwie in nnsern, buchstäblich in einer andern Welt funViertcu
Positionen treffen zu können, wird von hier aus verständlich.

Wenn uns die logischen Deduktionen Bauhofers die Methode
diefer Theologie deutlich vor Angen führten, so treten in feinen
weiteren Ausführungen besonders deren Ergebnisse unverhüllt hervor.
Diese find nun wirklich, derart, baß ich iu ihnen nur eine
Liquidierung des Christeutuins sehen kann, wic ja anch die tntsächliche
Stellung dieser Art vvn Theologie und dieses in die „Knltnr"
anfgenommcnen und nns der Grundlage des Staates sich erhebenden
Christentums die völlige Prcisgnbc des Evangeliums an dic Welt,
ihre Mächte und Ziele bedeutete. Seltsam, ja tief betrübend rst cs

nur, dnsi sogar heute noch, nach dem offenkundigen Bankrott dieses

ganzen Dcnkcus, nur ein Thcologe zìi finden ist, der dasselbe aufs
neue wicder zu vertreten wagt, nls wäre die gauze Weltkatastrophe
spurlos cm ihm vorübergcgnngen.

Behauptung vom üilassenstaat eine doktrinäre Befangenkeit und cine arge
Oberflächlichkeit; denn wer aucb heute, und sei's gerade angesichts unserer schweizeriichen
„Demokratie", die große Berechtigung des Wortes vom Klassenstaat nicht einsieht,
der ist das Opfer eines Begriffes geworden und läßt sich diesen seinen Begriff nicht
trüben durch die tatsächliche Beschaffenheit des Staates, Bevor man aber derart
leichtfertig um seiner gutgläubig angelernten Begriffe vom Staate und der Demokratie

willen die These vom Klassenstaat als „komische Nachäffung" abtun zu können
meint, müßte man sich doch einmal etwas ernstlicher mit diesem Teil der
geschichtsmaterialistischen Lehre befassen und all das reiche Tatsachenmaterial entkräften, das
die Vertreter jener Lehre anführten und zu dem ich — ohne Geschichlsmaterialist
zu sein — einen kleinen Beitrag in Heft 2 der „Neuen Wege" lieferte. — Daß man
übrigens vou unserm antiintellektuelistischen Standpunkt aus bei aller prinzipiellen
..Ablehnung" des Staates gleichwohl dessen relatives Recht anerkennen kann
suchte ich in dem bereits erwähnten Aufsatz über das Staatsproblem zu zeigen.



— 287 —

Spielend setzt sich der Jntellektualist hinweg über den Gk>

wisstnskamps dessen, der mit der Gottesreichshoffnung ini Herzen
den Machten dieser Welt entgegentritt, denn diese Mächte
verblassen ihm zu blossen Begriffen, die er kraft feiner Konzentration
aller Energie des Denkens hübsch in ein System zu bringen
vermag. Sollte es ihm da nicht auch gelingen, um die deutlichen
Kundgebungen der Welt Gottes auf Erden, die für die bestehende
Welt freilich die größte Gefährdung bedeuten, herumzukom'men?
Wenn die Stimme Gottes im einzelnen Menschen dnrch cin wenig
Logik beseitigt werden kann, läßt sich da nicht vielleicht anch das
entscheidende Wort, das Gott in Jesus Christus an die Menschheit

gerichtet hat, durch ein paar logische Ueberlegungen für die Welt
unschädlich machen? O gewiß! Solch entscheidendes Gotteswort kennt
und anerkennt unsere Theologie ja überhaupt nicht. Da gibt es nur
eine religiöse Entwicklung, die in ihrem Gange sehr gebunden rst

an die übrige Entwicklung, zumal an die „Wirklichkeit des geschichtlichen

und kulturellen Lebens". „Das Judentum der Zeit Jesu
rmd das Urchristentum repräsentieren eine bestimmte Kultnr, die
der selbstverständliche Untergrund ist für das Wirken, also auch
sür die ethischen, Anschauungen und Fordernngen Jesu nnd der
ersten Christen," sodaß die Ethik Jesu „sich in der ursprünglichen
geschichtlichen Wirklichkeit notwendig und einzig auf diese Kultur
richtet." Da haben wir ja, was wir brauchen: Jesu Botschaft wirkte
sich an jener ganz bestimmten und bedingten Kultnr aus und' richtete
sich einzig auf sie; wir Christen des zwanzigsten Jahrhunderts aber
sind .„auch inhaltlich, qualitativ gegen jene frühere Kultnrepoche
abgegrenzt" — was braucht uns da Jesu Botfchaft mit all ihren
unbequemen, gegen unfere Welt gerichteten Tendenzeu weiter zu
beunruhigen? Welt, sei nur unbesorgt innerhalb deiner qualitativen
Abgrenzung; die Theologie wird jene weltüberwindende Botschaft
schon "derart unsere Kultur „einschließen" lassen, daß das Christentum

ruhig in diese Kultur „aufgenommen" werden kann!
Wer durch die Gedankengänge dieser Theologie sich nicht

überzeugen läßt, sondern naiv jenes Gotteswort der ganzen Sendung
Jesu auf sich uud unsere Welt bezieht, der ist das bedauernswerte
Opfer eines „gesetzlichen" Verständnisses und einer „buchstäblichen"
Befolgung der ethischen Forderungen Jefu. Dieser „Verirrung"
machte sich vor allem der unglückselige Tolstoi schuldig, aber von
feiner Einficht in die zeitgeschichtliche Bedingtheit der Botschaft Jefu
aus mag Herr Bauhofer auch etwas mitleidig lächeln über den,
der, ohne an die qualitativen Abgrenzungen der einzelnen Kulturepochen

zu denken, den Ausspruch tat: „Himmel und Erde werden
vergehen, aber meine Worte werden nicht vergehen", und an dem
durch all die Jahrhunderte und all die qualitativ verschiedenen
Knltnrcpochen hindurch immcr wicdcr Menschen das erfahren durften,
was der Verfasser des Hebräerbriefes in das Wort kleidete: „Jesus



Christus ist gestern und heute eben derselbe und in Ewigkeit."
Denn nicht nur jenen vagen, abstrakten „Geist" wollte Christus
„uuserer Kultur zuführen"; nicht nur „eine erste ^ wohl noch sehr
provisorische, der Ergänzung durch spätere Theologen bedürfende?
— revelatorische Auswirkung" des „ethischen Prinzips" des Christentums

wollte er sein, sondern ein neues Leben und ein neues Reich
verkündete er uns; ja — was das Entscheidende ist — dieses Leben

war er und diese Welt erschien in ihm sichtbar auf Erden. Jenen
abstrakten „Geist" und jenes, der Hegel-Biedermann'schen Dogmatik
uud ihren kleineren Schülern entlehnte „Prinzip" kann man zwar
von ihrem Vertreter loslösen, wo es sich aber um Leben handelt
gewinnt man es nur, wenu' man sich gerade jener „MißachtriNig
der Wirklichkeit des geschichtlichen, des kulturellen Lebens schuldig
macht, indem man Jesus in die Gegenwart versetzt," d. h. wo man
iu der „Situation der Gleichzeitigkeit" mit Jesns lebt (Kierkegaard)
und die unmittelbare Gegenwart dessen erlebt, der von sich sagen
durfte: „Ich bin der Weg und die Wahrheit und das Lebeu" —
freilich „nur im Johannesevangelium", wie diese Theologie sofort
entkräftigend, beifügen wird. Wo Menschen dieses Leben ergreifen,
fich iu diese neue Welt hineinstellen und sie mit ganzer Seele, mit
der Tat rmd dem Leben bejahen möchten, da fallen sie nicht in
ihrer „Verirrung" bloßen „Buchstaben" und zeitgeschichtlich bedingten

„Gesetzen" zum Opfer, sondern dringen gerade aus der bloßen
„Scheinwirklichkeit" unseres kulturellen Lebens ins wahre Leben
des Gottesreiches durch. Wo Gott selber ein Leben gestaltet und
sein Geist die Worte eingibt, da haben wir es nicht mehr mit
einer zeitgeschichtlich bedingten Relativität und nicht mit „Buchstaben"

und „Gesetzen" zu tun, sondern mit jenem Leben, das
allein uns lebendig machen kann. Es gibt Worte, die nie
Buchstaben werden und die auch, keine Gesetze darstellen, weil sie von
jenem Leben zeugen, das an alle Menschen, welcher Kulturepoche
sie auch immer angehören mögen, herantritt als die Befreiung
und Erlösung verheißende frohe Botschaft. Diesem Leben gegenüber
erscheint alle Kultur und sonstige zeitgeschichtliche Bedingtheit als
Nebensache. Drum, während Bauhofer und die durch ihn
vertretene Theologie sich von Tolstoi (und wohl auch dem „buchstäblich"
verstandenen Jesus) durch die Welt getrennt fühlen, können wir
gerade an ihm es erleben, wie alles, sogar die „Kulturlosigkeit" mit
ihrer schrecklichen Gefahr des „Vakuums" (das übrigens selbst eine

unglaubliche Studierstubenabstraktion ist, wie sie leerer und wirklich-
keits-unbekümmerter gar nicht gedacht werden kann) verblaßt, wo
wir etwas von diesem wahren Leben fpüren. Wenn wir dieses
Lebeu, so wie es Gott den Menschen in Jesus Christus offenbarte,
für alle Menschen und alle Welt als den Weg, die Wahrheit
und das Leben geltend machen so vergessen auch wir jene „einfache
Tatsache" nicht, „daß die Ethik uud das Christentum es uicht mit



— 289 —

einem abstrakten, geschichtslosen Wesen zn tnn hat, sondern überall
mit dem wirklichen konkreten Menschen", ^ nur daß ivir Jesu
Botschaft vor diesem wirklichen konkreten, Menschen nicht iavitu-
liei-en lassen, sondern in ihr gerade die Macht nnd Kraft sehen,
die das meiste dieser menschlichen Konkretheit überwindet, um den

Menschen in die Fülle des Lebens hineinzustellen. Die Abneigung
jener Theologie gegen solche absolute Geltung des in Jesus
erschienenen Lebens knnn uns ninw weniger beirren, als wir
dieselben Theologen, die das Evangelium in ihrem Selbständigkeits-
durste als eine historisch bedingte und beschränkte Relativität
hinstellen, nns hnndkehrnm mit all unsrer „Knltur", Moral, Religion
an solche Absolntheiten wie Bismark nnd Wilhelm II., an irgend
eine Klassen-Regierung oder einen Generalstab mit ihren höhern
Staatszwecken bindeu möchten. Allenthalben blinzelt dieselbe Tendenz

hervor, nns von dem lebendigen Gott nnd seinen Kundgebungen
losznlö'sen, lim uns umso fester an die bestehende Welt nnd ihre
Mächte zu fesseln ^ das weltüberlegene nnd weltnberwindende Reich
Gottes zn leugnen, um dafür die „Wirklichkeit des geschichtlichen
nnd kulturellen Lebens" zum Absolnten zn erheben.

Etwas bedenklich scheint diese ganze Argumentation doch auch
unserem Verfasser vorgekommen zn sein: die Christlichkeit seiner

Theologie ist ihm selber derart fraglich geworden, daß er nach einer
näheren Bestimmung ausschnitt, dnrch die nnter solchen Umständen
„die Behauptung einer christlichen Ethik überhanpt noch irgendwelcher,

Sinn" erhalten soll. Diese nähere Bestimmung ist der
„Geist" der geschichtlichen Ethik Jesu, der 'unserer Kultur erhalten
bleiben oder immer wieder ,mn'fülm wei den soll - beim prinzipiellen
Verzicht ans alles was „Buchstabe" nnd „Gesetz" nnd zeitgeschichtliche

Bedingtheit ist, immerhin eine etwas blasse und inhaltsleere
Abstraktion, Ja, die Bescheidenheit in Bezug auf die Christlichfeit
dieser Ethik geht w weit, daß der Glaube an den „Geist" Christi
ganz ruhig „weit von der konkreten geschichtlichen Gestalt Jesu
abführen" darf, wenn wir nur überzeugt sein dürfen, „daß Christus diese

neuen Formen und Inhalte der christlichen Ethik akzeptieren nnd
sanktionieren würde."^ Hier also, beim „Akzeptieren und
Sanktionieren" denen, was die Menschen iii ihrem „Mnt, von der
geschichtlichen Ethik Jesn abzuweichen", nnternehmen, endet — nach
der Meinung dieser Theologie - dns Werk dessen, der gekommen

') Diele famose Stelle scheint nicht von Bauhofer selbst zu stammen, sondern
nnch einem Geistesverwandten zitiert zu scin. Da mir die zitierte Quelle nicht
zugänglich ist, weifz ich nicht, wcr der Gründer dieser christlichen Akzevtationsethik ist.
Ich bcbafte einen Menschen sonst nicht gerne bei einem einzelnen Anssvruch, allein:
«'est Is ton qui t>!t, Ig, m„«!<nis uud dieser Ausdruck ist zu bezeichnend für den

ganzen Geist dieser Theologie, als daß man stillschweigend an ihm vorübergehen
dürfte.



— 290 —

ist, alle Herrschaft und alle Macht und Gewalt abzntun nnd Gott
all, s zn unterwerfen, dainit Gott sei alles in allem.

Und doch scheint es noch einen Bcrührnngspnnkt zivischen
den,, was wir Christentum nennen, nnd dieser Theologie zn geben:
wenn auch Bnnhofcr iii der „historischen Ethik Jesn" nnr „eine
erste revelawrische Auswirkung" des ethischen Prinzips des Christentums

sieln, so bezeichnet er dieses Prinzip dvch imnicrhin als die
Liebe, Könnte es schliesslich nicht doch zn einer, gewissen Einigung
kommen, wenn jene Theologie nnr dieses Prinzip wirksnm ins
Leben hineinstellte, derart das; es den Bann der Formel und des

Prinzip-' durchbräche, umgestaltend an die gegebenen Verhältnisse
heranträte nnd jene tiefe Revolntion der Liebe vollzöge, die ja doch
anch Christns im Ange hatte? Toch nein, diese Theologie bewahrt
ihren intellektnnlistischen Charakter so weit, daß ne ihre „Liebe"
nicht anS dem Reiche dcr Farinelli heraustreten läßt: ivie die oberste
Idee in dcn ncnplntonischcn Zysteinen thront diese Liebe im Jdeenhnnniel
hocherbnbcn nber alles Irdische, Zeitliche nnd Menschliche, zndem,
wiedernn? ivie in den neuplatonischen Systemen, nur eine Stusew-
lciter vor mindcr unbedingten nnd minder gülligen Formen der
Liebe hinabführt. Gegenüber „der Liebe" kann die Nächstenliebe
nur n's bereits getrübte Liebe gelten, denn sie hat nicht mehr
„ariomamchen" Charakter, ist nnr eine „Aenßernng" nnd „besondere

Erscheinungsform" der Liebe, ist auch gar fo konkret, während
man dvch die Abstraktionen liebt, ist nnch gar so spezialisiert, während
man sich an Allgemeinheiten halten ivill, tritt einem auch gar sv

nahe, iodrch man sich tagtäglich in aller Alltäglichkeit mit ihr ein
lassen muß, während „die Liebe überhanpt" dns erhabene Spekn-
iationsobjrlr sür philosophische Betrnchtnngen und vielleicht auch

für harmlos Sonnlngspredigien ist. Wie könnte diese bloße Nächstenliebe

noch als Grundprinzip des Christentums gellen! Nein, nnr
etwas „Mnt, von der geschichtlichen Ethik Jesn nbzuiveichcu," und
man wagt es, „diejenigen Versuche, die nnS ans die Nächstenliebe
als da? fnndementnle, in aller christlichen Ethik schlechterdings
dominierende nnd entscheidende Prinzip festlegen wollen, abzulehnen,"''!
Bor dieser Theologie, der nnr noch „die Liebe", aber nicht mehr
die Nästcnlicbe Grundprinzip des Christentums ist, „fällt Tolstoi".

Diese Climicrnng der Nächftcnlicbe als des Grundprinzips des Christentums,

bei der man sich in die kühne Positur des Wahrheüehelden wirft, erinnert
mich ganz an die Art, in der junge Tbcoloacn, auch im Hochgefühl des Walnlieits-
mutcs, diese und jene Bibclstellc eliminiencn oder diese und jene Schrift als
unecht erklärten, — besonders stolz, wenn sie sich dabei gar noch etwas radikaler als
ihrc Lcbrmei''tcr gebürdeten. Inzwischen scheint der Weltkrieg den Mick dcr Theologen

imni"r!nn derart anf dic groszen Lcbcnsproblemc und dic Bedeutung der
Botschaft Jesu für dieselben hingelenkt zn haben, das; man seinen Wahrhcitsmut
schon an zcntrnlcren, sür die ganze Wclt- und Lrbensgestaltung cntscheidenderen
Punkten betätigen will und so z. B, gleich an die Unechtcrklärung dcs
Grundprinzips der Nächstenliebe geht.



— 291 —

Natürlich! weshalb findet mau aber nicht gerade noch den

„Mut", es auszusprechen, daß auch er fällt, der, noch nicht auf
der Höhe dieser Theologie „der Liebe" stehend, die bloße Nächstenliebe

in den Mittelpunkt all seines Lebens nnd Lehrens stellte und
sogar die Liebe zu den Geringsten der Brüder als das in den

Gerichten Gottes Entscheidende bezeichnete? (Matthäus 25,
40. 45.) Diese Entthronung der Nächstenliebe und ihrer Berküuder
wird dann von unserem Verfasser ganz besonders auf ihre „starre,
absolute und letztlich lebensfeindliche Form des Gebotes des
NichtWiderstandes" angewendet, die angeblich „zur Vernichtung alles Le-
lebendigen" fuhrt. Als „lebensfeindlich" und „alles Lebendige
vernichtend" kann diese Aeußerung der Liebe aber nur dem
vorkommen, der unter Leben jene ganze Welt versteht, die
heute tatsächlich nnr mittelst der durch Jefus abgelehnten Gewalt
getragen und geschützt wird; versteht man aber unter Leben jenen
Strom von Liebe und Güte, jene siegreiche Kraft der Weltüberwindung,

die in Jesus auf Erden erschienen, dann ahnt man. daß
gerade der Verzicht ans Gewalt, auch im Kampf mit der Welt
und dem Bösen, nns. vom Geiste dieser Welt freier nnd reiner macht
nnd lins tiefer hineinführt in jenes Leben nnd jene herrliche Freiheit,

die Gott seinen Kindern schenken will.
Mit der Degradation der Nächstenliebe ist jene Liquidntion

des Christentums vollzogen, nun ist auch, jenes letzte „Prinzip", das
inimer noch störend dastand und die „Aufnahme" des Christentums
in die „Kultur" erschwerte, beseitigt. Nun können die bisherigen
Konkurrenten des Christentums, die mit ihm in zähem Ringen
um die Herrschaft auf Erden standen, und nnter denen gerade der

„Staat" mit seinem Macht-, Geivalt- und Kriegsgcist neben dem
Mammon an erster Stelle steht, vollends ihren Herrschaftsbereich
über die Menschenwelt ausdehnen und festigen. Längst konnten
diese Mächte es nicht ertragen, daß eine nene, so gänzlich andersgeartete

und anders gerichtete Macht, ihre eigene Stellung
bedrohte und die Wclt der Herrfchaft ihres Fürsten entziehen wollte
- doch nun hat's kcinc Not mehr, das Christentum gibt ja seinen
gefährlichen Anspruch anf Welteroberung auf nnd verlangt nichts
weiter mehr, als in dieser Well mit ihrer „Kultur" nnd ihrem
„Staat" „aufgenommen" zu werden, vor welcher Aufnahme cs sich

verpflichtet, dicsc „Knltur" ,einzuschließen nnd „mit und in der
Kultur auch den Staat zu bejahen." JetK kann die Welt, jetzt
könneu auch wir, die wir nach. Bauhofer ja wesentlich durch die

„Kultur" siud, was wir siud, ruhig das Christentum „akzeptieren",
ohne uns damit schwerere,!, nicht' sogleich durch unsere Logik zu
überwindenden Spnnnungen ansznsetzen. Und, da wir ja immcr
noch so ganz allgemein den „Geist" der geschichtlichen Ethik Jesu
festhalten nnd „die Liebe" als Axiom mit ewiger Gültigkeit
anerkennen und. iii Jesu Botschaft immerhin eine' erste Ansivirkung



— 293 —

dieses Prinzipes erblicken, dnrfte wohl auch Christus dieses nnser
Christentum nnd diese Theologie trotz ihrer nenen Formen und
Inhalte „akzeptieren und sanktionieren".

Wahrlich ^ eine granenvolle Kunst, diese Theologie! Ein
bischen Logik, ein bischen Gewandtheit nnd ans der Botschaft der
Wcltübcrwindnng haben wir eine solche- dcr Weltverklärnng, die
zudem noch bom Bcrkünder der crstcrcn akzeptiert nud sanktioniert

wird. Mnß man nichi in tiefster Seele '
erschrecken ob dieser

Kunst, die so gewandt mit leichtfertiger Begriffsspielerei, pardon:
„Konzentration aller Energie des Denkens," dcn lebendigen Gott,
Christns als sein entscheidendes, absolutes Wort an die Menschcn,
die Nächstenliebe, überhaupt alles was ernst, Pardon: „buchstäblich"
und „gesetzlich" genommen, das Bestehende irgendwie stören könnte,
eliminieren kann. Nnd dabei spricht dicscr jungc Theologe sa nur
das etwas unbefangener ans, was eine gewisse Theologie längst
Maßstäbe praktisch anwandte. Deprimierend wirkt es nur, wenn
vertritt nnd was sie in den Jahren des Weltkrieges in größtem
diese Theologie, dic mit ihrcm Segen das furchtbarste Verbrechen
der Weltgeschichte begleitete nnd anfs engste ani Bankrott der ganzen
herrschenden Weltördnung beteiligt ivar, sich nach wie vor am
Tageslichte zeigt, und ihre Vertreter nichts davon zu verspüren
scheinen, daß wir an einem Wendepunkt der Geschichte stehen, nn
dem es nur noch zwei Wege gibt: vvrwärts ans dem alten Wege,
bis znm völligen Untergang, odcr zurück zn Christus, nm in ''einem
Leben und Reiche die Befreiung vom furchtbaren Flnch diefer Welt
zn erfahren: Welt oder Gottesreich, Christns oder Cäsar!

Sollen wir nns wundern, ivenn in dieser entscheidungsvnllen
Lage immer mehr Menschen anftreten, die alle Theologie niid Philosophie

mit ihren Deduktionen nnd Knnststücklein beiseiteschieben, die
Machie dieser Welt, die dein Kommen dcs Gottesreichcs entgegenwirken,

als das erfassen, ivas sie sind, schlicht aber entschieden der
St'mnn' ihres Gewissens folgen nnd sich sür ^M^Z Sache ein-
einsetzen? Gegenüber jener Theologie berührt einen solch offenes
Horchen nnd 'ckckirlstes ^eho^chen als große Befreiung, Diese Menschen
spüren das Ringen der Mächte und wenden sich drnm von den
bloßei' Begriffen ab: sie stellen sich, vom Gewissen geführt, in
diesen Kampf der Mächte hinein nnd snchen nicht mit ihrer Logik
dieselben in ein harmonisches System zn bringen. Jene Theologen
sehen zwar in ihnen Bnchstnbendiener nnd Gcsetzcskncchtc,
weil die Hofsunng ani Gottes Reich, die ihnen ans den
„Buchstaben" des Evangeliums entgegenleuchtet, ihnen in der brennt;
und zugleich — die harmonische Vereinigung beider Vorwürfe mögen
nnsere Logiker felber vornehmen — sehen sie in ihnen Verirrte,
die fich „durch ein? rein subjektive Marime bestimmen lassen", weil
sie sich nicht derart ans Gegebene nnd Bestehende ketten lassen,



-V^V'^'l — 2M

daß sie demselben auch noch ihr Gewissen zum Opfer bringen.
Doch es, handelt sich bei folchen Gewissenstaten nicht um „rein
subjektive Maximen", wie die dürftige Logik wähnt, sondern um die
sehr objektive Macht des Willens Gottes, die sich nns im Gewissen
kund tut; und die Sache, der diese Menschen dienen wollen, greift
freilich, „über nnfere bloße individuelle Persönlichkeit" weit hmans
— ist es doch eben jenes Reich, Gottes, das vielleicht doch universellere
Bedeutung und zwar universellere H eils bedeutung hat, als der
Fortbestand unseres Staates mitsamt seiner „Kultur".

Die Entscheidung, die bereits manche tapfere Christen getroffen
haben, tritt immer mehr an uns alle, an die Einzelnen, die Völker,
die Christenheit heran. Dürfen wir jetzt, wo wir eben erlebten,
was Militarismus und Krieg, diefe Wesensäußerungen des Staates,
auf Erden anrichteten, wo wir tagtäglich erfahren, wie verheerend
dasselbe Prinzip auch im Innern der Völker aus die
Volksgemeinschaft wirkt, wo wir sehen, wie derselbe Geist immer mehr
auch von der kapitalistischen Welt auf die sozialistifche übergreift und
eben jenen Sozialismus, der uns doch eine höhere Form menschlichen

Zusammenlebens, als es der kapitalistische Macht- und Klassenstaat

bieten konnte, bringen sollte, in seinem Entstehen fchon zu
vergiften droht — dürfen wir jetzt, an diesem entscheidenden Wendepunkt,

' weiterhin dieses Gewaltsystem bejahen und sanktionieren?
Mir steht das eine fest: wenn jetzt nicht die allgemeine Abrüstung
kommt — nnd dürfen wir von den Regierungen, die uns ihren
Geist in den Friedensverträgen von Brest-Litowsk und Versailles
zeigten, hier Entscheidendes erwarten? — danu müssen die Völker
die Sache in die Hand nehmen, wenn sie nicht völlig ans ihrer
„Grundlage des Staates" und an dessen Mitteln der „Existenzsicherung"

zugrunde gehen wollen. Das dürfte aber kaum auf anderem
Wege möglich sein, als indem immer wehr Einzelne vortreten,
die ihre Hand 'einfach nicht mehr dazu bieten, den alten Fluch zu
erhalten. Daß ihre Ablehnung von jeglichem Militarismus sie auch
dem Staat inimer mehr entgegentreten lassen wird, scheint mir
sicher zn sein: auch er gehört I«, mitsamt einem guten Teil feiner
„Kultur", zu jeuer Welt, die Christus überwinden will — und wir
treten au all diese Lebensfragen heran als solche, die nicht in der
Welt, sondern im Gottesreich ihr Bürgerrecht haben möchten und
ihre Entscheidungen treffen nicht 'aus ihrer Weltgebundenheit,
sondern aus ihrer ihnen von Christns geschenkten Gottesreichshoffnnug
heraus. R, Lejeune.



— 294 —

Ldristentum, Kultur, Staat.
Eine Erwiderung.

JUas Militärproblem hat für den Christen nicht nnr aktuelle Bell
S deniung währelid des Krieges gehabt, foilderu geiviß kommt

ihm cin prinzipieller Charakter zu. Ebenso ist offenbar, daß
Zusammenhänge mit den Problemen des annates uud dcr Kultur
in ihrem Verhältnis zu Gott du siud. Darin hat O. Banhvfer in
seinem Artikel in der Mainummer der Neueu Wege ganz recht. Fast
iil allem andern aber zeichnet er für Einen, dem die Wahrheiten
des Reiches Gottes zu oberst steheil, falsch. Er hat schon darin
nirrecht, daß er zu sehr aus Zusammenhängen Jdentifikntioilen schafft.
Dienstverweigerung ist doch — auch prinzipiell betrachtet — nicht
so einfach Leugnung des Staates und Verneinung der Knltnr.
Wäre aber uun einmal so allgemein die Frage nns gestellt, wir
müßten die Wahl eutgegen dem Verfasser jenes Aufsatzes treffen;
nicht um des Staates und dcr Kultur willeu deu Militärdienst
billigen, sondern um der Liebe willen die „Güter dieser Welt"
dahingehen. Ohne Verehrung des Buchstabens sind da wesentliche

Worte Jesu gültig: „Was hülfe es dem Meuscheu, wenn er
die ganze Welt gewänne (saint Staat und Knltur), aber Schaden
litte an seiner Seele?" Der Arine, dem das Himmelreich ist, auch
der Arme im Geiste, er steht im Reiche Gvttes höher als der
Reiche, der seines Ncichtumes wcgcu seinen Nächsten zu lieben
aufhört.

Doch wir brauchen nicht so weit zu gehen. Jn der Fülle des
Lcbcns sind nur Zusammenhänge, wo dcr Systématiser Glcichuugcn
sieht. Das Problern liegt denn doch nicht so, daß wir in der
Weigerung des Blutvergießens alle Kultur erschüttern. Entweder
sind der Dienstverweigerer Wenige, und der Erfolg ihrer Handlung
im Volksganzen ist nicht von Bedeutung, oder der Geist Gottes
ergießt sich über die Vielen und dann — sind Kriege nicht mehr,
und der Staat bedarf keiner militärischen Macht. Es ift noch eine
dritte Möglichkeit: Ein Volk voil Menschen, die das Schwert nicht
anrühren, wird von Gewalttätern angegriffen. Was dann? — Das
ist cinmal geschehen in ausgeprägtester Form, und jene Wirklichkeit
der Kämpfe des jungen Christeutums mit dein römischen Staat
bildet die gewaltigste Epoche der Kircheugeschichte. Damals haben
sie gelitten und in unschuldigen Leiden ein Stück Welt nberwimden!.
Eine Spiegeluug des unschuldigen Leidens des Menschcnsohnes zur
Erlösung aus dem Bösen. War jener „Nichtwiderstand" der Märtyrer

verkehrt? Theologen in der Art Bauhofers hätten damals
(kein Erfolg war offenbar, nur „die Verrichtung alles Lebendigen
und die Fiktion einer siegreichen Liebe") sicherlich so gelehrt: „Der
Kaiferkultus die Grundlage des militärischen Gehorsams Staat



— 295 —

Kultur. Christen des dritten Jahrhunderts in analitativcr
Verschiedenheit. Sanktionierung durch Jesus in neuen Verhältnissen

..."
Nun, ohne Spott, es liegen heute wirklich Probleme da. Im

Altertum hatte die Christentcnhcit es leicht, die „Wclt", die sie
schlechthin verwarf, war außerhalb dcr Kirchc und der Christ hatte
-mil ihr völlig gebrochen. Seitdem, aber Staat und Kirchc sich dic
Hand gereicht, ist die Reinheit verloren gcgangcn, dic Spannung
zwischen Gott und der Welt sind uun innerhalb der cincn christlichen

Gesellschaft. Das Christentum durchdringt dic Welt und will
sie von innen her umgestalten, umgekehrt ist die Welt in das
Christentun? eingetreten uud droht es zu übcrwuchcrn nnd zn
erstick«?. In der Fülle der Spannungen gilt es nun die Richtschnur
zu finden, die uuser Haudelu regelt. Gott uud Welt einander
entgegengesetzt, kann die Regel nur lauten: Wo in der Gesellschaft
„Welt" ist, müssen wir, so wir Jesu Nachfolger sind, zu ihr uus
iu scharfen Gegensatz stellen. Und im Militärwesen tritt nns sicherlich

ein Stück „Welt" entgegen. In einen ungeheuren Organismus

werden wir da hineingestellt, der dem massenhaften Töten
dient und uns in der Technik unsern Nächsten umzubringen
ausbildet. Gilt das Waffenhandwerk irdischem Bcsitz? Fürwahr toten
Gutes wegeu besudle ich meine Hände uicht mit Blut. Gilt
die Verteidigung der politischen Freiheit? Darum hatten die Juden
Jesus verworfen, weil er nicht im heiligen Kriege die vcrhaßte
heidnische Fremdherrschaft abgeworfen hatte, cs fehlte ihm so cin
wesentlicher .Ausweis, um als der erwartete Messias anerkannt zu
werden. Auch die natiouale Freiheit ist eiu Gut, das Jesus un?

Höheren willens entwertet hat. Nein, es ist klar, wer heute dcn
Mehrdienst verweigert aus Glauben, er steht in der Reihe sencr,
die einst den Kampf mit der „Welt" siegreich bestanden, uud auf
die wir heute alle in der Kirche so stolz sind. Nicht wahr?

Doch nun vom Militär hin zum Märchen vom Staat, der
unseres Waffendienstes nicht entbehren könne. Wirklich? Es ist
nicht wahr, ein Staat kann ohne allgemeine Dienstpflicht
'ausgezeichnet gedeihen. Europa vor dem 1.7. Jahrhuudert und viele Völker
außer Europa reden noch heute eine deutliche Sprachc. Nnd nnr gegen
die allgemeine Dienstpflicht wenden wir uns, solange der Staat mehr
dem Reiche der Welt als dem Gottes angehört, mögen jene, die
ihnl ergeben sind, ihren Waffendienst leisten. Christus gibt dcr
Welt keiu Gesetz, er hat Gott offenbart und ihr das Gericht angesagt,

Abschaffung der allgemeinen Dienstpflicht aber bedeutet Schwächung

des Militärs und damit Schwächung des Staates? Was ist
dazu' zn sagen? Des Militärcs bedarf der Staat des Schatzes
nach außen wegen. Religiöser Antimilitarismus ist international
und die Heere sind gegenseitig geschwächt. Der militärischen Gewalt
sodann bedarf der Staat, soweit er eine Institution ist, deren Macht



in dcn Dienst irgendwelcher innerer Vorherrschaft einzelner Volks-
klaffen gestellt ist, mögen diese Klassen die Minorität oder Majorität
des Ganzen bilden. Das tut der heutige Staat. Die Maschinengewehre

vor deu Banken sprechen deutlich. Soweit hier der Staat
geschwächt wird, ist es kein Verlust, anch da müssen ivir ja den
K«mpf gegen ein Stück Welt aufnehmen. — Der Staat ist ein
vielfältiges Gebilde, in dem die verschiedensten Kräfte fich durch-'
kreuzen. Er legt auch Straßeu an, vcrwnltet Pvst nnd Eisenbahn,
schafft Schuleu. Solcher seiuer vou Jedermann auerkanuten Seiten
wegen bedars er keines Wasfenschnpes.

Aber solche zivilisatorische Werte erwuchsen erst auf dcm
Boden eiuer Ordnuug, die auf Gewalt des Staates gegründet
ist? Wirklich? Garantieren uns mächtige militärische Staaten
besonders dic Ordnung? Hatte nicht Rnßland allgemcine Dienstpflicht

nnd bildet heute weithin eiu Chaos? Gerudc wegen des
Glaubens an die Muht der Gcwntt, dcr scinc frühcrcn nnd heutigen
Beherrscher bejeelt! Wir meinen, viel mehr aber als Geivalt sei

ties innere Sittlichkeit und Glanben in Gott dcr Ordnung licfster
Grund, Je, mehr Solcher sind, die in völligem Ernste in der
Nachfolge Jesn stehcn, umso licferc Grnndlagen dcr Ordnung hat
cin Volt gefunden.

Es ist ficherlich nicht so, dasz Kultnr und Militär Korrelate
bilde,,!. Waffen zerstören mehr Kultur, als sie ermöglichen. Und
übrigens ist Kultnr auch nicht ein Gut, an dem wir nnterFllen
Umständen festhalten: Steht sie Gott im Wcge, so schreiten wir
über sie hinweg Und Knltur ist erst noch vielfach in ihren Grund
lagen uugötilich, Ueberall, wo sie für einzelne Volksschichten erst
erinöglich! wird, indem andere für diesc die Arbeit verrichten müsscn.
Wcnn die. Einen leben, um die Kultur zu gemessen, und Andere
für dieie arbeiten müssen, nm lcbcn zu könueu. Banhofcr schildert
den Wert der Knltur nnd ergrimmt ob ruchlosem Buben, die den
gothischcn Dom vorbedacht zerstören wollen. Sonderbar, so oft
hören wir diese schlngende Illustration des Problems von Kultnr
inid Christentnm und es ist noch nie geschehen, dasz solche Gefahr
sei tes wäre denn - im Krieg!). Ein anderes Bild aber, das vielfach

Wirklichkeit ist taucht vor meincm Blickc auf nnd beleuchtet
das Problem Kultnr und Liebe: Eiuc abgearbeitete Fnmilicnmntter
wäscht mühevoll in fremdcn Kcllcr, damit des Hanfes Tochter Zeil
habe, im KUusthnns moderne Richtungen zn studieren, einen schönen,
Roman zu lesen oder zur Pflege körperlicher Kräfte sich dem Sporte
zu widmen. Nicht wahr, zum schönen Teil ruht die hohe Knltnr
der Einen auf der Not dcr Auderu. Da nenne ich die Knltur
widergöttlich. Musi iiu,! das Christentum solche Kultur in sich
„einschließen", nm uns sim Beispiel jene Tochter) zn „crrcichen"?
Nach solcher Denkuugsart hätte Jesus mit den Theologen uud
Reicheil seinerzeit auch glimpflicher umgehen müssen, nm sie für



— 297 —

das Evaugelium zu erreichen. Branchi denn Gott nnser, muß cr
sich mit unserm Ich abfinden, um uns zu erreichen? Ich meine,
er spottet unser, und daß wir alles drangeben dürfen, um die
eine kostbare Perle zu gewinnen, sei lauter Gnade.

Gewiß wir sind mannigfaltig verbunden mit unserer Kultnr,
sind überhaupt geistig aus ihr herausgewachsen. „Sie bestimmt
unsere geistige Physiognomie." Das bedeutet aber noch lange nicht,
daß das Christentum sie völlig zn übernehmen hat. Ich bleibe dabei,
wo die Kultur widcrgüttlich ist, heißt es verzichten, so wir Jesn
Jünger sind. Das Verhältnis zwischen Gott nnd Kultur ist dann
nicht Verbindung, sondern heißt Entweder-Oder. Alles, was dem
Apostel Paulus früher cin Gewinn war, seine ganze Knltnr, hat
er um Christi willcn für Schaden erachtet. Bedenke, was das
Wort Hingabe, in dem eine ganze Fülle göttlichen Lebens uns
entgegentritt, bedeutet, eben Hin-Gabe. Die Größten des Gottesreiches

haben ihre Habe nnd ihre Knltnr hingegeben, ja sic haben
sich selber hingegeben. Eckhart sagt: „Bittet nnsern lieben Herrn, daß
wir nnsere Seele hassen soweit sie nnscrc Seclc ist." Stirb und
werde Es ist also vielleicht gar nicht so schlimm, wenn wir ohne
Kultnr >,nicht mehr wir selber" sind. Um vom Meister, dcr nicht
aus fich selber herausgeredet, zn schiveigeu, sei noch einmal an dessen

gewaltigsten Apostel erinnert, der sprach, er lebe, aber nicht er
lebe, er selber, sondern Christus lebe in ihm. Oh wären wir
hellte nnr etwas mehr nicht mehr wir selber!

Es feien keine Mißverständnisse. Wir reden keiner Askese

schlechthin das Wort. Geistige Werte, welcher Art, seien gepflegt,
aber nie nm den Preis des höchsten Wertes, der Liebe nnter den

Menschen. Sie ist das oberste, denn sie ist heilig. Ueber die
Liebe in ihrer zeitlosen, unbegründbnren Gültigkeit hat Banhofer
schr schön geichricbcn.

Schade, daß er darans alles wicder nnfhcbt in seiner
Unterscheidung der Liebe von dcr Nächstenliebe. Jcncm Akrobatenstück

vcrmng mein Geist nicht zu folgen. Hat solcher Distinktionen
wegen Jesus das Wort gesprochen: So ihr nicht werdet wic die
Kinder ?>l Die tiefe heilige Liebe, in der wir ein Stück Himmelreich

erfassen, ist halt doch die Nächstenliebe. Als wesentlich andere

Ansdrncksfvrmcn der Liebe kenne ich neben ihr nnr die erotische
Liebe, diesen natii lichen, triebhaften Prototypns der wahrhaften
Liebe und dic Eigenlicbc, dic keine Liebe ist. Liebe zur Familie,
znm Freunde, zum Volk ist jc nach ihrcr Tcndcuz Nächstcnlicbc
oder Selbstsucht. So ihr Kennzeichen die Abgrenzung nach außen

'1 Der Tcttbcwcis, dcm er sich doch nicht um Wortklauberei handle, ist für
den unbefangenem Leser wohl kaum zwingend: Bauhofer lehnt es ernstlich ab,
sich auf die Nächstenliebe als das fundamentale Prinzip christlicher Ethik festzulegen,

srgc> ist Liebe nnd Nächstenliebe zweierlei.



— 298 —

ist, so bedeutet sie Bevorzugung und ist Kollektivegoismus, so ihr
Kenuzcicheu die Selbstverleugnung des Einzelnen für den Andern
ift, ist auch sie Nächstenliebe. Das plumpe Unverständnis derTol-
stojschen Forderung des „Nichtwiderstehens" sollte einem Theologen
nicht möglich sein. Es heißt nicht: Widerstehe nicht dem Bösen!
sondern: Widerstehe dem Bösen nicht mit Gewalt! Es handelt sich

führe, die nie das Böse überwinden, sondern stets ihm dienen,
sondern die eigenen Waffen führe, mit der Waffenrüstung
darum, daß das Gute in seinem Kampfe nicht des Feindes Waffe
Gottes streite. Wer diese nicht kennt, suche ihre Schilderung in
den Briefen des Paulus, der in Gottes Geheimnisse tief eingedrungen
ift. Warum überhaupt inimer Tolstoj als Zeugen jener Lehre
anrufen, gehen wir doch unmittelbar zu den Quellen des Glaubens.
Wir finden sie im Neuen Testament bei Paulus und — Jesus.
„Segnet, die euch verfolgen vergeltet niemandem Böses mit
Bösem.... so deinen Feind hungert so speise ihn, dürftet ihn
so tränke ihn, Laß dich nicht vom Bösen überwinden,
sondern überwinde das Bös e m i t d e m G u t eu -, lesen
wir nickt in einer Schrift Tolstois, sondern bei Paulus. Und dieser
Lebensstrom geht aus von der Bergpredigt Jesus!

Die Worte der Bergpredigt find nicht zufällig aus
palästinensischer Kultur erwachsen, sondern für Jesu wesentlich. Nicht der
Mensch Jesus sprach sie, sondern Gott, der im Fleische Wohnung
nahm. Nicht historische Ethik einer besondcrn Epoche ist hier
gegeben, fondern ewige Wahrheit Gottes, Und darnm gilt sie auch
heute noch In ihr steht der Manu, der die Grenze seines Landes
nicht mit dem Gewehre verteidigt, in ihr der Mann, der cs
verachtet einer Idee mit Eisen nnd Blut zum Siege 'helfeu zn wollen.
Er handelt im „Geiste" der geschichtlichen Ethik Jesu, den Ban-
hofer fordert. Der Dienstverweigerer handelt nämlich nicht nach einem
Buchstaben der Schrift, fehlt doch im Evangelium eben jener Buchstabe,

der den Militärdienst verwirft, was oft genug gerade gegen
den Dienstverweigerer angeführt wird! Ihn treibt nicht der Buchstabe,

sondern der Geist Gottes, Er treibt von innen her und wer
für Gottes Wirken blind ist, meint Gottes Knecht handle nach

^ rein subjektiver Maxime. Wie es sich besser in der Polemik
fügt, wechselt der Vorwurf starrer Buchstabengläubigkeit mit derN
des reinen Subjektivismus gegenüber der einen lästigen Tatsache ab.

Ich wäre fehr begierig zu hören, wie Banhofer (ohne
subjektive Maxime!) etwa die christliche Ethik formuliert, deren
treibende Grundidee der Geist Jesus ist, die von seiner geschichtlichen
Ethik abweicht und nicht den Sinn hat, Jesus in die
Gegenwart zu versetzen. Das erinnert doch etwas bedenklich

an den Großinquisitor, der durch Jesus in der Gegenwart arg
belästigt spricht: „Morgen verbrenne ich Dich. Dixi." Tie sittlich

,u Forderungen Jesu erledigt Barhcfrr als zeitlich wandelbare, blos



— 299 —

historische Ethik. Da fragen wir, ob denn nicht in seinem Tode
Jesn seine Botschaft vollendet. Sein Tod ist der höchste NichtWiderstand

und darin wird der Fürst dieser Welt überwunden. War
das Krenz nur damals der Weg Gottes, heute müßte Jesus zum
Schwerte grcifeu, statt als Lamm, das der Wclt Sünde trägt,
sich opfern zn lassen? Banhvfer grenzt sich als Christ unseres
Jahrhunderts svwcit gegen andere Epochen ab, dasz Jesns nicht
in seine Gegenwart versetzt sein darf. Wir aber sagen: Jesns Christns
gestern nnd hente nnd derselbe in alle Ewigkeit. Denn, das ist
nnser Glande, Jesns ist nicht bloßer Mcnsch im wcchsclndcn Strome
der Zeit, sondern Gottes Sohn gezeugt vor Ewigkeit.

ch

Ich weiß cs, Gottcs Wcgc scheu und sie beschreiten, ist nicht
dasselbe. Abcr um zn ihnen zu gelangen, ivollen wir unsern Blick
frei halten. So weit imr seinen Willen nicht tun nnd uns doch
mit dem Namen Christen bezeichnen, müssen ivir znm mindesten
nns schuldig bekennen, nicht nns der'Schwäche ein Prinzip bilden,
sondern demütig znr Gnnde fliehen, vergessen was dahinten liegt
nnd uns nach dein vorgesteckten Ziele strecken, dein Kleinod, welches
vorhält die himmlische Bernfnng in Christo Jesu. Emil Blum.

«otttriea Kellers Persönlichkeit.

^n der Republik Maren seit der letzten jener politischen Umgestal-
'I tungcn, dnrch ivelche das Volk sich verlorene Rechte erneuert

oder vvrhandeue erweitert, vierzig Jahre verflvssen, nnd es

war im jüngsten Geschlechte der Wille einer neueren Zeit reif szc-

worden, ohne daß dic noch herrschcndcn Träger dcr früheren
Gestaltung denselben kannten odcr anerkennen wollten, Sie hielten
die Welt und dcn Staat, wie sie gerade jetzt bestanden, sur sertig
und gut und wiesen ihre Mitwirkung zu jcdcr erheblichen Aendernng
mit einem beharrlichen Nein von fich, indem sie sich ans leine

unnnterbrochcnc Tätigkeit in der mählichen Ausbildung des Be-
stehenden, einst so Gepriesenen zurückzogen. Dnrch diesen Widerstand

erwarben sie sich das Aussehen von Stehenbleibenden, ja
Feinden des Fortschritts, nnd erweckten cine jc länger je heftiger
gereizte Stimmung gegen sich. Da sie aber die Geschäfte sachlich
imd redlich besorgten und alle Mühe auf allerlei Dinge verwendeten,

welche an sich keineswegs wie Rückichritt anssnhcn, so ivar
der Ansang zu einer großen Aktion schwer zn finden. Denn iwcnn
das Volk hiebei nicht den Anstoß zn gewaltsamen Ereignissen
gewinnt, woraus an einem Tage von selbst das Geinnnschte sich



— 464 —

ewstenlum uns Kultur.
Ein Nachwort zur Debatte über „Christentum, Kultur, Staat",')

R, Lejeune sucht inj feiner Entgegnung auf meinen Aufsatz zu
zeigen, daß die von mir vertretenen Anschauungen über Christentum

und Kultur einer „Liquidation des Christentums"
gleichkommen. Stillschweigen könnte als Zustimmung gedeutet werden.
Darum feien einige ergänzende und erweiternde Ausführungen zu
meinem früheren Aufsatz gestattet, mit welchem übrigens dieser durchaus

zusammengehalten werden muß. Auf persönliche Polemik soll
dabei nach Möglichkeit verzichtet werden.

Eine prinzipielle Erörterung über die Methode sei
vorausgeschickt. '

Die Welt, iu die der moderne Mensch hineingestellt ist, ist
eine ungeheuer komplexe Größe. Der beständige Antagonismus der
verschiedensten Lebensformen und Lebenstendenzen, in den jener
einbezogen ist, und! der der modernen Welt in besonderem Maße
das Gepräge des Chaotischen gibt, weckt durch den Konflikt feines
Ich mit einer dieser Lebensformen das Bewußtsein feiner Jchheit
und zugleich ein mehr oder weniger deutliches Bewußtsein von
der Struktur der Welt, an die er nun nicht mehr in dumpfer
Unbewußtheit hingegeben ist. Damit entsteht für ihn die Nötigung,
die verschiedenen Strömungen des geistigen und sozialen Lebens

zu beurteilen, zu bewerten, im Konflikt der Lebensmächte Stellung
zu nehmen. Der Standort, den er wählt, geht, wenn es sich nicht
um einen reinen Opportunismus handelt, letzten Endes nicht aus
Ueberlegungen rationaler Natur hervor, sondern aus dem Willen,
aus einem Akt der ganzen Persönlichkeit, aus Ueberzeugungen
irrationaler Natur. So kann sich ein Mensch z. B. für die Liebe
entscheiden, d.h. Christ werden, wenn ihn ihr Absolutheitsanspruch
und -charakter innerlich überwältigt und überzeugt. ^ Das ist das
Irrationale (oder „Intuitive") an aller Ethik. Aber damit ist erst
der Maßstab, der Standpunkt der ethischen Beurteilung gewonnen.
Von da aus wollen nun jene Lebensmächte gewertet, aber allererst
auch in ihrem Wesen erkannt werden. Es muß ihre Stellung
im Lebensganzen und! aus ihrem Zusammenhang mit der übrigen
Wirklichkeit ihre relative Berechtigung in ihr, endlich ihre
Bedeutung und ihr Wert im Lichte des ethischen A priori bestimmt
werden. So muß ich z. B, die Relation kennen, die zwischen dem

Militär-, dem Staats- und dem Kulturproblem besteht, wenn ich,

dem einen oder dem andern dieser Komplexe gegenüber eins sittliche
Entscheidung zu treffen oder ein sittliches Urteil zu fällen habe.
Damit ist noch nichts über die Entscheidung präjudiziert. Aber es

ist geradezu ein sittliches Postulat, daß man im vollen Bewußtsein

Vgl, meinen Aufsatz im Maiheft und die beiden Entgegnungen von
R, Lejeune und Emil Blum im Juniheft der Neuen Wege,



— 465 —

der Schwere und Tragweite 'eines Schrittes seine Entscheidungen
trifft. Eine denkende Auseinandersetzung mit den Lebensproblemen

wird durch eine allem Intellektualismus abholde Ethik keineswegs

überflüssig gemacht, jene braucht nicht schon selbst Intellektualismus

oder der Ausfluß eines solchen zu fein.
Ueberflüßig würde sie nur dann, wenn es a priori feststände,

daß jene Lebeusmachte als das absolut zu Negierende und zu Verwerfende

sich ausweisen. Dann reduziert sich, das ganze ethische Problem
auf die rem praktische Frage, wie sich der Mensch von dieser
Welt des Bösen löst und dauernd freihalten kann. Das ist z.B.
wesentlich die Einstellung des jungen Christentums zur „Welt".
Aber überhaupt allen großen radikalen Bewegungen eignet mit
einer gewissen inneren Notwendigkeit diese Tendenz des
Entwerten s : der Reformation, der französischen Revolution, dem

Sozialismns wie dem Bolschewismus. 'Diese ungeheure
Vereinfachung, die das ethische Problem hier durch einen unerbittlich scharfen
Dualismus erfährt (Gotti — Well: Kirche der Gläubigen — Kirche
des Antichrist: revolutionäres Proletariat — reaktionäre
Bourgeoisie), verleiht diesen Bewegungen ihren großzügigen, aufrüttelnden,
zur Entscheidung zwingenden (gelegentlich auch vernichtenden)
Radikalismus.

Die Frage ist, ob für Christ und Christentum derselbe radikale

Dualismus geboten ist angesichts der heutigen Welt. — Oder,
da die Erlösungsbedürftigkeit der „Welt" von keinem Christen in
Zweifel gezogen wird, so kann dieselbe Frage so formuliert werden:
worin besteht die Erlösung?

Hier beginnt nun wieder das Gebiet individueller Entscheidungen,

die in den Tiefen des Irrationalen der Persönlichkeit
erfolgen. Mit diesem Vorzeichen der Subjektivität find die beiden
folgenden Sätze zu verstehen:

Ich möchte — symbolisch gefprochen — die ungeheure Welt
geistiger, kulturhafter Werte, die die „Idee Goethe", der „Heide"
Goethe^) repräsentiert, ins Reich Gottes hinübernehmen.

Die Erlösung besteht nicht in der Eliminierung aller
gegebenen Lebensformen und Kulturwerte, sondern in der Erfüllung,
in der Durchdringung derselben mit einem neuen, dem göttlichen
Geist — konkret: der Liebe.

Einer vollständig negativ bewerteten Welt gegenüber ist nur
der eine Gedanke am Platze: wie man sie möglichst rasch und möglichst
radikal überwindet. Di« Parole „Revolution" ift hier der Parole
„Evolution" mindestens gleichberechtigt, wenn nicht das sittlich ein-

') Diese Selbstbezeichnung Goethes gewinnt mir in diesem Zusammenhang
typische Bedeutung: sie symbolisiert die Werte einer aufzer-christlichen Kultur. Wie
viel Goethe dirckt und indirekt dem Christentum doch zu verdanken hat, ist mir
natürlich bewußt, — Der Ausdruck „Idee Goethe" stammt aus dem prachtvollen
Goethebuch von Timmel.



— 466 —

zig Gebotene. Anders bei einer Einstellung zur Welt, die iu ihr
wertvolle und notwendige Kräfte am Werke sieht, die freilich überall
einer letzten Erhöhung bedürfen. Bei diescr Einstellung tritt ein
bedeutsamer Faktor in die Ethik ein: die Eutwickluug, formal
gesprochen die Zeit. Diese Ethik - man könnte sie vielleicht die
„evolutionäre" neuucu, diq mit dcr Entwicklung rechnende, da die
Bezeichnung „cvolntionistisch" bcreits festgelegt ist für eine Bc-
trachtungsiveisc, dic das ethische Prinzip selber als in Entwicklnng
sich befindlich annimmt — sieht der Tatsache fest ins Ange, daß
bestimmte ethische Postulate bei einer gewissen Konstellation der
ihnen entgegeusck'heuden Kräfte und Lebensformen, bei der allseitigen
Berkettung und Verschlingnng allcr Lebcnsbczichungcn viclleicht nicht
sofort nnd nur stufenweise und anuäheruugsweise realisiert werden
können, wenn nicht die Moral selber sich an d er Ethik
verbluten soll. Ich erinnere als an cin besonders einleuchtcndcs
und aktuelles Beispiel au das Rußland um die Zeit des Brest-
Litowskcr Friedens, wo seinen Führern entschlossene Pazifisten die
Fortführung des Kampfes nahelegten, um dem deutscheu Militarismus
nicht durch das Ausscheidet! aus dem Kampf zum Siege zu verhelfen.
— Es sei uus gestattet, den eben kurz ausgeführten Gedanken
einmal mit fremden Worten zum Ausdruck zu bringen; sie entstammen
der feinen Feder eines l9lö gefallenen französischen Künstlers, den,

Kultur, Christentum, Krieg im vollsten Sinne erlebte Größen waren'),
,,.4près I« oonklit, ««rix qui auront plsinnment et liliale-

ment rempli leur« «bizutions envers leur pnv« su trouveront
su luve eis devoirs autrement graves, et cle realisation impos-
sibls cmant uu présent. >lais précisément là sera le clevoir
cls projeter notre ektort vers l'avenir. - Ils devront terulre
leurs énergies à ekl'acer la trae» (tes contacts blessants entre
nations, l^a révolution lrailçuise, malgré ses lautes, malgré
certains reculs clans l'ordre pratique certaines intériorités de
construction, n'eu a pus inoins t'ixê dans l'âme Kumaiiie cette
admirable postulation de l'unité nationale, llm bien! les lrorrours
de la guerre do 1914 conduisent à l'unité européenne, l'unite
de race, (üo nouvel etat ne s'établira pas saris heurts, spo
Nations, litiges, pour des tsmps indéfinis, mais, indubitablement,
la ports s'est maintenant ouverte sur ce nouvel bori^on."

Und nuu der wohl am meisten angefochtene Teil meiner
Ausführungen: die „Degradation", dic „Entthronung" der Nächstenliebe

und ihrer Vcrkünder, die — ein wahres „Akrobatenkuust-
stück" (diese ganz kleine Anslcsc schmückender niid kommentierender
Attribute zu einzelnen Wörtern nnd Sätzen meines Aufsatzes sei

hier vorzuführen erlaubt) — den Schlußstein iii jcucr „Liquidation
des Christentums" bilden soll, die man in meinen Ausführungen

l) „i^sttrss à'un sul6àt", iVàris, t^Käpelot, (Auch deutsch bei Rascher, Zürich.)



— 467 —

erblickt hat. Nach Blum gibt es neben der Nächstenliebe nur zwei
andere Formen von Liebe: die erotische, eine naturhafte Vorstufe
der wahrhaften Liebe,, und die Eigenliebe, die keine Liebe ist. Ich
kenne noch eine andere Liebe, die berechtigt, die heilig ist, Kenn sie

ans ^ de r Liebe kommt: „Es gibt eine Selbstliebe, die heilig
ist" (Ragaz: „Du sollst", 2. Auflage, Seite 24). Jn der ursprünglichen

Wirklichkeit ist es freilich nicht so, daß die Liebe gewissermaßen

in zwei Provinzen, in zwei gegeneinander stren/g geschiedene

Formen zerfiele (wie zwei sich ausschließende Begriffe, die
einem gemeinsamen Oberbegriff subsummiert siud), von denen bald
die eine bald die andere in Aktion träte auf Grund der jedesmaligen
Erwägungen und Entscheidungen des Intellekts und der Impulse
des Willens. Diese ganze Scheidung von Selbstliebe
nnd Nächstenliebe ist im Grunde eine künstliche, das
Erzeugnis unseres intellektualistischen, in starren Begriffen sich

erschöpfenden, statt an Lebenswirklichkeiten sich orientierenden und
belebenden Denkens, und der Konflikten zwischen Nächstenliebe und
Selbstliebe (nicht Selbstsucht) beruht zu einem großen Teil bloß
ans dieser künstlichen inadäquaten Trennung. Es gibt nnr die eine,
übergreifende Liebe, die freilich diese beiden Möglichkeiten, diesc,
beiden Aktionsrichtungen in sich schließt, die wir, sie nicht nur
begrifflich, fondern im Gefolge der Begriffe alsbald auch sachlich aus
ihrer Einheit heraushebend und verabsolutierend, als Nächstenliebe
und Selbstliebe bezeichnen. Die Liebe, je echter, je ursprünglicher,
je göttlicher sie ist, weiß unmittelbar aus sich selbst heraus, wie
sie zu haudeln hat, ob im Sinne der „Nächsten-" oder der „Selbste-
Liebe, Aber gerade, weil die Liebe nicht in der Nächstenliebe oder
in der Selbstliebe aufgeht, wird danu diese aus der Liebe fließende
nnd von ihr diktierte „Selbstliebe" immer zugleich als eine höhere
Form der Nächstenliebe, und die „Nächstenliebe" als eine höhere
Form der Selbstliebe erscheinen. — Dieser Gesichtspunkt erweist sich

duch als fruchtbar auf Jesus angewendet, während mit eiuem streng
gefaßten Begriff von Nächstenliebe bei ihm nicht recht auszukommen
ist, wie ihm denn in der Literatur und schon von den Jüngern selber
(vgl. Mk, 14,4—7) immer wieder Einzelnes zum Vorwurf
gemacht worden ist.

Der französische Pofitivist Aug. Comte hat gesagt: „Du sollst
deinen Nächsten mehr lieben als dich selbst!" — predigte der
Begründer der ..rsligion cks l'Kumanits" eine größere, heiligere Liebe
als der VerküUder und Träger der göttlichen Liebe? Und damit
es uicht ein bloßer Streit um Worte wird und wir üns Nicht
bloß an konstruierte Konflikte halten, so sei hier an einen, wirklich
tragischen Konflikt zwischen Selbstbehauptung und Liebe zum Nächsten
wenigstens erinnert und die Frage gestellt: wie ist es zu beurteilen,
daß Friedrich, Hebbel die menschlich hochstehende Elise Leasing um
seiner Kunst, seiner Künstlermission willen opferte? Wir enthalten



- 468 -
Uns eines Urteils, sagen aber soviel: Liebe ist nur möglich in einer
Persönlichkeit, Persönlichkeit aber setzt irgendwelche (natürlich nicht
brutale und unbeschränkte) Selbstbehauptung voraus. Das innere
Heranwachsen und Reifen, das „Sich-Sam'meln", das Warten bis
„die Stunde gekommen ist" für die große Liebestat, bis mau reich
genug ist um sich selber geben zu ^ dürfen: das ist nichts anderes
als Selbstbehauptung. Selbstbehauptung und Liebe zum Nächsten
sind eben keine Gegensätze, sie gehen beständig in einander über:
nnr die Begriffe schließen sich aus. Aber Begriffe sind ja eine
die Wirklichkeit alterierende, den lebendigen Fluß des Lebens atomi-
sierende Abstraktion: die Begriffe sind darum hier irrelevant. Sobald
wir aber Selbstliebe und Nächstenliebe als Gegensätze konstruieren und
erleben, dann wird die Selbstliebe Sünde und die Nächstenliebe
ein Torso der einen, umfassenden, wirklichen Liebe, die — der
echte Ring — uns verloren ging.

Eiu kurzes Wort endlich zu der von Herrn Lejeune spöttisch
so genannten „Akzeptationsethik". Ohne sachlich auf die Frage
nochmals einzugehen, da ich meine Ausführungen gegenüber feinest,
wie oft, gewaltsam ironisierenden und fachlich danebengreifenden
Auslassungen vollständig aufrecht erhalte, sei hier nur so viel
gesagt, daß ich mich ^ ich bin der Verfasser jener zitierten „famosen"
Stelle') — keineswegs für den „Gründer dieser christlichen
Akzeptationsethik" halte, ich glaube vielmehr nichts wemger getan zu
haben als das (formale) Prinzip, als Idee und Ideal aller christlichen

Ethik, die nicht gerade iin il al io Christi ist, bezeichnet zu
haben — z. B. der Ethik des Herrn Lejeune. Mit wünschenswerter
Deutlichkeit und begrifflich, scharfer Formulierung findet fich diese
'Idee schon bei Paulus: vergl. I. Kor. 7,25,40; 14,37.

„Gottes Wege sehen und sie beschreiten, ist nicht dasselbe"
(Bluw), Dieser Satz gilt von uns allen. Aber — matt verzeihe
uns ein hartes nnd pharisäisch klingendes, aber gar nicht pharisäisch
gemeintes Wort (in Wahrheit liegt eine bittere und bittende Frage
darin) — fpricht dieses Wort nicht im besonderen die
Tragik des antimilitaristischen Theologen aus?

"Trotz „Liquidation des Christentums" und ähnlichem glauben
auch wir nicht nur die Hüter und Verklärer der bestehenden Welt
zu sein, sondern einem kommenden größeren Reiche zu dienen. ,,I^a
ports s'est ouverts sur os nouvel Kordon." Für alle.

^ Oskar Bauhofer.

>) Aus einer in der Schweiz, theol. Zeitfchr. 1918, S, 119 f. teilweise
wiedergegebenen Korrespondenz zwischen dem Herausgeber und mir; die Abweichung meines
jetzigen vom damaligen Standpunkt ist in meinem ersten Aufsatz angedeutet,

Redaktion: Liz, Z. MsMieu. Gymnasiallehrer in Zürich; L. ««g«2.
Professor in Zürich; c. 5tiltKtIderger. Pfarrer in Winterthur, — Manuskripte
und auf die Redaktion bezügliche Korrespondenzen sind an Herrn ftagsx zu senden,

— Druck und Expedition von «. g. NlNckt« S Lo. in Basel.


	Christentum, Kultur, Staat : eine Entgegnung ; Christentum, Kultur, Staat : eine Erwiderung
	Anhang

