
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 13 (1919)

Heft: 5

Artikel: "Jedermann sei untertan der obrigkeitlichen Gewalt" (Römer 13, 1-7)

Autor: Reich, Rud.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134492

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134492
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 241 -
wird uus entweder in anarchische Zustände des sinnlosen Kampfes
aller gegen alle führen,, oder es gelingt uns, einen sozialistischen
Staat zu fchaffen, das heißt euren Staat, der viel mehr als der
bisherige am Aufstieg und der freien Eutwickluug auch der breiten
Massen inleressiert ist, der stark und frei über deu wirtschaftlichen
Einzelegoismen steht, es gelingt uns serner, den Individualisierten,
nur seinen privaten Erwerbs- oder vielleicht Kunst- nnd Wissens-
intcrcssen Lebenden, zur Mitverantwortung für die Interessen aller
Volksgenossen, und damit des Staates he-anzuziehen.

Für die durch die Gunst des Gesastckcs Individualisierten
lautet daher die Parole: Verantwortlichkeit in Empfinden
uud Tat für das ganze Volk und seine Organisation,
den Staat; für die Massen, die bonder liberalen
Entwicklung des vergangenen Jahrhunderts noch
nicht viel Gutes erfahren haben: Raum für die
Entwicklung der Einzelseelc, damit sich ihr Bestes
entfalten kann. Dr. A, Barth,

„Zeclermann sei untenan der obrigkeitlichen
«ewalt".

Römer 13, 1—7.

JUas Wort soll zunächst aus dem ganzen Zusammenhang der Ge-

» danke» des Paulus verstanden werden, und dann möge einigen
Ueberleguugeu Ausdruck verliehen sein.
Paulus war ein Mann der Hoffnung. Er lebte wie alle

prophetischen Geister so stark in Gott, daß er sozusagen die Welt
Gvttes mit Häuden greift; daß ihn vvn der Verwirklichung derselben
nnr eine ganz kurze Spanne Zeit trennt; er ist gleichsam vvr der
Tür der Gvtteswelt. Er hat eiu sv intensiv in Gott gesammeltes,
auf Gott konzentriertes Leben, daß er den Bringer des Göttlichen,
den Christus jeden Augenblick erwartet; seine Seele war auf's Höchste
gespannt auf das, was in allernächster Zeit geschehen werde. Es sind
da Gaben und Kräfte in Tätigkeit, Sehergaben und visionäre Kräfte,
die aus geheimnisvoller Quelle auftauchen; und sie werden zur
Hoffnung. Aus der Hoffnung gehen der Menschheit die tiefsten Wahrheiten
auf; nur ein Ziel läßt das Tiefste an geistigen Werten zum Durchbruch

kommen; durch die Hoffnung holen die Gottesmänner die tiefsten
geistig-sittlichen Wahrheiten aus Gott heraus. Das kvmmt daher,
iveil sie einen Gvtt vvr sich haben, der lebendig ist. Wem aber Gvtt
der lebendige Gott ist, der muß hoffeu. Die Art der prophetischen
Geister ist es dann auch, daß ihre Hoffnung zur Aktivität wird, d. h,
sie wirken ans die Welt ein. Sv hat Paulus kraft der Hoffnung



— 242 —

seine übermenschliche Arbeit geleistet und Gemeinden des Christns
aufgebaut und dadurch den Wahrheiten in Jesus für die Welt
Bahn gebrochen. Von der Hoffnung aus ist auch das Wort vom
Untertansein den obrigkeitlichen Gewalten zu verstehen. Christus
kommt, und mit ihm bricht die neue Zeit, die Gotteszeit, an: Das
ist die Erwartung der Gemeinden. Bis dahin ist ihr Leben in dem

.Zeitalter, in dem sie stehen, ein Zwischenzustand. Der bald
anbrechende Tag der Ankunft des Christus wird Alles ändern. Daraus
ergibt sich die Frage, wie sie sich zu den Weltverhältnissen,
insbesondere zur Obrigkeit, der sie unterstehen, und zum Staat, dem sie

angehören, stellen sollen. Sollen sie sich unterordnen oder nicht?
Solange es sich nun um Entrichtung des Zolles und der Steuern und
um Ehrerbietung gegenüber den diese Abgaben einziehenden Beamten und
überhaupt gegenüber der Obrigkeit, also um äußere Lebensbedingnngen
handelte, war kein Grund da, sich nicht unterzuordnen; das waren
Notwendigkeiten für die Existenz des Staates; sie selbst aber hatten
ja anch Teil an dem Dasein rmd der Ordnuug im Reich; irgendwo
muß der Mensch doch leben; also muß er auch beitragen dazu, daß
das Leben und Ordnung und Sicherheit möglich ist. Das fordert ja
auch die Liebe gegenüber den übrigen Staatsangehörigen. Anders
natürlich würde die Sache, wenn ihre höchste Freiheit, die des

Glanbens, von der Obrigkeit angetastet oder gar Nnterdrückt würde.
Dann gälte die Unterordnung nicht mehr, natürlich nicht im Sinne
einer Revolte, fondern im Sinn der Bereitschaft zum Leiden oder gar
Sterben. Aber dieser Fall trat ja damals noch nicht ein. Darum
wäre auch eine Verweigerung der Unterordnung in diesen Dingen
gar nicht am Platze gewesen; sie hätte vielmehr nur schlimme Folgen
gehabt für das innere Leben. Denn der Ungehorsam in Bezug auf
diese äußeren Lebensbedingungen hätte ja unbedingt die Spannung
der Seele gelockert, hätte von der inneren Sammlung auf das Ziel
hin, von der geistigen Aufgabe abgehalten; und diese bestand ja in
der Bereitschaft auf das Kommen des Christus und das Eintreten
des neuen Zeitalters, will sagen in der Lebensweise und Lebenshaltung,
die dieser Bereitschaft würdig ist. Beschäftigung, auch abwehrende,
negative, mit sekundären Dingen hindert ja immer die Konzentration
auf die innere Wahrheit der Ereignisse und Dinge. Das Wort vom
Untertansein unter die Obrigkeit stammt aus dem auf's Innerste
konzentrierten Geist des Paulus. Mit seiner Hoffnung ist also die tiefste

Innerlichkeit verknüpft. Das wird noch deutlicher, wenn wir
überlegen, daß in dem Wort auch ein Gegenfatz gegen die Juden
steckt. Das Wort ist an die Christen in Rom gerichtet; in Rom nun
waren die Juden einige Jahre zuvor unter dem Kaiser Claudius
ausgewiesen worden. Vielleicht liegt die Ursache der Tumulte, die zu
dieser Maßregel Anlaß gaben, im Chauviuismus der Juden. Jn jener
Zeitepoche wuchs sich ja' dieser mächtig aus und führte schließlich auch

zum Untergang des Volkes. Weil sie einen Juden-Messias erwarteten,



— 243 —

der das Judenvolk ivieder zu Selbständigkeit uud Freiheit fuhren
und damit dann auch zum herrlichen Vvlk über alle Völker der Erde
erheben werde, konnten ste eine heidnische Oberherrschaft nicht
anerkennen und einen heidnischen Staat in seiner Existenz nicht
unterstützen; und diese Denkart führte vielleicht gerade in Rom, der Stadt
des Kaisers, zu Ausbrüchen. Wenn dem so wäre, läge in der Mahnung

des Paulus zum Gehorsam gegen die Obrigkeit der Gedanke:
sie sollen es nicht gleichtun Jenen, und eben damit zeigen, daß sie

nicht einen Messias erwarten, der zu äußerem Glanz führt und dann
auf diesem „weltlichen" Wege das Reich Gottes brächte; sondern ihr
Messias, durch den sie zu neuen Menschen geworden sind, werde sie
in eine neue Welt erretten, die von Gott her errichtet wird, einer
Welt, die mit Macht und Gewalt nichts mehr zu tun hat. Nach
Allem, was Paulus geschrieben hat, wäre der ewigmenschliche Gehalt,
dieses Gottes-Reiches eine durch den lebendigen Gott vom Innern
des Menschen aus gestaltete Welt. Es liegt da dem Gehalte nach
eine Aehnlichkeit mit dem Worte Jesu vom Kaiser-Zins vor. Da
waren es Nationalisten, Chauvinisten, die die Fremdherrschaft je balder
je lieber hofften abschütteln zu können, in der Meinung, wenn Jesus
wirklich der Messias sei, müsse er vor Allem die jüdische Gottesherrschaft,

frei von aller Unterwerfung unter nicht-jüdische Oberherrschaft,
herstellen. Aber Jesus sagt: nicht Erhebung gegen den Kaiser; zahlt
ihm die Steuer nur; das Heil liegt für euch nicht in äußern Dingen;
sondern innere Umwandlung, innere Umkehr, geistiges Neuwerden tut
not; das Andere besorgt dann Gott. Also Innerlichkeit bei Jesus
wie bei Paulus.

Paulus redet bei alledem aber keineswegs verächtlich von der
Obrigkeit: er stellt ihr vielmehr eine hohe Aufgabe; er sieht in der
Regierungsgewalt die oberste Instanz, die das Gute fördert und das
Böse unterdrückt; die dem, der das Gute tun will, Rückhalt bietet
und dem, der das Böse will, das Böse wehrt, ja die den Bösen richtet.
Es ist gewiß nicht von ungefähr, daß er diese hohen Gedanken von
der Aufgabe der Obrigkeit gerade nach Rom schreibt, an die Stätte,
da das Recht gepflegt wurde; sie wurden dort am besten verstanden;
ja vielleicht ist gerade die Formulierung derselben im Hinblick auf den
Bestimmungsort des Schreibens entstanden. Aber freilich sind sie
vertieft, haben sie ihre Wurzeln in festem Erdreich; der Gehorsam gegen
die Obrigkeit soll aus dem Glauben herausfließen; denn sie ist von
Gott angeordnet. Gott braucht die Regierungsgewalten um seiner
Ziele, um seines Reiches willen. Sie sollen denen, die seinen Willen
tun, Lebensmöglichkeit bieten, also in gerechtem Sinn sie in ihrem
Streben, das Gute zn tun, vor Andersdenkenden schützen und ihnen
in dieser Weise dienen ; Gott erreicht ja durch Jene sein Ziel; also ist
die Obrigkeit Dienerin Gottes: sie muß helfen zu Gottes Reich. Aber
daraus folgt wohl auch, daß der Gehorsam gegen die Obrigkeit nur
so lange gilt, als sie diese ihre Aufgabe erfüllt. Es liegt drum auch



- 244 —

die Frage nahe: hätte Paulus wvhl auch sv geschrieben, als die vberste
Instanz jenen Schutz nicht mehr übernahm, sondern selbst das Gute
unterdrückte und dem Bösen ihren Arm lieh? Als sie den Glauben
an den lebendigen Gvtt, den Gott, von dem das Gute stammt, nicht
einmal mehr duldete? Hätte er so geschrieben, wenn er die ganze
Gefchichte des Christentums vor sich geschaut hätte? Man kann mit
Recht sagen, das sei eine müßige Frage. Jn der Geschichte kann man
ja auch in der Tat nicht mit „Wenn" nnd „Aber" operieren: Situationen

sind gegeben. Und doch haben Fragen solcher Art ihr Recht
insofern, als sie uns zum Nachdenken über den Unterschied in den

geschichtlichen Situationen sühren können. So führt uns das
Nachdenken über jene Frage den Unterschied, der im Hinblick auf das
Christentum zwischen den geistigen und politischen Verhältnifsen jener
Zeit und denen der modernen Zeit besteht, vor Augen. Nur die eine

Tatsache, daß das Christentum damals mit Staat und Politik noch
nichts zu tun hatte, gibt zu denken. Jetzt ist das anders. Daran
halten wir uns.

Hoffnung und Innerlichkeit bleiben unangetastet; sie sind
integrierender Bestandteil jedes echten Christentums. Wenn auch die Dinge
nicht so gekommen find, wie die erste Christenheit sich dachte, so wird
die Hoffnung lebendig sein und als eine Kraft sich erweisen, solange
der Glaube hineilt zu Gott als dem lebendigen Gott. Und auch die

Innerlichkeit wird zum Glauben gehören, weil der lebendige Gott der
lebendige Geist ist. Aber weil die Weltlage sich geändert hat, gehen
dementsprechend von der Hoffnung und der Innerlichkeit auch andere

Forderungen aus.
Das Christentum hat seit jener Zeit eine Geschichte innerhalb

der Menschheit gehabt. Das, was damals Eigentum kleiner Gemeinden

war, ist in die Welt hinausgetreten mit dem Anspruch, die Welt
zu erobern, d. h. sich der Welt gegenüber durchzusetzen. Es drang
in die Weltverhältnisse und Welteinrichtungen ein; wo es aber in
diesen Verhältnissen und Einrichtungen einen Geist fand, der stch mit
seinem Wesen nicht vereinigen ließ, gab es Kampf. Und dieser Kampf
setzte bald ein und zwar gerade in einer Weise, die dem Pauluswort
von der Obrigkeit zu widersprechen scheint. Zu Zeiten des Paulus war
Christus und das Weltreich noch nicht zusammengestoßen, und darum
konnte er so schreiben; als aber der Konflikt eintrat, waren die Christen
der Obrigkeit nicht mehr Untertan. Denn sobald ihr Innerstes
bedroht wurde, d. h. sobald an Stelle des Glaubens an den ewigen lebendigen
Gott die an den Staat, ein vergängliches Menschengebilde, gebundene
Knechtschaft des Denkens trat; sobald an Stelle des Mittels zum
Zwecke der Staat zum Selbstzweck wurde, war es aus mit der
Unterordnung unter jenes zum Absoluten erhobenen Relativen. Es war also

nur ein scheinbarer Widerspruch gegen das Pauluswort; in Wirklichkeit

blieben sie der Innerlichkeit treu. Das Christentum brachte ja die

völlige Freiheit von der Welt, der Menschengeift sollte gebunden sein



— 245 —

allein in Gott, auf daß Gott durch den Menschen die Welt gestalten
könne.

Der Mensch ist geschaffen zur Geistesfreiheit. Paulus braucht
öfters das Wort: Söhne Gottes, Sohnschaft Gottes. Das ist ein
außerordentlich kühner Ausdruck: der Mensch steht frei Gott gegenüber;

er hat des Vaters Geist und Wesen erkannt; er ist nicht
bevormundet mud tut doch aus freien Stücken, weil er des Baters Geist
hat, des Vaters Willen; er steht wohl unter, aber doch auch neben
Gott. Das ist höchste Geistesfreiheit. Diese Freiheit kommt daher,
weil im Christentum, der Menschengeist Gott nicht mehr, weder an
bestimmte Grenzen innerhalb der Menschheit noch, an bestimmte
Formen, bindet, sondern ihn frei walten läßt über die ganze Welt
hin. Er ist aber äußerlich frei, d. h. an keine Menschheits- und
Weltschranken gebunden, weil er innerlich frei ist. Gott ist gebunden
nicht nur nicht durch andere Mächte, sondern auch nicht durch stch

selbst. Er ist eben der lebendige Gott. Alles Leben außerhalb Gott ist
gebunden; das Leben in Gott ist durch nichts gebunden, weil Gott
Geist ift. Der Geist aber ist immer aufbauend; d. h, er zerstört nicht
anderes Leben, sondern fördert es in seinem Wesen, daß es zur höchsten
Entfaltung, die als Möglichkeit in ihm ist, gelangen kann, Gott wird
also die lebendigen Wesen, die selbst Geist haben oder mit der
Möglichkeit, geistig fich zu entwickeln, begabt sind, zur höchsten 'Geistesstufe
gelangen lassen wollen. Gott ist Liebe, weil er Geist ist. Jn Gott
ist Leben und Liebe eins. Darum kann der Mensch auch mit völligem
Vertrauen an Gott glauben. Er kennt keine Furcht vor Gott; ja
Scheu, Ehrfurcht; aber,keine Furcht. „Furcht ist nicht in der'Liebe;
wo Furcht ist, da ist die Liebe noch nicht vollkommen." Auch die
Gerechtigkeit Gottes ist in seiner Liebe eingeschlossen; sie liegt in dem in
seiner Liebe begründeten Ziel, die Menschen zu seiner Freiheit zu
erheben. Nur von hier aus kann sie gefaßt werden.

Solches Verhältnis des Menschen zu Gott führt zur höchsten
Freiheit, zur Geistesfreiheit. Diese geistige Freiheit^ führt aber ganz
von selbst zu einer umfassenden nnd dauernden Gemeinschast mit
anderen Wesen, die auch zu geistiger Freiheit berufen sind; zu einer
Gemeinschaft, die alle Lebensäußerungen, nicht nur Kunst und Wissenschaft,

nicht nur Nationalität oder Zugehörigkeit zu einem und
demselben Volke, sondern den ganzen Menschen umfaßt und eben
deshalb, weil es sich um ewig-menschliche Werte handelt, cmckSvon Daner ist.
Mit andern Worten: Der Menschheitsgedanke folgt notwendig aus dem
lebendigen Gott. So fehr sind Gott und Menschheit verbunden, daß
der Menschheitsgedanke geradezu als Kriterium für die innere Wahrheit

einer Religion kann angesehen werden. Desto wahrer ist eine

Religion/ je klarer die Tendenz zu einer dauernden und umfassenden
Gemeinschaft in ihr liegt. Hierin ist wohl überhaupt der letzte Sinn
rmd das letzte Ziel der Religion und der aus ihr fließenden Erlösung
zu suchen; sie will eine aus geistiger Freiheit geborene Gemeinschaft



— 246 —

schaffen. Das ist freilich ein Ziel, das nicht in diesem Leben stecken

bleibt, sondern über dasselbe hinausgeht, wo die letzten Schranken
des Naturhaftcn wcrdcn gehaben sein. Aber das Streben nach dieser
Einheit des Menschengcschlechts, die vvn pvlitischcn, nativnalen,
„religiösen" nnd andern crdhaftcn Schranken nicht darf gestört werden,
ist dcr Inhalt dcs auf den lebendigen Gott gerichteten Denkens und
dns Ziel dcr Erlösung des Mcnschcngeschlechts, wobei die Erlösung,
eben ivcil sic ans Gvtt stammt, bei denr Geist, Leben und Liebe Eins
ist, Erlösung durch die Liebe ist. Das Christentum ist darum die
menschlichste aller Religivncn, nnd die göttlichste zugleich. Es gibt
reine höhcre Fvrdernng als der Menschheitsgedanke, weil cr aus Gvtt
selbst, aus dem lebcndigen Gott, fließt. Darnm ist anch diese

Fvrdernng kein ans der blvßen Reflexion herausgebvrener Zwang, sondern
er ist das Leben selbst, freies, starkes, kämpfendes Leben, vvr dem nur
besteht, was aus ihm selbst stammt; alles Andere ist dem Tode versallen.

Selbstverständlich wird sich die Menschheit immer in Gruppen
gliedern; das Erdcnlcben bedingt das. Aber einerseits svll das Ewig-
Menschliche in den einzelnen Gruppen herausgearbeitet iverdcn; cm-
ocrerscits svllen die Kreise der Gruppen keine Hemmung für die
lebendige Gemeinschaft der Gruppen untereinander bilden.

Daß die einzelnen Gruppen auch „Obrigkeiten" haben, ist
Notwendigkeit. - Arbeitsteilung, Ordnung, Verschiedenheit der Veranlagungen

bedingen das. Sie müssen auch mit einer gewissen Autorität
ausgestattet sein. Nnr sollen diese Obrigkeiten aus dem Ganzen
herauswachsen, sollen „Organe" sein. Obrigkeit ist immer etwas
von oben herab. Der Wille zu jener Gemeinschaft foll jedoch und
kann anch uur von innen heraus stammen. Der Geist muß sich

seine Einrichtungen schaffen; aus dem Geiste heraus müssen die zur
Abwicklung der Geschickte uud zur Ordnung nvtwendigen Organe
geschaffen und die Verabredungen und Vereinbarungen innerhalb der
einzelnen Gruppen und zivischen deu Gruppen untereinander getroffen
werden. Dazu müssen alle mithelfen; nicht die Obrigkeit soll rcgicren,
sondern mithcrrschcn, mitregieren, mitarbeiten an der Verwirklichung
jener Gemeinschaft, ist die Aufgabe Aller, die Einsicht in das Wesen
dcs Menschcngeistcs haben. Das schließt nicht aus, daß die „Obrigkeiten"

auch wachen, aber eben in dem Sinne, daß sie ihre Augen
immer offen halten auf jenes Ziel hin; ste sollen auch dcn die
Gemeinschaft störenden Elementen gegenüber ihre Autvrität geltend
machen können; schrankenlvse Frciheit wvllen wir nicht, svndern Freiheit

des Geistes, die dem Naturhaften Schranken setzt. Das aber
hindert keineswegs, daß auch die Menschheit über ihre „Obrigkeiten"
macht; wenn die Obrigkeit dcn menschheitumfassenden Willen nicht hat,
svll sie dazu gezwungen vder dann ersetzt iverdcn. Denn die Organe
sollen den Gcist der Menschengemeinschaft, den Menschheitsgedanken,
widerspiegeln.



— 247 —

Daß die öffentliche Meinung durch die, die, im weitesten Sinn
genommen — Schule, Presse «. — an ihrer Bildung arbeiten, von
diesem Menschheitsgedanken soll durchdrungen werden und daß die
Kirche hiebei ihre besondere Aufgabe hat, braucht wohl kaum gesagt
zu werden. Hierin liegt die Forderung: wir brauchen Menschen, in
denen jenes Ziel einer dauernden und umfassenden Gemeinschaft lebendig
ist. Vor ihrem Geiste gilt es sich zu beugen, d. h. es gilt ihn
anzuerkennen als den Geist, der die Menschheit und den Menfchen
vorwärts, dem höchsten Ziele entgegenführt. Dann wird die Menschheit
sich auch „Obrigkeiten" schaffen, die ihrem Ziele angemessen sind und
wird sie aus freien Stücken achten als ein Teil von stch selbst.

Rud. Nnch.

Lbrlstentum. Kultur, Staat.
Ein Seittag sur Diskussion Kver Âas Miiltârprsdlem.

D > Man wird es der Redaktion der Neuen Wege Dank wissen müssen,
> » » daß ste in einem Zeitpunkt, wo infolge des Kriegsabschlusses
^ » « das Militärproblem aus dem Stadium der Aktualität in das
einer relativen Jnaktnalität gerückt ist und die Kriegsmüdigkeit sich

vielleicht auch auf das Kriegsproblem erstreckt, doch diesem
unvermindert ihre Aufmerksamkeit schenken und ihr svlche im Kreise der die

Zukunft bedenkenden Menschen sichern will. Denn dieser Frage kommt
ein prinzipieller Charakter zu; sie hat darum mit ihrer
augenblicklichen Aktualität oder Nichtaktualität nichts zu tun und verlangt
eine prinzipielle Stellungnahme und prinzipielle Lösung. Wir
machen gerne von dem im Hinblick auf die Wichtigkeit der Frage
höchst verdankenswerten Anerbieten der Redaktion, in den Spalten
der Neuen Wege auch „gegnerische" Ansichten zn Worte kommen
zu lassen, Gebrauch.

Man wird das Militärproblem nicht irgendwie tiefer durchdenken
können, ohne dabei notwendig auf das umfassendere des Staates
zu stoßen, von dem jenes ein Teil ist. Es kann nur eine verhängnisvolle

Verwischung und Abschwächung der Schwere des Problems
bedeuten, wenn — ein Fehler, in den z. B. viele Dienstverweigerer
verfallen sind — man glaubt, fich auf das Militärproblem im engsten
Sinne beschränken zn können. Der Antimilitarist, der nur den Kriegsdienst

abzulehnen, nicht aber den Staat an fich zu leugnen glaubt, wird
schließlich zugeben müffen, daß er sich mitten im Staatsproblem
befindet, denn der Staat behauptet nun einmal, des Militärs, sei es
als eines gleichsam bloß potentiellen, sei es als eines aktiven Faktors,
zu seiner Existenzsicherung zu bedürfen. Auf dieses Zentralproblem


	"Jedermann sei untertan der obrigkeitlichen Gewalt" (Römer 13, 1-7)

