
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 13 (1919)

Heft: 4

Artikel: Kirchenpflichten des Augenblicks

Autor: Ernst, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134487

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 183 -
zu überwinden vermögen. Der Geschichtsmäterialismus stellt uns
eine gewaltige Aufgabe, aber eine Aufgabe, die jene Kräfte, denen er
vertrauen möchte, niemals zu lösen im Stande sind. Er lehrt uns
wieder achten auf das sehnsüchtige Harren der Schöpfung, die wartet
auf die Offenbarung der Söhne Gottes und bis jetzt mit uns seufzt
und mit in Wehen liegt; — er führt uns hin zu einem neuen
Verständnis des Evangeliums, der Botschaft vom kommenden Gottesreich.
Das neu Verstandeue Evangelium zeigt uns aber zugleich, wo die

Kräfte liegen, die uns über die dem' Geschichtsmaterialismus und
der von diesem beseelten Sozialismus gezogener Schranke hinausführen

können. Die Verwirklichung der neu in uns erwachten Hoffnung

anf eine neue Erde, darinnen Gerechtigkeit wohnt, erwarten
wir nicht von der immanenten Weltentwicklung, der Dialektik des
ökonomischen Prozesses und dem diesem angepaßten politischen Machtkamps,
nicht von einer, sei's idealistischen, sei's materialistischen Lehre, deren
Verkündigung allein auf „Ueberredungskunst der Weisheit" steht,
sondern allein von einem neuen Erwachen jener ganzen Botschaft und
Bewegung, die schon einst auf dem Erweise von G eist und Kraft
stand. Der Entfaltung jenes Geistes wird es uns aber entgegenführen,

wenn wir auf jenes Harren und Seufzen der Schöpfung
achten, es selber in uns tragen und uns den Aufgaben zuwenden,
die uns mit der Knechtschaft der ganzen Schöpfung gestellt sind. Haben
wir bereits Erstlinge des Geistes empfangen, dann gilt es, diese in
die Schöpfung hineinzutragen: ste harrt darauf und auch sie soll ja
befreit werden zur herrlichen Freiheit der Kinder Gottes; wir selber
aber, die wir selbst noch seufzen bei uns in der Erwartung unserer
Sohnesrechte, werden unsere volle Erlösung nur stnden in jener
großen Befreiung, in der Gott alles in allem fein wird. R. Lejeune,

MrcdenpMcbten ües Augenblicks.
Verehrte Kapitnlaren,

^ch spreche nicht z u Ihnen; ich spreche in Ihrem Namen, Denn
Sie leiden zusammen mit mir unter den Greueln und Sünden,
unseres Geschlechts, Sie stehen in der gleichen hilflosen geistigen

Not, angesichts der schauerlichen Ereignisse auf der ganzen Welt, in
unserm Lande und in unserm Kanton, wie auch ich, Sie seufzen
zusammen mit mir über die Verkommenheit unseres Volkes und
über die falschen Bahnen, die es beschreitet.

Referat, gehalten in der außerordentlichen Kapitalsitzung am 16.
Dezember 1918 in Altstätten.

Die Redaktion glaubt diese Ausführungen in den Neuen Wegen veröffentlichen

zu sollen, weil sie es für wünschenswert hält, daß folche Gedanken gründlich
diskutiert werden. Eine Antwort wird im nächsten Hefte erfolgen. Die Red.



- 184 —

Ich spreche in Ihrem Namen; denn Sie tragen dieselbe

Ueberzeugung in Ihrem Herzen, wie ich, daß die Welt allein durch unfern
Herrn, Heiland und Erlöser Jesum Christum und durch den,, der

ihn gesandt hat, errettet werden kann. Sie sind evangelische Christen,
wie ich. Aber zugleich haben Sie auch schön Zustände der Ratlosigkeit

und der Ermattung erlebt, die durch dis innere Kraftlosigkeit
unserer Kirche erzeugt worden waren.

Ich spreche aber nicht nur in Ihrem Namen, sondern zugleich
weiß ich mich als Vertreter aller evangelischen Christusgläubigen,
die von derselben Ueberzeugung zehren, daß sich alle Knie beugen
müssen vor Jesus und alle Zungen im HimMel und auf Erden
und unter der Erde bekennen müssen, daß Jesus Christus der Herr
sei, durch den die Menfchen errettet werden können.

Ich spreche aber nicht nur in Ihrem Namen, indem ich ein
Bekenntnis ablege, das auch das Ihrige ist: Ich spreche auch zu
Ihnen, indem ich Sie dringend bitte, daß Sie sich ganz und völlig
für diefes Bekenntnis einsetzen und dasselbe in Tat umsetzen. Nein!
Ich bitte Sie nicht: Ich fordere Sie dazu auf kraft Ihres
Pflichtbewußtseins. Und kraft des Wortes aus dem Pastoralbrief Jak. 4,17:
„Wer da weiß Gutes zu tun und tut's nicht, dem ist es Sünde",
rufe ich Ihnen Ihr Ordinationsgelübde in Erinnerung.

Wenn wir uns über den Pflichtenkreis unserer Kirche Rechenschaft

geben wollen, so müssen wir uns erstlich Klarheit darüber
verschaffen, was diese Kirche in Wahrheit sei?

Wir haben auf der Universität gelernt, die Kirche fei die
Gemeinfchaft der Gläubigen, und sie sei teilweise sichtbar, teilweise
unsichtbar. Aber vielen ernstgesinnten Gläubigen lag und liegt es

noch heute schwer auf dem Herzen, daß diese Kirche nnr zu einem

ganz verschwindenden Teile sichtbar, im Großen und Ganzen aber
unsichtbar geworden ist. Oder will man etwa das, was heute unter
dem Namen „Kirche" betrieben wird, noch mit diesem ehrwürdigen
Namen benennen? Ist etwa das die Gemeinschaft der Gläubigen, daß
man über Gehälter debattiert und auf Bettel ausgeht? Ist das
Gemeinschaft der Gläubigen, daß hin und wieder jemand den Pfarrer
revidiert, ihn lobt und tadelt, womit der Akt folgenfrei beendigt
ist? Oder will mar den mehr oder weniger regen sonntäglichen
Kirchenbesuch mit lebendiger Gemeinschaft der Gläubigen bezeichnen?
Oder bedeutet etwa gar die Entrichtung der staatlichen Kirchensteuer
die Gemeinschaft der Gläubigen?

Woher kommt das, daß diese Gemeinfchaft, der Gläubigen so

kraftlos, unlebendig und bedeutungslos geworden ist? Wieso konnte
eine entkirchlichte und damit eine entchristlichte Welt ruhig und
ungehindert erstehen und Dinge verüben, die uns mit Schreck und
Grauen erfüllen? Wieso konnte sie uns Dinge androhen, die über
uns Bangigkeit vor der Zukunft verhängen?



— 185 —

Was war denn einst diese protestantische Kirche? Sie ist
entstanden ans dem Protest gegen die katholische Kirche. Durch eine
neue Lehre wollte sie die mißratene Gemeinschaft der Gläubigen
erneuern. Die protestantische Kirche war von Anfang an eine
Lehrkirche, und deshalb sind wir, ihre Vertreter, noch heute mit dem
Namen ,,Verbi Divini Ninistsr" behaftet.

Mit dieser Lehre aber war es eine eigene Sache. Ein
Ausdruck de'- Gemeinschaft der Gläubigen war sie nie, von Anfang
an nicht. Dit, allererste Bedingung der Gemeinschaft ist die Forderung

der Einheit. Wenn die Einheit die Beding nng einer jeden
natürlichen Gemeinschaft ist, wie viel mehr muß sie die Grundlage

fein für die Gemeinfchaft der Gläubigen? Das hat fowohl
Jesus wie Paulus behauptet, die protestantische Lehrkirche aber nie
bemerkt noch beachtet. Mc. 3,24 f. sagt Jesus: „Wenn ein Reich
mit sich selbst uneins wird, mag es nicht bestehen. Und wenn
M Haus mit sich selbst uneins wird, mag es nicht bestehen" und
er fährt fort in Vers 27^29: „Es kann niemand einem Starken
in sein Haus fallen, und seinen Hausrat rauben, es sei denn, daß er
zuvor den Starken binde, und alsdann sein Haus beraube. Wahrlich
ich sage euch: Alle Sünden werden vergeben den Menschenkindern,
auch die Gotteslästerungen, damit sie Gott lästern. Wer aber den
heiligen Geist lästert, der hat keine Vergebung ewiglich, sondern ist
schuldig des ewigen Gerichts." — Wenn dieser heilige Geist, wie
es sich aus dem Zusammenhang der Stelle ergibt, nichts Anderes
ist, als der Geist, der Issum trieb und aus Jesns heraus wirkte,
streifen wir Hann nicht diese Sünde wider den heiligen Geist, wenn
wir ihm nicht alles zutrauen? Paulus aber, wenn er von den
Geistesgaben und ihrem rechten Gebrauch redet, stellt sest in 1. Cor.
12, V. 4—6: „Es sind mancherlei Gaben, aber es ist ein Geist,
Und es sind mancherlei Aemter; aber es ist ein Herr. Und es

find mancherlei Kräfte, aber es ist ein Gott,, der da wirket alles
in allem." Vers 11: „Denn gleich wie ein Leib ist, nnd hat
doch viele Glieder, alle Glieder aber eines Leibes, wiewohl ihrer
viele sind, sind sie doch ein Leib: also auch Christus." Vergl. dazu
noch weiter 1. Cor. 12, 14—23.

Wie steht nnd stand es seit Anfang mit der protestantischen
Lehrkirche? Da waren nicht mancherlei Gaben und ein Geist, sondern
umgekehrt: eine jämmerliche, dogmatisch festgelegte Gabe, die Lehre:
aber dafür mancherlei Geister. Da waren nicht mancherlei Aemter
und nur ein Herr, sondern ein Amt: das Lehramt, aber dafür
mancherlei Herren, denen schon Melanchthon durch den Tod
entrinnen zu können froh und dankbar war. Denn die „radiss tirso
l«A«rurn", die Stänkerei und Zänkerei war damals gerade so schlimm,
wie unsere Kriegstheologie. Dieser protestantische Leib Christi war
von Anfang an ganz Ohr: aufs Hören der Lehre eingestellt;
deshalb kam sie in schlechten Geruch, Wo aber find die andern Geistes-



— 186 —

gaben? Sie wurden verlästert und unterdrückt, bis auf den Heu«

tigen Tag; anstatt daß man gelernt hätte, den! richtigen Gebranch
davon zu machen. Man denke nur an die ,,OKrl8tis,n sczisnes",
die „christliche Wissenschaft", die nichts anderes darstellt, als das
protestantische I^onrclW, wenn der richtige Gebrauch davon gemacht
ivird. Man denke nur an die Quäcker, „die Gesellschaft der Freunde",
die für die protestantische Lehrkirche nichts Anderes bedeutete, als die
Gesellschaft der Feinde. So wurde hier und in vielen andern
Dingen, die dem Geiste Jesu entsprangen, gegen den Geist un^
seres Herrn und Meisters Jesu Christi gesündigt, gegeu den
einigen heiligen Geist der Liebe und der Barmherzigkeit. Weil die
Lehre herrschte und nicht die Liebe, konnte die „Gesellschaft der
Freunde" keine Stätte in der protestantischen Kirche finden,
obgleich sie 'nichts Anderes bestrebte, als den Geist der Liebe Gottes
zn verwirklichen auf Erden. Möge sie dies tun dürfen mit
Unterstützung der Kirche!

Aber wir wollen nicht ungerecht sein: die protestantische Kirche
muß doch in irgend einem Punkte den Geist der Einheitlichkeit
besessen haben, sonst hätte sie nicht 40» Jahre lang bestehen können,
denn ein Reich, das in sich zerteilt ist, muß zerfallen.

Statten wir hier der katholischen Kirche den Dank ab, den
wir ihr schulden; denn sie vertrat bei uns! den Geist der Einheit
dadurch, daß wir sie 400 Jahre lang bekämpfen durften. Ohne
katholische Kirche gäbe es schon lange keine protestantische mehr.
— Und doch ist es der Sinn des Protestantismus, daß der Katholizismus

überwunden werden müsse. Ja wohl! muß die katholische Kirche,
überwunden werden. Aber die protestantische Lehrkirche wird es nicht
schaffen: der Katholizismus wird sich selbst überwinden, dadurch
daß die evangelische Kirche sich katholisiert, d. h, dadurch, daß sie

universal wird, ryv ^ über die ganze Welt sich
erstreckend, und dadurch, daß die katholische Kirche sich evnngelisiert,
d, h. sich versittlicht, alles Magische abstreift, und alles Rechtliche
aus der ,,«ivita,8 Osi" fallen läßt, um allein, der Liebe zu leben.
Aber dazu wollen wir uns Zeit lassen, bis es Gott gefällt!

Die Einheit der protestantischen Lehrkirche war eine polemische
Einheit. Der Geist des Streites hielt sie zusammen. Deshalb ist
die Gefchichte der protestantischen Kirchen nicht viel Anderes, als
die, Geschichte des protestantischen Theologen- und Sektengezänkcs.
Die Einheit war keine positive, aufbauende, gemeinschaftsgründende,
sondern eine negative, Gemeinschaft sprengende Einheit. Die Einheit
bestand in der Einsicht in den römischen Irrtum und dessen Folgen.
Sie war Protest-Einheit, weshalb wir mit Recht vom Katholizismus

mit dem unchristlichen Namen der Protestanten behaftet
wnrden. Während vierhundert Jahren haben wir ihn mit Schanden
getragen. Fort mit der Schande!



— 187 —

Die Lehre war also nur der negative Ausdruck der Gemein-
schuft dcr Gläubigen, Einen positiven Ausdruck, ein positives' Symbol

für die Gemeinfchaft der Gläubigen kennen wir nicht ^ haben
ivir nie gekannt.

Was war aber der positive Sinn dieser Lehre? — Ohne
Zweifel entsprang sie einer neuen Entdeckung des alten Glaubens
durch Luther, Sie entsprang einem neuen und ursprünglicheck
Erlebnis des Evangeliums Christi. Und dieses neue Erlebnis gab die
Kraft des Glaubens, dessen Wirkungen und Treue wir mit Recht
verehren.

Aber es gibt nicht nur ein einziges Erlebnis! Christi: Schon
zu Lebzeiten Jesu waren es viele Gründe, die dazu beitrugen, daß
seine Jüngerschaft groß und stark war: Der eine folgte ihm, weil
er geheilt worden war, der andere nm seiner Hoheit willen, der
dritte aus Ehrfurcht vor seinem Charakter, der vierte, weil er
getröstet worden war, der fünfte aus Freude über das Evangelium
u, s. w. So war es im ganzen Verlauf der Kirchengeschichte.
Jedesmal, wenn der christliche Geist einen neuen Aufschwung nahm,
lag dieser Glaubenskraft ein neues Erlebnis Christi zu Grunde:
So bei Paulus, bei Augustin, bei Franz von? Affisi, bei Luther,
Zwingli und Calvin, bei Knox und Fox, bei Wesley, Blumhardt,
Booth, dem Gründer der Heilsarmee, und bei allen Uebrigen, Die
protestantische Kirche hat das aber nicht anerkannt bis in die letzten
Jahre. Nein! Jedes neue Erlebnis Christi führte zu einer neuen
Lehre und damit zu einer neuen Kirche, die zu den Uebrigen im
Gegensatz stand.

So war es von Anfang an. Wenn Luther sein Erlebnis Christi
auf Grund der Frage machte: „Wie bekomme ich einen gnädigen
Gott?", so war die darauf beruhende Lehre der. Anlaß zur einer
neuen Kirche. Wenn Calvin danach fragte, wie die? Majestät Gottes
von den Menschen am würdigsten verherrlicht werde, so entstand
daraus eine neue Kirche. - Znr Ehre sei es ihm gesagt, daß
er perfönlich keinen Gegenfatz suchte, er allein! Aber dennoch hat
er das Martyrium Servets auf dem Gewissen, weil auch die
relative Berechtigung zu diesem Akt auf Grund der Verhältnisse
seiner Zeit keine genügende Entschuldigung bietet. Denn auch er
hielt vor allen Dingen auf die reine Lehre, von der die Sekten
ausgeschlossen waren. Wenn der Pietismus das allein wirkungskräftige

Erlebnis Christi im Akt der Bekehrung felbst fand, so war
dieses neue Erlebnis der Grund zu einer neuen Kirchenbildung. So
geht es weiter.

Für uns ersehen wir oarans, daß eine Lehre für die Kirche
nötig sei; denn sie ist der Ausdruck für das Erlebnis der Erlösung
in Christus. Die Lehre ist ein Symbol der Gemeinfchaft der Gläubigen,

gleichwie das Abendmahl ein Symbol ist. Die Lehre bc-



— 188 —

deutet aber nicht mehr als das. Sie ist eines unter den evangelischen

Symbolen.
Ferner ersehen wir, daß es so viele Lehren gibt, als Christus-

erlebnisse; und jedesmal, wenn ein neues Erlebnis der Erlösung
durch Christus gemacht wird, so entsteht eine neue Lehre. So
wird noch manche neue Lehre entstehen. Die jüngste ist die Lehre
der „christlichen Wissenschaft".

Zum dritten aber muß es ein Erkennungsmittel geben, ob
eine Lehre auf einem wahrhaften Erlebnis Christi vernhe. Sonst
wäre jede, auch die katholische Lehre, wahr und richtig. Der Geist
der Unterscheidung bestand aber schon zu Zeiten des Paulus unter
den christlichen Gemeinden, und es war kein anderer, als der
sittliche Geist, Das Evangelium Christi ist daher das Kriterium der
evangelischen Kirchenlehren. Nicht die Dogmatil, nicht die Logik, nicht
die Altgläubigkeit, nicht 'die Modernität, nicht die Wissenschaftlichkeit,
sonderu allein die Sittlichkeit entscheidet über die Wahrheit einer
evangelischen Lehre. Alle Kirchenlehren, die sittlich orientiert sind,
find 'evangelisch und wahr. Ich frage mich, welcher protestantischen

Kirche oder Sekte man dieses Merkmal der sittlichen
Orientierung abzusprechen wagte? Ich glaube keiner einzigen!

Die ersten protestantischen Kirchen, die diesen Standpunkt durch
ihre Trennung vom Staat instinktiv eingenommen haben, waren
diejenigen von Nord-Amerika. Die protestantischen Kirchen von Nord-
Amerika stellten die erste evangelische Christenheit dar. Anfang
Dezember dieses Jahres ist es den protestantischen .Kirchen in England
gelungen, sich zu evangelisieren, laut einem Privat-Telegramm der
„Frankfurter-Zeitung" vom 6. Dezember 1918, das folgenden Wortlaut

hat: „Nach einer Rentermeldung haben die Führer von allen
protestantischen Kirchen Groß-Britanniens und Irlands eine
Botschaft an alle Christen des Vereinigten Königreiches erlassen, um
ihre Mitwirkung zur Errichtung des Völkerbundes zu erlangen."
Das klingt anders als die „Rcchtsverwahrung" des preußischen
Oberkirchenrates und Generalsynodalvorstandes gegen die Trennung
von Kirche und Staat! Obgleich wir ja auch bei dieser Unternehmung

der englischen Kirchen nur von einer Anbahnung der Gemeinschaft

der Gläubigen reden können; denn noch sind es nur die Führer,
die sich gegenseitig anerkannten, noch nicht aber die Gemeinden
felbst. Aber das wird kommen. Da hilft keine Lehre dagegen;
denn Gott ift stärker als jede Lehre, nnd er weiß besser zu streiten,
als es je bei einer Lehrstreitigkeit geschehen ist.

Als letzte ging diesen Weg der Anerkennung der übrigen
Lehren die Kantonskirche von Basel; aber sie konnte ihn nicht einmal
durchführen. Man hatte einen gemeinsamen Gottesdienst im Münster
geplant; aber vor Grippefurcht wieder aufgegeben. So weit hat
es die schweizerische reformierte Kirche, die Mutterkirche fast aller
protestantischen Kirchen gebracht. Ein kleiner Teil will den gött-



— 189 —

lichen Weg gehen und bekommt cs dabei mit dcr Angst zu tun. Friede
sei ihrer Asche!

Wir meinen dabei nicht die Basler Kirche, die doch immerhin
voranschreitet. Wir meinen die schweizerische Mutterkirche; denn
sie besteht Nicht mehr. Eine schweizerische protestantische Kirche gibt
es nicht mehr, feit der Aufhebung des Bekenntnisses. Nur jährlich
einmal ersteht sie neu auf, wenn die „schweizerische reformierte
Kirchenkonferenz" zur Beratung zusammentritt — zur Beratung, der
niemand Folge leistet! Die protestantische Kirche, die ein Organ
des göttlichen Wortes sein wollte, hat durch die Aufhebung des

Bekenntniszwanges sich' selbst aufgehoben, sich selbst aufgegeben —
und nichts ist an ihre Stelle getreten. Denn das Bekenntnis war
der Ausdruck von der Gültigkeit dieser Lehre. Mit der Zerstörung
des Bekenntnisses wurde auch diejenige Gültigkeit der Lehre zerftört,
auf der die Kirche gebaut war. Die protestantische Krrche als Organ
des göttlichen Wortes hat fich daher aufgelöst, und' in richtiger
Erkenntnis der Dinge spricht man von einem Bankerott, von einer
Krisis der Kirche. Wenn wir uns also noch einmal die anfängliche
Frage ins Gedächtnis zurückrufen: Was ist die protestantische Kirche?
— so lautet unfere Antwort: „Nichts"! Das ist die betrübliche
Tatsache, vor die wir uns gestellt sehen. Man könnte zynisch werden,
angesichts einer derartigen sittlichen Null!

Verehrte Kapitularen. Wir find nicht zusammengekommen, um
nur zu kritisieren. Geredet und kritisiert wurde genügend. Es gilt
endlich einmal den Glauben zu bewähren in positiven Leistungen,
Sie sind hierhergekommen als Vertreter der Kirche, die nicht
besteht. Aber dennoch arbeiten Sie für diese Kirche, und wenn ich
in Ihrem Namen reden will, so muß ich auch ein Zeugnis
ablegen davon, warum Sie Ihr Leben in den Dienst einer Sache
stellen, die überhaupt nicht besteht.

Für was arbeiten wir denn? — Nicht für die protestantische
Kirche; denn sie ist nichts. Sie bereitet Ihnen nur die Mühen
und Sorgen, unter denen Sie leiden. Und doch haben Sie sich mit
Begeisterung in den Dienst gestellt. Und doch erheben Sie auch
Augenblicke der Erhebung, des Dankes nnd der Freudigkeit in Gott.
Solche Augenblicke erlebt man nicht, wenn man sein Leben für
nichts und wieder nichts vergeudet.

Für was arbeiten wir denn? Wir haben unfer Amt noch
nicht aufgegeben, deshalb, weil wir von Gott durch Jesum Christum
gefangen sind und deshalb nach, einer Jüngerschaft trachten, die
wir als Idealbild der Kirche vor uns sehen. Wir streben danach,
dieses Idealbild in Wirklichkeit umzusetzen. Weil wir noch immer
der festen Ueberzeugung leben, daß allein durch Christus die Welt
aus dem Schlamm der Sünden und Greuel errettet werden könne,
daß allein Christus der Weltheiland sei, und daß von nirgends
sonst Rettung kommen kann, deshalb lieben wir unser Amt, deshalb



— 190 —

halten wir gerade jetzt besonders an unserer Berufung fest. Weil wir
in den letzten Zeiten gesehen haben, wie alles Gerede von Wahrheit,
Freiheit und Recht, das nicht von Christus getrieben ward, bare
Heuchelei war, und weil es jetzt vor aller Augen liegt, daß es

nur eine Wahrheit, nnr eine Freiheit gebe: nämlich christliche Wahrheit

und christliche Freiheit, deshalb haben wir Freudigkeit im
Glauben,

Wenn das aber so ist, dann fordert die Treue zu Gott 'vou
uns, daß wir für unsere Ueberzeugung mit all, unserm Können und
Haben, wenn nötig, mit unserm Leben vor aller Welt einstehe«
und uns von nichts einschüchtern lassen - und wenn die Welt
voll Teufel wär! Unsere Verpflichtung gegenüber unsern Gemeinden
verlangt, daß wir Mut haben; denn der Glaube ist nichts Anderes,
als der Mut für Christus, Dem Mutigen hilft Gott — vielmehr
dem Gläubigen Hilst Gott!

Denn nicht wir, die Vertreter der Kirche, die nicht besteht,

tragen in nns das Bild von einer idealen Gemeinschaft der Glau--
bigen, das wir verwirklichen möchten. Nein! Außer in uns lebt
dieses Bild in jedem Christen. Deshalb dieses gewaltige Sehnen
Nach Erlösung in unserem Geschlecht, weil sie von keiner Kirche
vermittelt wird. Deshalb das starre Bitten um Frieden, weil kein
Hort des Friedens auf der Welt ist. Deshalb das Snchen der
Zeit, weil Christns nicht mehr unter uns wohnt; denn sein
Gebäude ist eingestürzt. Er hat keine Heimat mehr unter uns.
„Christus weint," hieß der Titel einer Kriegsschrift. Nein! Er
weint nicht nur, er ift ausgezogen und nicht mehr da; denn er hat
keinen Aufenthaltsort mehr auf Erden. Die Gläubigen aber bitten
täglich Gott, daß der Geist Christi wieder Geltung gewinne auf
Erden. Darum haben wir vor unsern Gemeinden die Pflicht, diese

Sehnsucht nach Frieden und Erlösung mit allen Mitteln zu stillen,
die uns zu Gebote stehen. Es liegt uns die Pflicht und die Schuldigkeit

ob, nach unserm Vermögen, ja über unsere kleine, schwache

Kraft hinaus, das Idealbild der Kirche zu verwirklichen, damit
Christus wieder unter uns wohnen könne.

Was ist dies nun für ein Idealbild der Kirche, das wir alle
zusammen in uns tragen.

Gewiß keine Erneuerung der alten protestantischen Lehrkirche!
Sie hat sich felber aufgegeben. Wir gönnen ihr daher ihre Ruhe.

Als Vertreter "der Kirche glauben wir nicht an
den endgültigen Sieg der Revolution ohne Christus,
sondern allein an die Erlösung durch Christus. Wir
beurteilen die Kirche nicht von der sozialen Frage aus, sondern die
soziale Frage von der Kirche aus. Denn nur durch das Organ
der Liebe, das von Christns gestiftet worden ist, nur durch die Kirche
kann der Friede Gottes, kann die trsriZ-g, Osi vermittelt werden unter
den Menschen des guten Willens-



— 191 —

Wir müssen also für Christns streiten. Ohne das gibt es

kein Heil ans Erden. Wie geschieht das? Welche Mittel müssen wir
anwenden, um die göttliche Liebe den Menschen zu vermitteln?
Für Christns ist kein Mittel zu teuer. Für Christus ist nichts sgut
genug. Auch das Beste ist im Kampfe für feine Erhöhung noch
,n> schlechi. Für Christus ist aber auch Kitt Mittel zu gering. Auch
das Kleinste und Geringste, was zur Vermittlung des göttlichen
Heils beiträgt, wird von ihm nicht verachtet. Allein auf den Geist
kommt es !an, indem die Kirche kämpft.

Dieser Geist ist auf keinen Fall der zankische, wie er in
der protestantischen Kirche geherrscht hat. Das Organ der
göttlichen Lehre war von Anfang an polemisch eingestellt, polemisch
im schlimmsten Sinne des Wortes, Heute haben wir genug Krieg.
Wir kämpfen nicht zänkisch, sondern im Geist der Liebe. Heute, wo
nicht nur fast alle Staaten feindlich gegen einander stehen> sondern
wo auch in unserm Lande alle Stände, Völker und Parteien, Stadt
gegen Land, Arbeiter gegen Bürger, Arbeiter gegen Arbeiter, Bürger
gegen Bürger, Deutsch gegen Welsch — da erkennen wir alle diese
Gegensätze nicht an, sondern nur den erUzigett: Christus gegen
alles, was gegen ihn aufsteht. Denn das allein ist die gottgewollte
Lösung, und keine andere. Aller Kampf für Wahrheit ist
gottwidrig, wenn es nicht der Kampf ist für die göttliche Wahrheit.
Aller Kampf für Recht ist gottwidrig, wenn es nicht der Kampf
ist für das göttliche Recht, nämlich die Menschen durch Jesus
Christus zu erlösen. Alle Freiheit ist Wind, die nicht die wahre,
heilige, göttliche Freiheit bedeutet. Deshalb ist unsere Losung:
Christus gegen alles, was fich gegen ihn erhebt; in unferer Zeit
des allgemeinen Gegeneinander, da doch, die Menschen dazu
geschaffen find, für einander und miteinander zu leben zur Ehre
und Verherrlichung Gottes. Jn der evangelischen Kirche als dem
Organ der göttlichen Liebe zur Erlösung der Menschheit, werden
daher alle Mittel verwendet, die dazu beitragen können, das Ziel
der gefelligen Erlöstheit und erlösten Geselligkeit zn verwirklichen.
Der Kampf der Kirche, in der die göttliche Liebe vermittelt wird,
ist nicht polemisch; denn die Liebe duldet alles. 1, Kor. 13, 4—8 a:
„Die Liebe ist langmütig und freundlich, die Liebe eifert nicht,
die Liebe treibt nicht Mutwillen, sie blähet sich nicht, sie stellet sich nicht
ungebärdig, sie suchet nicht das Ihre, sie lasset sich nicht erbittern,
sie rechnet das Böfe nicht zu, sie freuet sich nicht der Ungerechtigkeit,

sie freuet sich, aber der Wahrheit, sie verträget alles, sie

glaubet alles, sie hoffet alles, sie duldet alles. Die Liebe höret
nimmer auf."

Damit Haben wir den Leitfaden für unsere Handlungsweise,
wenn sie gottgewollt fein soll.

Aber bevor wir auf die Mittel felber zuj 'sprechen kommen,
die das Organ der göttlichen Liebe im Wettstreit für Christus



- 192 —

gegen die Welt anwendet, müssen wir ein Bedenken auflösen, das wir
als Vertreter der Lehrkirche hegen, die nicht mehr besteht. Wenn
wir Erlösungsmittel suchen, so erstreben wir ja doch offenbar Werke,
die den Menfchen zur Gerechtigkeit führen? Da werden! uns also
sofort die Hände gebunden; denn die evangelische Kirche kennt ja
keine Werkgerechtigkeit. Das sei ferne von uns! Wir lassen uns
von der protestantischen Kirche die Hände nicht binden. Wir erlauben!
ihr aber auch nicht zu protestieren; denn die fittlichen Mittel, die
wir zur Grundlage der geselligen Erlöstheit und der erlösten
Geselligkeit bedürfen, find nicht Gesetzeswerke, sondern Glaubenskräfte,
Gottesgaben, die wir verwalten und richtig gebrauchen. Eine Kirche,
die nicht besteht, hat natürlich keine Glaubenskräfte und keine Geistesgaben,

sie kann daher auch keine Glaubenswerke verrichten. Für
uns aber sind alle Mittel, die wir verwenden, nichts anderes als
Zeichen unserer Glaubenskraft. Gleichwie Taufe, Abendmahl und Lehre,
die älteste Kirchenlehre, das svindolrrin Roinarirnn ein Symbol war
für die Gemeinschaft der Gläubigen, fo sind alle unsere Mittel
nichts Anderes als Symbole für die erlöste Geselligkeit. Wir erstreben
dadurch keine Gerechtigkeit vor Gott. Unsere Werke sind nur ein
Zeichen unserer Glaubenskraft. Gleiwie Taufe, Abendmahl und Lehre,
so sind alle übrigen Tätigkeiten der evangelischen Kirche, Symbole
des Glaubens, Bekenntnisse zu Christus. Alle Werke der
evangelischen Kirche sind Zeichen der Gemeinschaft der Gläubigen; und
nur wirklich und wahrhaft Gläubige werden Mut und Ausdauer,
Selbstüberwindung und Kraft dazn finden, diese Symbole zu schaffen
und durchzuführen.

Alle Tätigkeiten der Kirche sind zugleich Organe und Symbole
der göttlichen Gnade, und jedes Organ ist ein Symbol und jedes
Symbol ein Organ für die Gemeinschaft der Gläubigen. Zu deutsch:
Jedes Werk der Kirche ist ein Bekenntnis zu Christus und jedes
Bekenntnis zu Christus ist ein Werk der Kirche. Die Kirche selbst
aber ist das Werk, das Organ Christi.

Damit haben wir den Streit um die guten Werke, wie er
in der protestantischen Lehrkirche geführt wurde, abgetan. Er kann
uns nicht mehr hemmen. Wenn unsere Kirche wahrhaft evangelisch
ist, dann kann sie alles tun, es wird immer gut sein; denn sie
wird von Christus getrieben. Sie darf aber nicht nur alles tun, sie
muß alles tun; denn für Christus ist nichts! gut genug, nichts,zu
viel, nichts Zu wenig.

Nun wir also frei sind, Christo mit allen Mitteln dienen zu
dürfen zur Erlösung und Befreiung der Menschen, greifen wir
zurück zu unserm Leitfaden der Liebe, der in der Kirche den Deist
darstellt. Wir müssen den Menschen die Liebe vermitteln, die als
Gottesgabe und Glaubenskraft in uns wirkt. Wo fangen wir dabei
an? Unsere Antwort lautet: Ueberall! Wir können nicht den einen



— 193 -
Zipfel fassen, während uns! die andern entrissen werden. Wir packen
überall zugleich an.

Die Nächstenliebe aber verpflichtet uns, die nächste Pflicht
zu erfüllen, und das ist die Antwort auf den Hilferuf der Pier
Millionen Protestanten aus Ungarn an die theologische Fakultät
in Basel, die ja auch ein Glied unserer Kirche ist. Wir müssen
uns für alle bedrückten Mitchristen, die uus urn Hilfe anflehen,
verpflichten; denn wer uns' bittet, der ist unser Nächster. Sehen
wir zur eigenen Schmach, nach, was die protestantische Lehrkirche
zu helfen gedenkt angesichts des Hilferufs von Seiten der
protestantischen Kirchen in Ungarn. Sie schreiben: „Die protestanitischeck
Kirchen der Republik Ungarn, mit einer Anhängerschaft voN vier
Millionen Seelen, rufen ihre Brüder in der Schweiz an, um ihren
Beistand gegen die drohende Gefahr der Zerstückelung. Eine
Aufteilung des alten Gebietes Ungarns, besonders der Verlust des

südöstlichen Teiles mit seinen l,M,lXX) Protestanten würde der
Lebenskraft dieser Kirchen einen tödlichen Stoß versetzen und würde
dadurch die. neu entstehenden demokratischen' Staaten Südosteuropas

ihrer wertvollsten sittlichen und geistigen Kraft beraubem Vier
Jahrhunderte hindurch dienten und litten diese Kirchen als die
äußersten Bollwerke des westlichen evangelischen Christentums im
Osten Europas. Jetzt ist es die Aufgabe des westlichen Protestantismus,

die Vollkraft dieser Kirchen für die Arbeck zu retten, die
ihnen nach, göttlicher Bestimmung bevorsteht. Die protestantischen
Kirchen Ungarns." Was tut die schweizerische Kirche dazu? Sie
erklärt ihre' Ohnmacht und bittet — um Abdruck! Weiter nichts,
gar nichts! Sie bittet nicht einmal um Bekanntgabe! an die
Gemeinden. ')

Was wird die evangelische Kirche dazu tun? Sie wird an
der Friedenskonferenz, und schon an der Vorkonferenz, die Forderung

aufstellen, daß jene Kirche, als Organ der evangelischen Gläubigen
ein Recht zu leben habe und daher volle Freiheit genießen müsse,
ohne von den irdischen Obrigkeiten zerstückelt zu werden. Wir
verlangen nicht mehr, als, das Recht zu leben. Das ist die allerprimitivste
Forderung, die gestellt werden kann, und die derck Geist der Liebe
nickt widerspricht, sondern ihn befördert. Ob dabei Stücke von
Ungarn abgerissen werden — das geht uns nichts an. Wir
betreiben keine Staatspolitik. Wir verlangen nur das Lebensrecht
für die uns bittende Kirche, indem wir uns zur Mutterkirche der
'evangelischen Kirchen aufwerfen, wie wir es zu Calvins Zeit
waren, dadurch, daß wir durch Werke der Liebe die ungarische
Kirche adoptieren und zur Tochter annehmen. Und wenn die
Forderung nicht anerkannt wird, so wird die mütterliche Treue nicht

Seit einiger Zeit ist in dieser Sache manches versucht worden; aber es waren
lauter kraftlose Versuche, weil keine einheitliche, unbeugsame christliche Kirche und kein
öffentlicher christlicher Wille da war, der zum Dutchbruch hätte kommen können.



— 194 —

verzweifeln, sondern an der gottgewollten Pflicht festhalten. Sie
wird die Tochter dauernd an sich, ketten und ihr durch Liebeserweise
Trost geben nnd sie durch, Treue halten, irr, der stetigen, nie
sterbenden Hoffnung, daß alles Göttliche und auch, die göttliche Treue
zum Siege führt.

Was verftehen wir aber unter denr Lebensrecht der
ungarischen Kirche? Wir verstehen darunter die Forderung, daß das göttliche

Band der Liebe, durch, das die Kirche zusammengehalten wird,
höher in Geltung stehe, als jedes übrige Band menschlicher
Gemeinschaft. Wir räumen mit der Ansicht auf, daß die Einheit der
Kirche an der territorialen Integrität hänge. Mögen die Staaten
an Land holen, was sie wollen, die Kirche sollen sie nicht holen.
Wir erneuern damit .nicht deir alten Streit von Staat und Kirche.
Wir belassen den Staaten alle ihre Rechte, und wenn sie noch
nicht einmal bestehen, wie es in jenen Gegenden der Fall ist,
von denen die Hilferufe stammen. Wir trennen den Begriff! der
territorialen Einheit von oem der Gemeinfchaft der Gläubigen,
Kennen wir ja doch alle Auslanoschweizer, die zu uns gehören,
ohne daß sie bei uns wohnen. So möge sich auch die ungarische
evangelische Kirche begnügen mit der Forderung ihrer freien und
unabhängigen Einheit, dadurch, daß fie als erlöste Geselligkeit ein
ungehindertes Lebensrecht genießt. Ueber die Ausgestaltung der
erlösten Geselligkeit müssen wir uns noch, nähere Rechenschaft geben.

Wir haben uns bekannt, daß wir überall zugleich anfassen
wollen mit der Losung: „Christus gegen alles, was sich gegen ihn
erhebt." Wir bekämpfen also alles zugleich auf einmal, was Wider-
christlich und unchristlich ist. Wir erinnern uns aber des Herrenwortes:

„Wer nicht Wider mich ist, der ist für mich." Damit zeigt
uns unser Herr den Weg, den wir begehen müssen. Wir müssen
alle Kräfte, die jetzt ohne Christus wirken, aber christlichen! Geist
in sich führen, zusammenfassen und an,Christum fesfeln. Wir müffen
alles Christliche verkirchlichen. Die evangelische Mutterkirche muß ihre
Arme öffnen, für alles' was christliche Kraft hat oder haben kann.
Denn es ist Vieles in unserer Welt an der Wirksamkeit, was jetzt
brach liegt, weil es keinen Grund und Boden hat, denselben aber
bekommt, wenn es auf kirchlichem Boden steht. Wir müssen die
entchristlichte Kultur verkirchlichen, .indem wir mit dem Apostel Paulus
„alles prüfen, das Gute behalten", um dadnrch die erlöste Geselligkeit

zu schaffen, um dadurch, die wahrhaftige Gemeinschaft der Gläubigen

aufzurichten. Unsere Grenzfcheide ist Christus, der Herr. Alles,
was in unserer Kultur für ihn ist, oder überhaupt für ihn sein
kann, werden wir aufsaugen. Alles Uebrige werden wir bekämpfen.
Unsere Kamvfweise ist aber nicht der Kampf der Macht gegen Macht,
sondern der Kampf des Geistes gegen die Macht. Unser Kampfmittel
sind keine Verbottafeln und kein Streik und keine Soldaten., Wir
kämpfen in friedlichem Wettstreit, indem wir alles Böse durch Gutes



— 195 —

überwinden, indem wir für das Schlechte in der Kultur Besseres,
d. h. Christliches an die Stelle setzen.

So bekämpfen wir den Gegensatz zwischen Stadt und Land,
zwischen Bürger und Arbeiter, zwischen Deutsch und Welsch, zwischen
Bürger und Bürger, zwischen Arbeiter und Arbeiter. Wir
bekämpfen Cafss, Kinematographen und Theater, Schützenfeste und
Vaterlandsfeiern, Kirchwerhrummel und Fastnachtstage. Wir
bekämpfen alles, was den Menschen von Gott und Christus ablenkt,
alles, was ihn ins Verderben führt.

Wie denn? Eben dadurch, daß wir die evangelische
Weltkonkurrenz erklären. Wir werden die entchristlichte. Welt überflügeln,

indem wir sie mit ihren eigenen Mitteln bekämpfen, auf daß
nicht mehr unfer Reich in sich selbst uneins sei, sondern das Reich
der Sünde, zerfallen müsse. Wir werden die Konkurrenz eröffnen
zwischen Christus und seinem göttlichen Geist der Liebe und zwischen
der Welt und ihrem Geist der Selbstsucht. Und wir werden dabei
gewinnen, die selbstsüchtige Welt wird aber verlieren. Beweis dafür
rst die Aufhebung der Sklaverei durch die evangelische Kirche.
Beweis dafür ist die Ausbreitung der Heidenmission, die nur durch
Selbstaufopferung zustande kam. .Beweis dafür sind alle Werke der
Liebe, die noch nicht erstorben sind, wie humane Gesangenenbehandlung
— nicht 'in den Jnterniertenlagern, sondern in den Gefängnissen ^
pro Juventute, Zwischen Licht, Wehrmännersammlungen, Rotes
Kreuz, Austauschgefangene in diesem Kriege u. s. w. Alle diese Werke
sind nicht von der protestantischen Kirche ausgegangen, die nicht
besteht, sondern von dem evangelischen Geist, der in einzelnen Gläubigen
lebendig war. Sie sind ein Symbol und Wahrzeichen für uns, daß
die wahre Gemeinschaft der Gläubigen vou den Mitchristen ersehnt
wird. Ein weiterer trauriger Beweis für die Gewalt des evangelischen
Geistes ist der Umstand, daß die von diesem Geiste durchsetzten
Völker im Vorrang der Welt stehen. Am deutlichsten wird uns
diese Gewalt des evangelischen Geistes an dem Unterschied zwischen
Nord- und Süd-Amerika, Traurig! Denn diese Kraft der Völker
wurde nicht von der evangelischen Kirche nicht als Mittel zu einer
neuen religiösen Gemeinfchaft benutzt, fondern von dem Reich der
Sünde zu Mord und Todschlag. Die Gläubigen wurden vom Reich
der Sünde zum Sündendienst gezwungen — und die Kriegstheologen

eiferten dafür. Die evangelische Kirche wird daher jede Bewegung

zur Aufhebung der allgemeinen Militärpflicht auf der ganzen
Welt mit vollem Nächdruck unterstützen unb fördern. Jn Zukunft
mögen Söldner und Räuber Kriege führen, aber keine Christen.

Wir gehen weiter zu unsern eigenen Landespflichten. Die
schweizerische evangelische Mutterkirche wird den Gegensatz zwischen
Stadt und Land aufheben durch Errichtung einer Stadt-Land-Ge-
nossenfchaft. Städter und Bauern sollen sich nicht bekämpfen, fondern
für einander leben und arbeiten. Die Städter werden mit den Dorf-



— 196 —

gemeinden Anbauverträge abschließen, bis ihre Bedürfnisse an Lebensmitteln

gestillt find. Die Schweiz ist imstande, sich selbst zu ernähren;
also muß sie es tun. Denn heute gilt keine andere Freiheit mehr,
als die selbst erarbeitete. Wir rühmen uns, die älteste Demokratie
der Welt zu sein. Was ist das für ein Ruhm? Zwar soll man das
Alter ehren und vor einem grauen Haupte Ehrfurcht haben. Aber
eine Demokratie mit grauen Haaren ist kein Ruhm, sondern lächerlich.

Politische Freiheiten wiegen heutzutage leicht gegenüber den

wirtschaftlichen. Wirtschaftliche Freiheit ist aber nur möglich, wenn
sie geschaffen wird durch, den Geist der Arbeit, durch Fleiß. Eine
Städt-Lllnd-Genossenschäft wird selbst die Aenderung unserer
Volkswirtschaft vom einseitigen Industriestaat zum Agrarstaat mit fich
führen, ohne behördliche .und zu umgehende Verfügung. So wird
der Streik und auch, die Waffengewalt überflüssig; denn der Streik
ist in der Stadt-Land-Genossenschaft verbrecherisch!. Es ist eine
Pflichtverletzung gegenüber der Gemeinschaft.

Diese Stadt-Land-Genossenschaft wird aber einen evangelischen
Einschlag haben dadurch, daß sie charitativen Charakter in sich trägt.
Die protestantische Charität ist ein Mißbrauch, weil sie einseitig
ist und auf dem staatlich verbotenen Hausbettel beruht. Wir sind
aber kein Bettelorden. Durch, den Mißbrauch der Charität ists die
protestantische Liebestätigkeit in schlimmes Ansehen gekommen. Wir
sind durch die hochmütige Wohltätigkeit so weit gekommen, daß
man sich gar nicht mehr schenken lassen will. Der Proletarier
verzichtet auf die ehvabschneidende Charität, schließt sich, zur Selbsthilfe
mit seinen Genossen zufammen, und pocht auf seine Hoffnungen auf
Enteignung des Eigentums.

Was ist und soll das Eigentum? Nach, evangelischen
Begriffen ist das Eigentum kein Unrecht, keine Sünde, Wenu auch
Jesus sich seines eigenen Eigentums entäußert hat, so tat; er es nicht
aus Protest gegen das Eigentum selbst, sondern um seinen
Mitmenschen den richtigen Begriff des Eigentums als einer Gottes-
gäbe beizubringen. Nur den Mammon bekämpfte er. Wir werden
noch auf den Begriff des Mammons zu sprechen kommen. Vorerst:
Was ist Eigentum?

Das Eigentum ist eine Gottesgabe, um die Liebe zu befördern,
ein Gnadenmittel, ein Symbol für die Gemeinschaft der Gläubigen.
Der Christ als Haushalter Gottes wendet das Eigentum richtig an,
indem er sein Pfund nicht vergräbt, sondern damit Wucher treibt für
das Reich Gottes. Das Eigentum ist ein christliches Wahrzeichen,
wenn es seinem richtigen Zweck entgegengeführt wird, indem es dem

„Füreinandersein und Miteinanderfein" der Menfchen dient. Damit
ist das Eigentum kein Recht des Einzelnen, fondern eine Gemeinschaftspflicht,

um damit Barmherzigkeit zu üben. Sobald aber das Eigentum

nicht als Pflicht an der Gemeinschaft, nicht als Gnadenmittel
und Ausdruck der Gnade Gottes, nicht als Organ Gottes und Wahr-



— 197 —

zeichen der Kirche verwendet wird, dient es zur Sünde. Die evangelische

Kirche beförderte das Eigentum zur Sünde, weil sie nicht evangelisch

war. Sie hat Mammon hervorgerufen.
Was ift Mammon? Mammon ist dasjenige Eigentum, das der

Selbstsucht dient; Eigentum, das den Menschen beherrscht an Gottes
statt. Mammon ift ein Abgott, der den Menschen versklavt. So ist
alles Großkapital Mammon; denn es beherrscht den Menschen.
Sobald aber der Mensch, d. h. der Christenmensch das Eigentum
beherrscht, indem er damit dem Reiche Gottes dient, so wird der Mammon

zum Gnadenmittel, zum Organ und Symbol der evangelischen
Kirche.

Wenu daher die Forderamg des Sozialismus auf „Expropriation
der Proprietcure", d. h. auf Enteignung des Eigentums lautet, sv

beurteileil wir das als Süude und stellen nns, wie überall, in
Gegenfatz zur entchristlichten Well, Wir fordern nicht Enteignung
des Eigentums, sonderu Aufhebung des Proletariats.
Denn wir müssen jedcin für sein Eigentnm sorgen. In der evangelischen
Kirche gibt es keine Proletarier, sondern nur Hauswalter Gottes,
Das gilt für geistiges und siuuliches Eigentum. Diese Forderung
der Aufhebung des Prolelarials ist allerdings uicht die erste Forderung,

keine Ängenblickspflichi. Aber es ist eine Forderung, die
sich allmählich durchsetzen wird, jn, die schon begonnen hat, sich

durchzusetzen. Wir werden die Bewegnng, die solches schafft, auf
saugen, indem wir sie fvrdern nnd linterstützen,

Jesus Hai sich seines Eigentums entäußert, um den

Menschen Gelegenheit zn geben, Haushalten Gottes zn sein: er saß

selber an der Reichen Tische, nß nnd trank mit ihnen in neii^
losem Frieden. Man setze doch einen Proletarier von heute an
einen solchen Tisch, und höre zu, was er hernach seinen Genossen,

erzählen ivird, und man erkennt den Unterschied zivischen Sozialismus
und Christentnm, Die evangelische Kirche aber wird dcn

Sozialismus dadurch sprengen, daß sie das Proletariat in dcr Kirche
aushebt.

Damit kehren ivir znrück zn nnscrer Ztadt-Lnnd-Genvsscn-
schnft und ihre», chnritntivcn Einschlag, wobci wir gleich crkennen
wcrdcn, durch welche Mittel lvir das hcimatlvsc Proletariat anf-
heben werdeu, um ihm in dcr evmigelischen Kirche eine Heimat
zn bcreiten. Die Stadt-Land-Genossenschaft wird ihrc Erträgnisfc
nicht zu Einheitspreisen abgebe,!. Die Preise richten sich vielmehr
nach Maßgabe des Eigentums: Ter Reiche bezahlt viel zu teuer;
der Arme vicl zu billig, so daß dic Sparsamkeit eines Jeden dazn
beiträgt, sich Eigentum zn bereiten. Angebot und Nachfrage muß
also gewerkschaftlich bereinigt werden. "Die Stadt-Land Genossen -

schafr ist also -zugleich cinc'Gcwerkschaft, und zwar eine
Kirchengewerkschaft. Dadurch, daß die Gewerkschaft ihr Schiedsrichteramt



— 198 —

erfüllt, erhält jedermann Gelegenheit, einerseits der Reiche sein
Eigentum als evangelisches Organ und Symbol zu verwenden,
andererseits der Armé sich Eigentum zu verschaffeu und dadurch der
Gemeinschaft dcr Gläubigen als lebendiges Glied beizutreten. Die
ganze Stadt - Land - Genossenschaft aber ist ebenfalls Organ und
Symbol der Kirche, cin Gnadenmittel; und alle Arbeit,, die danu
geleistet wird, ist Gottcsgabe; denn cs ist sittliche Arbeit. Sic
schafft dcm Boll scinc Frcihcit, seiu Brot, seinen Frieden, sein

Eigentum, Und was verlangt denn der heutige Mensch nuderes?
Die evangelische Kirche wird ihm nllc scine Bcdürsnissc stilleu,
indcm sic das Proletariat aushebt.

Man sage nicht: Das sei Schwärmerei. Es ist nichts als bvden-
ständiger Realismus. Ich habe selber Erfahrungen damit gemacht in
meiner sonst armen Gemeinde. Ich habe auch mit meinen Bauern
davon geredet, und ste waren nicht nur mit Worten damit
einverstanden.

Was ist also evangelische Charität? Nicht Hausbettel, sondern
die Ueberzeugung von der Gemeinschaftspflicht. Das schlimmste
Verbrechen gegen die evangelische Liebestätigkeit aber ist das verborgene
Eigenttim. Der Staat wird sich das merken.

Außer dieser einen sozialen Augenblickspflicht der evangelischen
Kirche weiß ich keine andere ebenso drängende. Es sind da allerdings
noch viele andere (Elektrifizierung der Bahnen, Sozialversicherung u.
s. w.); aber sie drängen nicht so sehr, wie die Gründung der Stadt-
Land-Gcnossenschaft. Denn vhne sie wird unser Vvlk weiter verhetzt,
steigen die Preise noch höher, trotzdem sie kaum erschwinglich sind,
laufeit wir weiter die Gefahr einer Revolution. Und sie kommt sicher,
wenn wir weiter in der Sünde bleiben. Bielleicht gelangt die
Revolution nicht zum Sieg; aber das ist nur noch schlimmer. Helft
darum ab!

Um gleich auf das weitere Verhältnis von Stadt und Land zu
sprechen zu kommen: messen wir einmal die gegenseitigen Leistungen!
Was leistet der Bauer für den Städter? Was leistet umgekehrt der
Städter für den Bauern? — Der Bauer ernährt den Städter durch
harte Arbeit. Lange Jahre hat er vielfach mit Verlust gearbeitet,
weil der Städter ohne Rücksicht auf den Bauern vermittelst des
internationalen Berkehrs ihm jede Lebensmöglichkeie entzog. Jetzt, da
der Städter zu darben beginnt, wird er reumütig. Aber ivas hat
der Städter für den Bauern getan? Er liefert ihm die Werkzeuge,
früher billig, jetzt unerschwinglich teuer. Dazu aber liefert er allerhand

Schund: schlechte Reklamebilder, Flitterware, Hochmut und
schlechte Bücher. Was könnte und muß aber der Städter dem Bauern
liefern? Alle Geistesgaben, die auf dem Lande Segen bringen können,
und zur Erbauung der erlösten Geselligkeit und gesolligen Erlöstheit
dienen, wird er dorthin vermitteln, wenn er ein Organ der Liebe ist.



- 199 —

Zu diesem Zweck gehört iu jede Landgemeinde eiu Gemeindehaus, in
dem nicht nnr ein Gemeindesaal besteht, svndern anch Raum zum
Neberiiachten für die, die Segen bringen wvllen: Raum für ein ganzes
Orchester, für eine'ganze Theatergesellschaft, für einen ganzen Sänger-
chvr. Nicht nur die Städte, auch die Landgemeinden bedürfen der
Gemeindehäuser, die allen Bedürfnissen entsprechen.

In diesem Gemeindehaus wird sich das gesellige Leben abspielen,
das zur wirklichen Erbauung dient. Jeden Tag gibt es dvrt
Erbauung, besonders da jetzt der Achtstundentag eingeführt wird. Wer
irgend kann, wird dabei mitwirken. Man wird die Künste pflegen,
Ilm die gesellige Erlöstheit zu stützen nnd zu fördern. Was an
religiöser Musik vorliegt, ist für die protestantische Kirche totes Kapital
gewesen, obgleich es vvn Luther anders gedacht war. Wir müssen
alle Mittel verwenden, die zur Erhöhung Christi unsers Herrn rmd

zur Herrschaft Gottes auf Erdeu dienlich ist. Alle menschliche Tätigkeit

mnß Organ und Symbvl der Liebe unter den Menschen sein,
alsv auch die ganze Kultur. Wenn wir uns ärgern über die
leichtfertige Operettenmusik in den Wirtschaften uud Cafss, sv bekämpfen
wir sie dadurch, daß wir bessere Musik au die Seite stelleu. Wenn
uns die leichtsinnige Fröhlichkeit in den Wirtschaften ein Aergernis
bedeutet, iverden wir in den Gemeindehäusern wahrhaft fröhlich sein.
Wenu wir uns über das Theater ärgern, fv werden wir ein besseres

an die Seite stellen, mit christlichen Aufführungen im Gemeindehaus.
Wenn wir uns über die zerstörende Geisteswirkung der Kinvmatv-
graphen aufhalten, sv werdeu wir eigene Filmfabriken gründen, damit
wir Kinvmatvgraphen mit christlicher Geisteswirknng gründen können.
Wenn wir mit der Schundliteratur nicht zufrieden sind, gründen wir
eigene Verlagsanstalten. Wenn wir mit dem Zeitlingswesen
unzufrieden sind, werden wir christliche Tngeszeitungen gründen, die die

Gläubigen cmstatt vvn Unglücksfällen und Verbrechen, Schundromanen
nnd Lustbarkeitsgelegeuheiten unterrichten werden von den Anlässen
der christlichen Kirchen, von den Bewegungen iu der Kirche. Denn
die Kirchengeschichte wird dann bedeutsamer sein, als die sündige
Weltgeschichte. Ja, wenn der Glaube stark ist unter uns, werde,!
freiwillig die Zeitungen, die uns nahe stehen, in unsern Dienst treten,
und Organe dcr Liebe, Symbvle der Kirche iverden.

Dann wird auch der Gegensatz vvn Deutsch und Welsch, der
jüngst ivieder aufgelebt ist, vvn selbst als wert- und vedcntnngslvs
zu Grunde gehen. Jn der Tat ist nichts stärker als dcr Patrivtis^
mus, wenn nicht der Glaube. Nur der Gvttesglcmbe kann den
irregeleiteten Nationalismus besiegen, indem er ihn in die richtigen Bahnen
leitet, damit auch die Vaterlandsliebe kein Werk und Zeichen der.

Sünde, sondern ein Werk und Wahrzeichen, ein Organ lind Symbvl
der evangelischen Kirche, eine göttliche Gnadengabe sei. Und das wird
der Patrivtismus, wenn er dem Füreinander und Untereinander der
Menschcn, wenn er dem göttlichen Gesetz der Liebe dient. Das aber



— 200 —

ist auf keinem andern Wege möglich, als allein auf dem Weg der
Nachfolge Christi: Wenn so das Vertrauen auf Gott, der Wille und
dcr Mut zum Wege Jesu, kurz, ivenn der Glaube der evangelischen
Kirche mehr gilt und in höherem Ansehen steht, als alles andere auf
der Welt, dann wird die gesellige Erlöstheit die Grundlage alles
Verkehrs der Menschen untereinander sein. Der Leib Christi, das Organ
der Liebe, wird der Ort des Handelns sein, der nicht mehr nach dem

sündhaften Gesetz vvn Angebot und Nachfrage, mit Zwischenhandel und
Wucher geregelt wird, sondern durch das göttliche Gesetz der Liebe,
Dann ivird die evangelische Kirche die Börse der Liebe sein.

Das Organ der Liebe wird die ganze Kultur durchdringen,
indem sie von der Kirche aufgesogen wird. Die sichtbar gewordene
Gemeinschaft der Gläubigen wird die wahre Kulturkirche sein. Die Kultur
der Menschen wird keine Heuchelei, sondern ein Organ und Symbol
des Reiches Gvttes sein. Die wahre Freiheit wird herrschen, die durch
Arbeit nnd Fleiß geheiligt wird. Denn die Freiheit wird vvn den

Menschen selbst erarbeitet werden. Heilige Freiheit und freie Heiligkeit

werden die ganze Kultur durchdringen. Erst die Knechtschaft der
Sünde konnte uns dieses Bild der heiligen Freiheit und der freien
Heiligkeit, der geselligen Erlöstheit und der erlösten Geselligkeit klar
vor Aligen malen, und jedermann sehnt sich nach dieser Kultur, vb er
nun christusgläubig sei vder nicht. In eines jeden Menschen Herzen
wohnt im tiefsten nnd innersten Grunde diesc Sehnslicht nach der
Gemeinschaft der Gläubigen, nach der geselligen Erlöstheit nnd erlösten
Geselligkeit. Jedermann ails der ganzen Welt sehnt sich darauf, gleich
wie Jestls unfer Herr und Heiland nnd Erlöser, daß die ganze Welt,
die er im Gleichnis als Weinberg Gvttes bezeichnet hatte, ans dem

alles Unkraut ausgerottet werden svll — daß diesc ganzc Welt Organ
und Symbol dcr göttlichen Liebe wcrdc znr Herrschaft Gvttes auf
Erden durch die Erlösung iu Jesu Christo.

Ein Einzelner kann dus nicht machen. Sie können cs nicht uud
ich kann es nicht. Dic Jahrhunderte lind Jahrtausende, die dieses

Ziel vor Aligen hatten, brachten es nicht zustande. Wir, die wir seit

Ausaug unseres Amtes stets unbewußt danach gestrebt haben, dieses

gottgewollte Werk uud Wahrzeichen der Verherrlichung Gvttes nnd
der Menschenerlösung zu verwirklichen, haben bis alls den heutigen
Tag stets die mißliche Erfahrung gemacht, daß wir es nicht können,
iveil ein jeder .allein für sich stand. Wir werden es auch jetzt nicht
können. Aber Gvtt kann es, nnd wir können nichts anderes tun, als
daß wir uns ihm zur Versügung stelleu. Wir verzichten vvttständig
ans unsere eigene Kraft, weil wir wissen, daß es nichts damit ist.
Aber wir stellen uns znr Verfügung Gvttes, um als Handlanger an
dcm gvttgcwvllten Werke mitzuwirken, so weit wir es vermögen. Wir
sind Organe der Liebe, ivie ivir es schon lange sein wollten, und nie

ganz waren. Wir sind nichts andcreö als Organe der Liebe! Keine

Idealisten, keine Materialisten, keine Pessimisten, keine Optimisten. Wir



— 201 —

sind nnr Organe der Liebe, d. h. Organe der Sittlichkeit im sittlichen
Weltorganisinns Gvttes. Wir sind Werke der Liebe, Werke Gvttes.
Als svlche sind wir seine Bekenner, seine Zeichen, sein Ausdruck.

Deuu Gott wirkt auf der Welt uicht auders zum Heil der
Menschen, zum Segen, zur Erlösung und zum Frieden, als allein
durch die Gemeinschaft der Gläubigen, dlirch den Glauben, durch das
Vertrauen, das kein Mißtrauen kennt, dnrch die göttliche Naivität.
Die Sünde ist nicht naiv. Sie ist pfiffig, voller Mißtrauen. Das ist
Weltklugheit. Wir aber sind nicht weltklng, svndern wir glauben,
dadurch daß wir den Mnt besitzen, Christum zll bekennen. Wir
bekennen uns vor aller Wclt zur göttlichen Dummheit, um die wahre
Weisheit vor dem Reich der Sünde aufleuchten zn lassen, um Organe
der Liebe zu sein. Wir stellen uns mit aller Naivität nnserm Gvtt
znr Verfügung. Wir glauben nnd vertrauen allein auf Gvttes Weisheit,

Macht und Stärke; denn wir find seine Werke, lind haben nichts
dazu zu sagen, als daß wir ihm Gehorsam leisten nnd ihn bekennen.

Das ist alles, was wir tnn können, daß wir Gott Gehorsam leisten.
Denn Gottes Werk ist der ZMIiclie ««amtgeist. Gvttes Werk
ist die einheitliche, heilige Liebe. Die Gemeinschaft der Gläubigen ist
nicht nur das Symbol, nicht nur das Wahrzeichen Gottes auf dcr
Welt; diese Gemeinschaft der Gläubigen ist auch noch viel mehr das
Organ, das Werk Gottes auf der Welt. Gvtt allein kann die
wahrhaftige evangelische Kirche der Welt gründen. Wir können ihm nur
gehorchen. Gvtt allein kann sein Organ der Liebe schaffen; denn er
ist dcr alleinige und der allmächtige Schöpfer.

Wenn ivir ihm aber nicht gehorchen, so fährt er fort in seinem
Werke der Zerstörung. Denn Gott ist unbarmherzig gegen das Reich
der Sünde, weil er es zerstören will, um die Menschen zu erlöse».
Er ist aber gnädig gegen die Sünder, die sich erlösen lassen wollen.
Sv war es schon zn Zeiten Jesajas, Kap. 6, 9—11 als Gott dem

Propheten folgenden Verkündigungsbefehl ins Herz gab: „Geh hin
und sprich zu dem Volke da: -Horcht recht genau, ihr sollt nichts
verstehen. Späht, was ihr könnt, ihr sollt nichts erkennen. Mach hart
das Herz dieses Volks, seine Ohren schwer, seine Augen blind, daß es
nichts sieht mit den Augen und mit den Ohren nichts hört und mit
dem Herzen nichts versteht/ Und als der Prophet sich zu fragen
erlaubt, wie lange das währen folle, erhält er die Antwort: Ms wüste
liegen die Städte ohne Bewohner, und die Häuser ohne Menfchen.
Bis das Fruchtland zum Oedland verwüstet worden ist."

So war es auch zu Zeiten Jeremias, der gegen seinen eigenen
Willen zum Gehorsam gegen Gott und zum Prophetenamte gezwungen
wurde durch den Allmächtigen, der ebenfalls den Kampf Gottes gegen
das Reich der Sünde als Zerstörung bezeichnet und als Vernichtung
symbolisiert. Kap. 1, 9. 10 „da streckte Jahve seine Hand aus und
rührte meinen Mund an. Und Jahve sprach zu mir:



- 202 —

Da lege ich meine Worte in deinen Mund!
Blick auf! Heut' Hab' ich dir Auftrag gegeben
Wider die Völker und Königreiche,
Auszureißen und einzureißen,
Zu vernichten und zu zerschmeißen!

Und jene blutige Wirklichkeit wird hérite immer blutiger, weun
ivir Gott den schnldigcn Gehorsam nicht leisten, nicht umkehren, nicht
den Mut besitzen als Werke uud Bekenner Gvttes zu Christus zu
steheu und laut die Lvsnng ait unser Vvlk zurufen: „Christus gegen
alles, was gegen ihn ist!"

Die Weltklugheit hat einen Schimmer des Göttlichen erfaßt und
will einen Völkerbund zustande bringen. Die göttliche Naivität aber
erkennt, daß dies ein gleiches Unterfangen ist, wie es in der griechischen

Sage von Tantalus schon bezeichnet ist, indem die Welt deu
Stein des Friedens auf den Gipfel wälzen ivill, der ihr stets wieder
entgleitet und herabrvllt. Es ist das gleiche Unterfangen, wie es im
Turmbau von Babel symbolisiert ist. Die evangelische Kirche aber,
getreu ihrem Grundsatze, alles Göttliche zu unterstützen und zu fördern,
wird die Menschen aus ihren Tantalusqualen und aus ihrer sittlichen
Sprachverwirrung erlösen, indem sie selbst mit Hand anlegt und den
Völkerbund der heiligen Freiheit und der freien Heiligkeit, der erlösten
Geselligkeit und der geselligen Erlöstheit, das Reich der Liebe, das
Reich Christi, die Gottesherrschaft, kurzum, indem die evangelische
Kirche sich selbst gründet und Gott den geforderten Gehorsam leistet.

So ist die letzte Augenblickspflicht der evangelischen Kirche der
Schweiz keine andere, als der Völkerbund Gvttes. Der inneren
Misstvn am eigenen Volke schließt sich an die äußere Mission, und
der äußere Zweck des Völkerbundes ist die Heidenmisston. Denn ohne
gemeinsamen Zweck, ohne den einheitlichen sittlichen Willen, ohne den

heiligen Geist ist der Vvlkerbnnd nicht möglich. Wir geben dem

Völkerbund Festigkeit und Halt, indem wir ihm eine Aufgabe
zuweisen : Die Heidenmisston nach Innen und Außen unter der Losung:
Christus gegeit alles, was gegen ihn ist. Wir geben ihm seinen

Pflichtenkreis, nämlich Gott zu gehorchen.

Summa Summarum:
1. Einheit aller schweizerischen Christen.
2. Einheit aller Eidgenossen.
3. Einheit aller Völker

auf dem Wege Calvins. E, Ernst,


	Kirchenpflichten des Augenblicks

