
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 13 (1919)

Heft: 4

Artikel: Vom Recht und Unrecht der materialistischen Geschichtsbetrachtung
(Schluss) : Teil III

Autor: Lejeune, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134486

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 163 —

vom «echt uns Unrecht Ser materialistischen

Seschicvtsbetracvtung.
«Schluß.)

III.

^?n fast erdrückender Wucht steht das Recht der materialistischen
I Geschichtsbetrachtung vor nnsern Augen - - nnd doch können,

ivir nns nicht zu ihr bekennen. Ja, wir müssen ihr sogar
vorwerfen, dnß sie gernde für das Wesen der Geschichte blind
ist uud ihre tiefsten Kräfte übersieht. Das Recht des Geschichte
Materialismus lebt geradezu vom Mangel au wirklicher Geschichte:

nur dort treffen seine Lehren zu, wo die schöpferischen geschichtlichen
Kräfte erlahmt sind, wo kein weltüberlegcner Geist in das Gefchehen
eingreift, sondern dieses dem Spiel der materiellen Kräste.
überlassen bleibt und drum in seiner „immanenten Entwicklung" dahin-
treibt — nnr dort, wo Materie, Macht und Masse die einzigen
Faktoren der Geschichte sind und diese drnm mehr ein Stück bloßer
Natur und Naturentwicklung, als wahrhafte Geschichte darstellt. Das
reiche Belegnmtcrial für das Recht des Geschichtsmäterialismus ist
zugleich ein erdrückendes Belastungsmaterial für das llnrecht dieser

„Geschichte": nnr weil so wenig Geschehen wirkliche Geschichte ist
uud weil insbesondere unser Geschlecht sv arm an geschichtlichem Leben
ist, läßt sich das Recht des GeschichtsinaterialiSmns so schlagend
beweisen am breiten ^trom der Geschichte nnd zumal an der
gegenwärtigen Geschichtsepoche. „Soweit es Gesetze gibt in dcr Geschichte,
ist dic Geschichte nichts wert" dieses Wort Nietzsches gilt besonders
sür die nach den Gesetzen des Geschichtsmäterialismus ablaufende
Geschichte, und Marx ist noch weit mehr darin dcr große Kritiker
und Richter nnserer Gesellschaft, daß cr dnrch die Analyse
derselben zu seiner Lehre geführt wurde, als durch feine direkten
Anklagen gegen die kapitalistische Wirtschafte und Gesellschaftsordnung.

Aber die berechtigte Kritik aller unechten Geschichte kann nns
niemals als Charakteristik der Geschichte überhaupt gelten: 'so grvß
das Recht der geschichtsmaterialistischen Kritik auch ist, so

bedeutet es doch uicht zugleich das Recht einer materialistischen
Geschichtsbetrachtung, Nicht alle Geschichte läßt fich nach jenen
geschichtsmaterialistischen Gesetzen erklären: nicht alles Geschehen weist
jene immanente Entwicklung auf, die vorwärtsgeschoben wird vvn
den Kräften der Materie und regiert wird von den Mächten nnd
Geweckten dieser Welt. Neben diesem bloßen Weltgeschehen, dieser
Weltgeschichte im eigentlichen Sinn des Wortes, gibt es geschichtliche

Geschehnisse und Bewcgnngen gerade entgegengesetzter Art, die
sich nicht der gegebenen Entwicklung einbetten, sondern sich ihr



— 164 —

entgegenstellen, um die Menschheit aus ihr herauszuführen. Es ist
dies die Heilsgeschichte, die Geschichte des werdenden Gottesreiches auf
Erden, die sich nicht au deu trüben Quellen der Materie nährt,
sondern ihre Kräfte aus der Welt des Geistes erhält, uud die nicht
von nuten emporsteigt, sondern von oben geschaffen wird. Eine
neue weltüberlegene Wirklichkeit tritt uns im'heilsgeschichtlichen Ge-
schehen entgegen, deren tiefstes Wesen gerade die Freiheit gegenüber
den irdischen Mächten und die Kraft dcr Weltüberwindung ist.

In dieser Heilsgeschichte ivird nns dcr freie, schöpferischc Gcist offenbar

nnd an ihr gewinnen wir überhaupt die Erkenntnis, dasz die

wahre Geschichte, weit davvn entfernt, olone natnrnotwendige
Entwicklung zu sein, vielmehr ein Hcreinbrechcn der Wclt Gottcs
inmitten der gegebcncn Welt bedeutet.

Dieser wahren Geschichte gegenüber mnß die materialistische
Geschichtsbetrachtung notwendig versagen, da sie ja gerade die
selbständige Kraft des Geistes leugnet, ein schöpferisches Wirken Gvttes
in den Menschen nicht anerkennt und drum auch jenes von oben
geborene Geschehen von unten zn erklären sucht. Diese Ohnmacht
muß umso offenkundiger werde», jc mehr dic Erschcinnng, die
man derart geîchichksnmterialiftisch erklären will, gerade im Ursprung
aus der Welt Gottes ihr Wesen hnt. Welch armselige Verständnislosigkeit

für vie licssten Kräfte nnd den liefsten Zinn einer geschichtlichen

Bewegung verrät dvch da besonders jener Bersnch eines Kantskn,
die Entstehung des Christentums auf eine proletarische Revolution
zurückzuführen, Jesus im Wesentlichen als kommunistischen Organisatoren

nnd sein Evangelium nls die entsprechende Ideologie zn
jenen ökonomischen nnd sozialen Umgestaltungen zn erklären.
Angesichts der kraftlosen Geistigkeil des hentigen Christentums kann
man solch eine.,. Versuch ja immerhin als eine Rcaktionserschei-
iiung eiu wenig bcgreifcn und es kann, nachdem sich die herrliche
Lebcnsbcwegung des Christeiitnnis zn cincr bloßen Idee verflüchtigte,

nur gut sein, ivenn einmal anf die Bedeiltnng, die das
ursprüngliche Christentum gerade auch für das gesamte soziale Leben
hatte, hingewiesen ivird allein, nirgends in der Geschichte offenbart

sich doch die schöpferische Kraft des Geistes so dentlich, ivie gerade
hier, wo er, weit davon entfernt, als bloße Ideologie verklärend die
Materie zn nmschweben, vielmehr in selbständiger Kraft diese

gestaltet und nenes Leben ins Dasein ruft. Gegenüber dieser
herrlichsten Knndgebung des Reiches Gottes ans Erden mnß der
Geschichtsmäterialismus am kläglichsten scheitern — wie sollte sich

auch hier, wo das Wort Fleisch, wo Gott Mensch geworden ist,
das Fleisch aus dem Fleischlichen und der Mensch ans dem Menschlichen

erklären lassen. Jeder Ableitung von unten, von der Welt
und ihren Kräften her, ist eine nnübersteigbare Schranke gesetzt, wo
das Wort gilt: „Ihr seid von nnten her, ich bin voir oben her;
ihr seid von dieser Welt, ich bin nicht von dieser Welt." (Joh. 8,23),



— 165 —

Was uns aber bei Jesus in lichter Klarheit entgegentritt, gilt
überhaupt von aller wahren Geschichte: gerade der Geist, den der
Geschichtsmaterialismus so gern als begleitende Ideologie hinstellen
möchte, zeigt sich da stets als die schöpferische Kraft, die dem
Materiellen wie dem Ideellen die Richtung weift. Moses z. B.
ist wahrhaftig nicht der Machtpolitiker, der in seiner Gesetzgebung
lediglieli den Willen der Mächtigen und Besitzenden zum Gesetz

erhebt und diesem Gesetz zugleich noch als geschickter religiöser Ideologe

eine höhere Sanktion erteilt: gerade umgekehrt tritt jene soziale
Gesetzgebung, die seinen Namen trägt und in ihrem Grundzug
sicher auch auf den gewaltigen Gottesmann zurückgeht, der
„natürlichen" Entwicklung ,(z. B. der zum Privateigentum am Boden
und zum Großgrundbesitz mit ihrem Herrschafts- und Ansbentnngs-
verhältnis hindrängenden Tendenz) und allen Ansprüchen der um
den Bruder unbekümmerten Selbstsucht entgegen und will auch in
den materiellen Verhältnissen Gottes Willen zur Geltung bringen!.
Ihren Ursprung aus dem Geiste und nicht der Materie offenbart diese
Gesetzgebung vor allem darin, daß sie nicht den Schutz des

Eigentums, sondern den des Menfchen im Auge hat und drum
nicht die Vorrechte der Starken formuliert, sondern die Rechte der
Schwachen sicherstellt. Und wie Moses sprengen auch alls andern
Propheten Israels jede geschichtsmaterialistische Erklärung. Was
hat denn die Predigt eines Elias, Amos, Jesaja oder Jeremias
mit jener religiösen Ideologie zu schaffen, wie ließe sie sich als
ideologischer Ueberbau zu den materiellen Grundlagen erklären! Im
Namen Gottes traten sie ja eben den herrschenden Ordnungen nnd
Mächten entgegen, kündigten dem Bestehenden den Untergang an und
verzehrten sich nicht zuletzt gerade im Kampfe gegen die ideologische
Religion. Ihr Gott ist nicht jener höchste Begriff, der die "Welt
noch mit religiösem Glanz umgibt, sondern der lebendige Gott,
der die Welt zu feinem Reiche umgestalten will. Gerade an ihnen
kann man es drum erleben, daß es nicht nnr „Religion" und
Moral jener ideologischen Art gibt, sondern auch Gott es g eist,
der im Menschen wirksam wird und der gegebenen Welt in
umgestaltender Schöpferkraft entgegentritt. So berechtigt nnn die
geschichtsmaterialistische Kritik gegenüber jener „Religion" ist, die die
Reiche dieser Welt noch verklärt, so sehr fällt sie doch in fich
zusammen angesichts jenes Gottesgeistes, der der Welt das Reich
Gottes entgegenstellt.

Eine arge Vergewaltigung der Geschichte, die wie jede Gewalttätigkeit

gerade von der Schwäche des Gewalttätigen zeugt,
bedeutet ferner die geschichtsmaterialistische Erklärung der Reformation,
die in dieser nur die erste große Aktion des erstarkten Bürgertums in
seinem Kampf gegen den Feudalismus erblickt und das damalige
religiöse Erwachen nur als ideologischen Ueberbau dieser Bewegung

zìi bewerten vermag/) Auch diese Eutstellnug mag zwar
') Vgl. Engels, „Ludwig Feuerbach", S. 54 f.



- 166 —

gegenüber jener anderen, die die Reformation bloß als rirchcn-
und dogmengeschichtlichen Borgang versteht, die tatsächliche Beden-
tuna der ökonomischen und sozialen Verhältnisse in der
Reformationszeit, hervorheben, nimmt sich aber dem Kern nnd Wefen
der Reformation gegenüber höchst dürftig aus. Der nene Geist
der Reformation spottet jeder geschichtsmaterialistischen Ableitung,
wie auch befonders an den Gestalten der Reformatoren jede solche

Erklärung abprallt — wie sollte auch, eine Theorie, die prinzipiell
ohne den schöpferischen Geist auskommen will, solche Schöpfungen
des Geistes verstehen können! Auch hier lieferte wahrhaftig der Geist
nicht, wie Engels sich ausdrückt, bloß das „ideologische Kostüm",
sondern griff als die entscheidende Kraft bestimmend in das
gesamte Leben und seine Ordnungen ein, wie es' denn gerade das neue
Gotterleben war, von dem ans die Reformatoren eine neue
Gestaltung der Gesellschaft forderten, und wie gerade das neu
entdeckte Evangelium die Sehnsucht der Bauern nach der Befreiung
von ihrer menschenunwürdigen Knechtschaft erwachen ließ. So deutlich

ferner die Znsammenhänge zwischen dem Calvinismus und
der englischen Revolution und ihren sozialen und politifchen,
Umwälzungen sind, ist es doch dieselbe Verkennung der entscheidenden
Kräfte, wenn Engels in jenem nur „die echte religiöse Verkleidung
der Interessen des damaligen Bürgertums" sieht, da es ja eben
die heilige Leidenschaft, die Welt für Gott zu erobern, ist, die den
Calvinismus derart ins Leben eingreifen ließ und ihm eine Wirkung
tveit über den engen Kreis der Kirche und Religion hinaus
verlieh. Nur die prinzipielle Verkennung des Wesens nnd der
Selbstständigkeit des echten Geistes kann auch die in der englischen
Revolution proklamierten Ideen der Glaubens- und Gewissensfreiheit
lediglich als ideologische Widerspiegelungen der im materiellen Leben
Proklamierten-Handelsfreiheit beurteilen.

Gerade der Zusammenhang zwischen dem Calvinismus und
der englischen Revolntion weist uns aber auch auf die Einseitigkeit des

geschichtsmaterialistischen Urteils über die bürgerlichen Revolutionen
überhaupt hin. So wichtig hier die ökonomischen Kräfte sind, so

waren neben diesen doch auch solche schöpferischer Art am Werke,
wie denn auch die Linie, die Calvin mit Cromwell verbindet,
gewiß auch über diesen hinaus noch zu Rousseau führt. Ihre
tiefsten Kräfte schöpfte auch die französische Revolution aus der
Welt des Geistes; die Parolen der Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit

waren echte Ideen, Kinder des Geistes, bevor sie als
Ideologien mißbraucht wurden. Rousseau selber war nicht ein Ideologe,

sondern ein Idealist im tiefsten Sinne dess Wortes, so sehr
man ihn auch (wie noch weit Größere!) in der Folgezeit jene Rolle
spielen ließ; nnd in der Revolution finden wir nicht nnr jene
klugen Girondisten, die ihre materiellen Interessen geschickt mit
idealen Formeln zu umhüllen verstanden, sondern auch ein Volk,



— 167 —

das erfüllt war vom Glauben an eine neue Welt der Gerechtigkeit,
und diesem mit Hingabe und Opfermut diente. Jn der französischen
Revolution lediglich eine durch die ökonomische Umwälzung bewirkte
soziale und politische Umwälzung zu sehen, verbietet schon der furchtbare

Ernst des Gerichtes, der sie umgibt und diesem gewaltigen
Ereignis auch heilsgeschichtliche Bedeutung verleiht. Auch im
politischen Leben entscheidet schließlich der Geist, und diejenigen
politischen Ideen, die wirklich zündend in die Volkstiefen, dringen nnd
die Völker zu opferwilligem Kampf hinreißen, sind nicht bloße
Ideologien, die sich schmiegsam den materiellen Interessen anpassen,
sondern Sendboten aus der Welt des Geistes, die an das Beste im
Menschen appellieren und die Menschheit aus ihren Niederungen
heraus zu den Höhen jener Welt emporführen möchten. So birgt
auch das zu staatsideologifchen Diensten erniedrigte Recht in, seiner
innersten Tiefe etwas von diesem Geiste: wo wir das Recht
anerkennen, beugen wir uns nicht vor seinem ideologischen Glanez,
noch vor der Gewalt, die hinter ihm steht, sondern vor dem Geiste,
der schließlich auch dem Recht, selbst in seiner Entstellung, innewohnt,
vor der Rechtsidee als solcher, die unser Rechtsempfinden bejaht.

Daß die materialistische Geschichtsauffassung mit diesem Geist
nicht rechnet, sondern sein schöpferisches Walten leugnet, macht' ihre
prinzipielle Verfehltheit aus. Zu dieser Leugnung des schöpferischen
Geistes wurde Marx wohl nicht zuletzt durch den Pscudogeist jenes
falschen Idealismus verleitet, der sich stets nur auf das Idealisieren

der Realität beschränkte, nie aber au > ein Realisieren
des Ideals in der Welt dachte. Und gerade die Hegel'sche
Philosophie, die das damalige Geistesleben beherrschte und von der
auch Marx selber herkam, mußte ihn in dieser Wertung des Geistes
bestärken. Hegels Idee hat ja nichts mit jener schöpferischen Kraft
zu tun, die wir in dem vom lebendigen, Gott ausgehenden Geist
sehen, sondern ist ein ruhendes Prinzip, das sich krast seiner Logik
in der Zeit entfaltet. Auch Hegels Geschichtsphilosophie rechnet nicht
mit dem überlegenen, schöpferischen Geiste, sondern kennt nur jerck'

immanente Entwicklung, und ihr Idealismus äußert sich einzig
darin, daß sie diese Entwicklung, und zwar so wie sie vorliegt,
als die logisch notwendige uud deshalb vernünftige versteht. Marx
brauchte nur angesichts der von Hegel idealisierten und doch so wenig
idealen Realität den Glauben an die in der Wirklichkeit sich
realisierende Idee zu verlieren und dafür die im realen Geschehen
wirksamen ökonomischen Kräfte zu entdecken, um einerseits — und zwar
mit großem Recht! — den Hegel'schen Idealismus als bloße Ideologie,

sein Ideelles als „das im Mcnschenkopf umgefetzte und übersetzte

Materielle" zu erkennen und abzustreifen, und andererseits
Hegels immanente Entwicklung nur in der neuen materialistischen
Form festzuhalten. Und wie Marx fchon durch Hegel auf deir
Gedanken der historischen Notwendigkeit gebracht worden war, so



- 168 —

wurde diese Notwendigkeit, die schon in der logisch-idealistischen
Form Hegels noch der naturwissenschaftlicheu Begriffsbildnng
angehört, mit der wachsenden Beeinflußung durch den Positivismus
immer mehr zur bloßen Naturkausalität, die noch mehr als die
teleologische Notwendigkeit der idealistischen Philosophie den schöpferischen

Geist ausschließt. Indem Marx das naturgesetzliche Denken
auf den von Hegel übernommenen Gedanken der historischen
Entwicklung anzuwenden sucht, will er für das Gesellschaftsleben und
dessen "Entwicklung dasselbe leisten, was die Naturwissenschaft auf
ihrem Gebiete leistet, und sein auf dieses Unternehmen gegründeter
Sozialismus gibt sich als Wissenschaft, die für ihre Aussagen und
namentlich auch Voraussagen unbedingte Sicherheit beansprucht.

Gerade, diese „Wifsenschaftlichkeit" aber, auf die der marxistische
Sozialismus so sehr pocht, bedeutet ein Grundübel desselben. Sie
ist der Ersatz für den Geist, den man leugnet: das. Wissen
oerdrängt den-Glauben, die Dialektik die Ethik und wo es gälte, dem
Gewissen das hehre Soll des Sozialismus einzubrennen, begnügt
man sich damit, den Köpfen das Harre Must der znm
Sozialismus hindrängenden Entwicklung einzutrichtern. Indem der
Sozialismus derart aus die Wissenschaft abgestellt wird, wird er immer
mehr theoretischer statt praktischer Art, und statt selber mit dem

verpflichtenden Ideal im Herzen an das Gestalten der Zukunft
zu gehen, beschränkt sich der marxistische Sozialist auf das
Vorhersagen dessen, was mit Naturnotwendigkeit kommen muß. Aus
den begeisterten sozialistischen Revolutionären werden die Dogmatiker

einer Evolutionstheorie, die statt einer hingebenden,
opferwilligeil Kämpferfchar eine orthodoxe Schule oder Kirche mit allem
Zubehör einer folchen ausbilden, in der die Theorie mehr gilt,
als dae Leben, in der man der Gewalt/mehr zutraut als dem Geiste
und in der sich zumal auch jener geistliche Hochmut entwickelt, zu
dem das aufblähende Wisfen führt, und der in so schroffem Gegensatz

zu jener demütigen Hingabe steht, die der Glaube hervorbringt.
Und doch — welche Verkennung nicht nur der echten Geschichte, m
der es keine naturnotwendige Entwicklung, fondern nur ein schöpferisches

Werden gibt, liegt in diesem wissenschaftlichen Sozialismus,
sondern auch der Wissenschaft. Dieser kommt' es niemals! zu, aus
der Erkenntnis vergangener Entwicklungen und gegenwärtiger
Gegebenheiten den Gang der Zukunft mit Sicherheit zu erschließen.
Die (übrigens noch sehr beschränkte) Fähigkeit der Wissenschaft, das
auszusprechen, was ist, bedeutet noch nicht jene andere, zu sagen,
was kommen wird, zumal die Wissenschaft als solche gerade die
tiefsten Kräfte der Geschichte nicht zu erfassen vermag, und noch
viel weniger ist der nur auf seine Wissenschaft fich gründende und

nur mit den wissenschaftlich, feststellbaren Entwicklungstendenzen
rechnende Sozialismus imstande, jenes erkannte Entwicklungsziel auch
tatsächlich herbeizuführen.



— 169 —

Dic „Wissen schaftlichkeit" des Marxismus ivird uns besonders
fragwürdig, wenn gerade diese Geschichtsbetrachtung, die doch die
treibenden Kräfte der Entwicklung erkennen nnd gackz nnr auf die
Tatsachen abstellen will, einerseits die wichtigste, in ihren
tiefgreifenden Wirkungen klar zutagetretende Kraft der Geschichte, den
Geist, übersieht, andrerseits aber einen geradezu naiven Glauben
an die „Entwicklung" verkündet/) Denn trotz der wissenschaftlichen
Einkleidung ist jene Lehre von der selbsttätigen Entwicklung, die
auch den Sozialismus realisieren soll, ein Glaube, und zwar bei
gleichzeitiger Leugnung des Geistes nnd gleichzeitigem Verzicht darauf,
aus der Kraft des Geistes für das Ziel jener Entwicklung zu kämpfen,
ein bloßer Aberglaube, Während aber der echte Glaube der beste

Führer ist und die Menschen voll Hoffnung und Vertrauen dem Ziel
entgegenschreiten heißt, ist der Aberglaube ein Verführer, der feinen
Gläubigen einredet, daß alles „von selbst" kommen werde und sie
in dieser untätigen Vertrauensseligkeit gerade die alte Welt
erhalten und stärken läßt. Jn der Tat hat der Marxismus immer
mehr eine lähmende Wirkung auf die soziale Bewegring ansgeübt irnd
sich immer mehr als unfähig erwiesen, die Menfchheit aus der
kapitalistischen Welt herauszuführen. Wo man derart alles von
der „Entwicklung" erwartet, verzichtet man darauf, mit eigenem
Wollen, Arbeiten, Kämpfen und Leiden auf die Ueberwindung der
bestehenden Welt hinzuwirken. Wo die gegebene Entwicklung als
vernünftig gilt und man von ihr annimmt, daß sie notwendig zum
Ziel hinführe, da kann man auch im gegenwärtig Bestehenden nicht
etwas absolut Verkehrtes, seinem ganzen Geist nnd Wesen nach
Falsches erblicken. Die immanente Entwicklung setzt bei Hegel wie
bei Marx den prinzipiellen Monismus voraus, und dieser weiß
nichts von entgegenwirkenden Mächten des Bösen, von den Gewalten,
des Irrtums und der Schuld. Die Leugnung des schöpferischen
Geistes macht blind nicht nur für den lebendigen Gott nnd sein
Schaffen in den sich ihm hingebenden Menschen, sondern auch für
den Satan, sein Reich und seine Diener auf Erden! Man soll den
bestehenden Zustand der Entwicklung überwinden ^ und doch liefert
man sich mit dem eigenen Glauben der Entwicklung aus urid vertrant
nur den in ihr wirksamen Kräften. So kann man z, B. denr Kapi^
talismns, den man doch beseitigen will, seine Bewunderung nicht
versagen; bei der Einstellung auf die ökonomischen und der Blind-

') Die Blindheit für reale geschichtliche Kräfte und Mächte kennzeichnet
überhaupt den Marxismus uiQ hängt mit dessen Dogmatismus zusammen. Solche
Kräfte, die nicht ins marxistische Schema passen, werden einfach ignoriert. Besonders
auffallend trat dies bei der Marxistischen Beurteilung des Weltkrieges und seiner
Ursachen^und in der nivellierenden Beurteilung der beteiligten Völker hervor (vgl.
das Programm von Zimmerwald), Dieser Dogmatismus verschleiert aber den
Blick für die realen Möglichkeiten schließlich auch in der Beurteilung des ökonomischen
Lebens, steht doch ein Lenin z. B. dem mannigfaltigen Leben hilflos und gewalttätig
zugleich mit feinen dürftigen Formeln gegenüber.



— 170 —

heir für dic geistigen Kräfte sieht man nur die imposante Tcchn ik
dcs Kapitalismus, Nicht aber den grundfalfchcu Geist desselben uud
vermag drum im Kapitalismus zuversichtlich das natweudigc
Zwischenglied zu erkennen, das sich mühelos der Entwicklnng zum
Sozialismus einfügt und einmal „von selbst" in jenen „umschlagen"
wird. Die Begeisterung für den kapitalistischen Großbetrieb läßt
dcn Marxisten verächtlich auf den Gedanken, den Sozialismus! vom
kleinen Kreise einer Genossenschaft her aufzubauen, herabseheu und
verleitete ihn zu der Meinung, in der Landwirtschaft müsse auch
erst die kapitalistische Konzentration mit ihrem Großbetrieb
einsetzen, bevor der Sozialismus auch hier verwirklicht werden könntet)
So machte serner die Sozialdemokratie ohne Besinnen mit, als die
„Entwicklung" den kapitalistischen Staat in den Weltkrieg hineintrieb

und vermochte auch dieses Stadium in einem merkwürdigen
optimistischen Fatalismus dem Weg zum schließlichen Ziel
einzuverleiben, wenn schon diese nationalistische Episode allen zuvor
verkündeten Prinzipien des Internationalismus ins Gesicht schlug. Ja,
als der kapitalistische Staat in seiner Not ein paar verzweifelte
organisatorische Maßnahmen treffen mußte, um alle seine Kräfte auf
das eine imperialistische Ziel zn konzentrieren, begrüßte man den
Krieg in naiver Freude als Bundesgenossen und merkte uicht, daß
dieser gefeierte „Kriegssozialismus" ' zwar dem Krieg, niemals
aber dem Sozialismus dienen sollte. Wiederum sieht man
nur die ökonomische Maßnahme als solche und fragt nicht, in
welchem. Sinn und Geist sie getroffen wird.

Und so nimmt man denn auch seine Zuflucht zu deu Kräften
der bestehenden Welt, um eben diese Welt zu überwinden: mnn
erkennt, wie das ganze gegenwärtige Leben auf dem Fundament der
bestehenden Produktionsverhältnisse beruht, und fo erwartet man auch
den Sieg der neuen Gesellschaftsordnung nur von den ökonomischen
Kräften, von der weiteren Entwicklung der Produktionskräfte; man
sieht, wie in der kapitalistischen Welt nur das nackte Interesse gilt,
und so appelliert man felber an das bloße Jntereffe und nicht an
den fittlichen Geist, um die Menschen für den Sozialismus zu
gewinnen; und derselben geistlosen Gewalt und ihren OrganMtioneni
und Institutionen, die die bestehende Welt aufrecht erhalten, anver-

') Charakteristisch ift es, wie der Marxismus die in der alten Dorsmark oder
der Gilde wirksamen sozialistischen Prinzipien wenig zu schätzen weiß und alle
modernen Versuche, die den Sozialismus im Geiste derselben, ohne die Vermittlung
des Kapitalismus, verwirklichen wollen, als „kleinbürgerlich" abweist, mit welchem
Worte z. B auch die Bestrebungen eines Proudhon oder Kropotkin erledigt werden.
Bezeichnenderweise werden ja auch von der heutigen sozialdemokratischen Presse
typische Vertreter des Kapitalismus, wie ein Bundesrat Schultheß, dcn idealistisch
und religiös orientierten Sozialisten lobend als „Großbürger" gegenübergestellt,
während letztere nicht einmal dies, sondern eben nur „Kleinbürger" sind. Auch hierin
verrät sich die Ueberschätzung der ökonomischen nnd die Mißachtung der sittlichen
Kräfte,



— 171 —

traut man auch die Errichtung der neuen Weltj und ihres Ledens.
Drum spielt im Marxismus der Staat mit seiner Macht und
Gewalt, mit seinem Zentralismus, Gouvernementalismus und
Bureaukratismus eine so große Rolle. Abgesehen vom proklamierten Klassenkampf,

vom Kampf um die politische Macht und der dem siegreichen
Kampfe folgenden Uebergangsperiode der Diktatnr des Proletariates,
welche Mittel alle dem gemalttätigen Geist der alten Welt entliehen sind,
bloße Kopien des alten Klassenstaates darstellen und drum auch nicht
über ihn hinausführen können, gründet der Marxismus auch die künftige
sozialistische Gesellschaft auf einen neuen Itaatsmechanismns,, bei dem

zwar der Slam lveniger als Rcprcssionsgewalt, denn als Administra-
livgcwnlt gedacht wird. Wie schon Hegels Geschichtsphilosophie nicht
über dcn Staat hinauskam, so bewegt sich auch das marxistische
Denkeu durchaus innerhalb des Sknatsgcdankeiis,

Dic sozialistische Gesellschaft dcs Marxismus kommt cincin des

halb nicht wie eine von Grnnd aus neue Ordnung vor, 'andern bloß
wie ein verstaatlichter Kapitalismus, bei denr es einem höchst fraglich

ist, ob er der Menschheit ivirklich die ersehnte Befreiung bringt
oder uicht lediglich die jetzigen Untertanen der Einzelnnternehmec
in folche des dann vollends allgewaltigem Kapitalisten Ztnnr
umwandelt. Eine wirkliche Befreiung ist für nns nicht denkbar ohne
den lebendigen Geist der Frciheit, und die freie Gemeinschaft, die ivir
vom Sozialismus erwarten, kann gewiß auch uicht auf dem Wege
über die Eroberung der politischen Macht geschaffen nnd von oben

hcr „angeordnet" werdeu, sondern muß schon vou nnteil, her
ausgebaut und von Anfang nn dnrch dcn neuen Geist dcr Frciheit
iind Brüderlichkeit gestaltet werden.') Der Marxismus aber, der
sich jeuer auch in der bestehenden Welt wirksnmcn Entwicklnng
anvertraut, kommt auch nicht übcr diese nlte Welt hinans/)

') Uebrigens vollzieht sich anch der gewerkschaftliche Kampf — dessen Berechtigung,

ja Notwendigkeit innerhalb dcr kapitalistischen Wclt wir durchaus zugestehen
und dessen materielle wie ideelle Erfolge wir anerkennen — jetzt noch ganz auf
dem alten Boden des Kapitalismus und führt darum nur zu einer Verbesserung,
nicht aber zu einer wirklichen Ueberwindung desselben.

2) Wollten wir, wozu wir in weitem Maße berechtigt sind, auch im russischen

Bolschewismus eine Auswirkung des Marxismus sehen, dann erhält das Gesagte
eine geradezu furchtbare Bestätigung. Die furchtbaren Mittel dcr alten entarteten
kapitalistischen Wclt - Unterdrückung, Gewalt, Diktatur — werden hier mit
entsetzlicher Konsequenz gehandhabl nnd der „Sozialismus", von dessen echter Entfaltung

mir gerade auch die Ueberwindung d.'s Staates erwarten, fllbrt uns diesen
statt dessen in Neinkultur vor. Die nlte absterbende Welt crfährt im Bolschewismus
statt der Ueberwindung eine furchtbare Neubelcbung, die ihre Kraft nicht zuletzt dem
sozialistischen'Ideal, dessen man sich dabei bedient, verdankt. Indem die einem
höhern Ziel geltende Leidenschaft derart in die alten Formcn dcr Gewalt und
Unterdrückung geleitet wird, steigert sich die alte Geistlosigkeit geradezu znr Ungeheucr-
lichkeit. Wir sehen in Lenin zwar einen schlechten Marxisten — und doch wirft der
entartete Sohn gleichwohl ein schlechtes Licht auf den Vater, kann dieser doch den

Sohn mitsamt seinen Fehlern nicht einfach verleugnen.



— 172 —

Dir geschichtsmaterialistischen Lehren treffen im allgemeinen
zwar der Masse gegenüber zn, scheitern aber jenen Einzelnen
gegenüber, die in der Kraft des Geistes wirken und gerade führend
find in der Geschichte, Als echte Dvgmcttikcr stellen aber die Marxisten
ihre Theorie höher als das ihr widersprechende Lebeu, kümmern '

sich nicht um die einzelne gcisterfüllte Persönlichkeit, sondern halten
sich an die Masse, die zu ihren Formeln paßt. Uud doch liegt die,

eutscheidcude geschichtliche Kraft auch hier wieder nicht dort, wo
der Geschichtsmäterialismus recht hat, sondern dort, wo er versagt:
denn die Masse gibt gerade um ihres Mangels an geschichtlichem
Leben willen dem Geschichtsmaterialiömns Recht. Dcr marxistische
Entwicklnngsglnnbe hat hier seine wundeste Stelle: gernde den
wichtigsten Faktor der Entwicklung, ohne den auch der Sozialismus nie
verwirklicht werden kann, übersieht er nnd arbeitet sogar mit der
eigenen Theorie ans die Ausschaltung desselben hin. Der Marxismus

rechnet nicht mit dem Einzelnen, der itt persönlicher Entscheidung,

in hingebender Arbeit und vpferwilligem Kampfe für das
Kommen der neuen Welt wirkt — und er erzeugt mit seiner Theorie
schließlich nur eine unpersönliche Masse, die nur auf ihre Mafsen-
haftigkeit baut, der aber mit dem Glauben an die siegreiche Welt
des Geistes nnd mit dem Bewußtsein der eigenen Verantwortung auch
der Wille zur Tat und die Kraft zum Opfer fehlt. Die Theorie,
die den Geist ausschaltet, macht ihre Anhänger schließlich selber geistlos:

wo man nur an die Masse glaubt, hat man schließlich, nnr
die Masse, die aber bleibt, was sie ist, wenn der Geist fehlt, der
allein sie zu bewegen imstande ist. Statt dieses Geistes trifft man
aber meist nur eine dürftige Ideologie an, die mit ihrem Glauben
cm die Materie und Masse, an die Geivalt und bloße Organisation
nnr der Geistesarmut unserer Zeit einen ideologischen Ausdruck
gibt und drum zwar zur alten kapitalistischen Welt paßt, von der
man sie auch wie so manches andere entlehnt hat, die aber niemals
diejenigen sich zu eigen machen dürften, die eben diese alte Welt'überwinden

wollen/)
Mit all dem erweist sich der geschichtsmaterialistisch begründete

und orientierte Sozialismus als ohnmächtig, eine neue Welt zu
bauen. Sein Monismus verwehrt es ihm, in der kapitalistischen Welt
eine tiefgreifende geistige Verirrung zu erblicken, die nur durch eine
ebenso radikale geistige Umkehr überwunden iverden kann. Sein
Evolntiouismns gibt ihm die törichte Hoffnullg eiu, daß' der Knpi-
talismns sich schließlich znm Sozinlismns entwickelt, nnd gerade
dieses Vertrauen ans die Entwicklnng sühn ihn nnr zn cincr Stärkung

') Hiebei sei aber bemerkt, daß Marr selber sich nie zum philosophischen
Materialismus bekannte, sondern daß erst Marxisten wie Kautsky und Plechanow
diese bürgerliche Erbschaft antraten, wohl in dcr leider nicht »»zutreffenden
Meinung, dafz zu ihrem Geschichtsmäterialismus am besten auch die materialistische
Philosophie passe.



— 173 —

der bestehenden Welt. Sein Materialismus verleitet ihn zn einer
verhängnisvollen Ueberschätzung der ökonomischen Kräfte, bei der
er von der Entwicklung der Technik alles und vom Erwachen eines
neuen Geistes nichts erwartet und die ihn selber zu einer bloßen,
die materielle Entwicklung begleitenden Ideologie werden läßt. Diefe
Entwicklung mag 'ja jenem verstaatlichten Kapitalismus und dessen
internationaler Organisation zrckreiben, allein mit all dem hätten
wir im besten Fall gewisse ökonomische Vorbedingungen zur
sozialistischen Welt — nach unserer Ansicht zudem fehr mangelhafte,
viel zu sehr an der alten Welt mit ihrem zentralistischen Staat, statt
an der neuen Welt föderierter freier Genossenschaften orientierte
Vorbedingungen! — niemals aber die wirkliche sozialistische Gesellschaft,

in der die Hauptsache gerade der neue Geist sein wird, und
zwar der Geist als gestaltende Kraft und nicht als bloße, das
Bestehende kraftlos umschwebende Ideologie, Dieser Geist ist schon

für den Aufbau der sozialistischen Welt wichtiger als alle
ökonomischen Kräfte — dürfte doch die alte Dorfmark oder Gilde,
oder eine von echtem Gemeinschaftsgeist erfüllte kleine Genossenschaft
uns einen deutlicheren Begriff vom Sozialismus geben, als der
entwickelte kapitalistische Großbetrieb, der mit seiner Monopolisierung

reif zur Verftaatlichnng wäre, oder als irgend ein bereits
nach staatssozialiftifchem Prinzip funktionierendes Unternehmen; das
Beispiel der kommunistischen Gemeinde zu Jerusalem kann uns
auch belehren, daß jener von Jesus in die Welt gebrachte Geist
der Brüderlichkeit mehr bedeutet für die Verwirklichung des
Sozialismus, als die Entdeckung der Dampfmaschine und all die andern
modernen technischen Errungenschaften/') Im Gang der Entwicklung
mögen wichtige sachliche Vorbedingungen geschaffen werden, mag
die Zeit reifen und sich „erfüllen", aber nicht die bloße Zeiterfüllung

führt das neue Reich herauf, sondern allein der „Sohn".
Der „Sohn" ist aber kein Produkt der Entwicklung, er stellt sich

nicht „von selbst" ein,, sondern ihn vermag allein der Vater zu
senden und wir müssen ihn von oben erwarten und empfangen,.
Hier hat Hegel, von dem zwar der Marxismus gerade jenen
monistischen und evolutionistischen Zug geerbt hat und dessen Einfluß
ja auch die moderne Theologie mit ihrer „religiösen Entwicklung"
dem schöpferischen Geiste blind gegenüberstehen läßt, doch tiefer
gesehen als Marx; der echte Geist blickte mitunter durch seine starre
Logik hindurch und ließ ihn das Wort schreiben: „Es ist ein
falsches Prinzip, daß die Fesseln des Rechts und der Freiheit ohne
die Befreiung des Gewissens abgestreift werden, daß eine Revolution

') So jagt auch Adler („Zwei Jahre .!" S, 67): „Anhäufung der
Lohnarbeiter, Organisation der Arbeit und sogar Soziatisierung des Bewußtseins der
Arbeitenden sind insgesamt doch erst nur fachliche Vorbedingungen der Möglichkeit
einer sozialistischen Gesellschaft, zu deren wirklicher Herbeiführung der Umwandlungswille

des Proletariates gehört,"



174 —

ohne Reformation sein könne/") Auch der Sozialismus, diese
tiefgreifendste Revolution des gesamten Lebens ist an eine Reformation
gebunden uud gerade das gibt ihm feine Größe, hebt ihn hoch über
andere politische und sonstige Bewegungen empor nnd reiht ihn dcr
Heilsgeschichte ein, daß er auf weltttberlegene Kräfte angewiesen
ift und ohne diese gar nicht kommen kann. Gewiß, er muß
kommen, doch nicht als Naturnotwendigkeit, sondern als sittliche
Notwendigkeit und muß drnm erst vom Gewissen bejaht, von
Menschen, dic an jene sittliche Welt, glauben, gewollt und' erkämpft
werden. Den Sozialismus bringt uns keine ökonomische Entwicklung

und machtpolitische Umwälzung mit den sie begleitenden
Ideologien und ebensowenig eine auf jene ökonomischen nckd, volitischen
Kräfte sich stützende Entwicklungslehre und nationalökonomische Orthodoxie,

sondern nur ein aus den innersten Tiefen hervorbrechender,
voil weltüberlegenen Quellen genährter Lebensstrom. Da der
Marxismus gerade diese Wahrheit leugnet und ihr hemmend' im Wege
steht, hängt das Kommen des, Sozialismus nicht zuletzt auch üb
von der Zertrümmerung des — Marxismus.

Wie aber der Marxismus den Sozialismus hemmt, die
soziale Bewegung lähmt, so zeugt anch die lebendige soziale Bewegung

selber gegen ihn. So sehr Marx den Sozialismus aus den
Utopien herausführte und wissenschaftlich begründete, fo ist diefer
doch mehr als nur Wissenschaft und spottet selber in seinem tiefsten
Wesen und seiner innersten Kraft der geschichtsmaterialistischen
Erklärung. Auch er ist im Tiefsten ein Glaube, eine Hoffnung und
eine von diesen beflügelte Willensbewegung und nur durch diese

Kräfte aus der Welt des Geistes vermochte er die stumpfen Massen
zum Leben zu wecken. Seine „Wissenfchaftlichkeit" war meist nur
ein Kleid für jene tieferen geistigen Kräfte, indem nicht das
theoretische Wissen, fondern die Glaubenskraft der Gewißheit
deren Seele ausmachte, wie denn auch der Sozialismus bei seinem
ersten gewaltigen Aufschwung die Massen als ein neuer Glaube
erfüllte nnd bei ihnen mehr religiösen als wissenschaftlichen
Charakter annahm. Aber auch Marx felber wäre als der scharsblickende
Theoretiker nie der Bahnbrecher jener mächtigen Bewegung geworden:
er wurde es als der Prophet einer neuen Botschaft, der seine
Verkündigung im letzten Grunde weniger auf seine wissenschaftliche Einsicht

in die ökonomischen Bewegnngsgesetze der Gesellschaft, als
vielmehr auf seinen unerschütterlichen Glauben an den schließlichen
Sieg der Gerechtigkeit auf Erden gründete. Wenn man sein Hauptwerk

sehr zutreffend als „gefrorene Leidenschaft" charakterisierte,
so gilt das überhaupt von seiner theoretischen Arbeit, wobei aber
gewiß nicht das Gefrorenfein — und das ist die Wissenfchaftlichkeit

Geschichtsphilosophie S. SS8.



175 —

^ sondern die Leidenschaft zündend wirkte. Nur die Leidenschaft,
der Glaube, ließ auch seine Wissenschaft stets in die siegesgcwißc
Zukunftsdeutung und in den wuchtigeu Appell an die Massen
ausmünden. Trotz seiner theoretischen Ueberwindung des utopischen
Sozialismns, hat Marx den Geist jener großen Sozialisten nie
verleugnet, uud wenn auch nicht seine Theorie, so bezeugt doch sein
Leben das Wort Saint-Simons: „Vergessen Sie niemals, daß man
begeistert sein mnß, um große Taten zu vollbringen." In Marx
ist denn auch immer wieder das revolutionäre Temperament
durchgebrochen, und ivenn man seine opferwillige Begeisterung nnd
seinen hingebenden Kampf für die Idee des Sozialismus sieht, kann
man in ihm überhaupt uur einen schlechten Marxisten sehen, und
das Wort, das cr einem sich bei ihnr als- Marxisten einführenden
Journalisten erwiderte, bekommt für uns einen tiefen Sinn: ,priant
à moi, js ns 8ui» pu« ^lanxiLts!" Mit Abficht haben wir denn
auch iu dcr oben geübten Kritik mehr vom Marxismus, nls von
Marx geredet. Bei jenem einseitigen, den Geist und die persönliche
Tat ablehnenden Geschichtsnlatcrialismus haben wir es in dcr Tat
mehr mit den Epigonen Marx', als mit ihm selber zu tun, der dic
mechanischc und fatalistische Deutung seiner Theorie als eine
Unterschiebung ablehnte. Freilich läßt sich nicht bestreiten, daß sich schon
bei Marx die Ansätze zu jenem die geistige Kraft der sozialen Bewegung

hemmenden Marxismus vvrfindcn; gerade der Hcgel'sche Evv-
lutionismus und die positivistische Uebertragung der Natnrgesetzlich-
keit auf das gesellschaftliche Leben, die beide bei Marx von größter
Bedeutung sind, mußten fast notwendig zu jenem Marxismus
hinführen, sobald die Persönlichkeit von Marx selbst jenen lähmenden
Geistern nicht mehr entgegenwirkte. Achnlich wie im Luthertum vor
allem die die Reformation hemmenden neukirchlicheu und ncuscho-
lastischen Züge des alternden Luther bestimmend hervortraten, so

inr Marxismus jeue denr lebendigen Sozialismus feindlichen Züge
des Marx'fchen Gedankenkreises, und wie Luther zwar mitverantwortlich

ist für jenes entartete Luthertum, aber doch größer ist als
dasselbe, so ist auch Marx zwar der Ausgangspunkt des Marxismus,

steht aber doch hoch über ihm. Bei dcr Kritik dcs Marxis
mus kann man sich drum auch nicht zulctzt auf Marx selber, zumal
den jüngeren Marx berufen, und wenn wir jetzt noch, dem
Geschichtsmaterialismus unsere eigene Geschichtsbetrachtung gegenüberstcllcn,
so können wir dabei gerade auch von Marx ausgehen und den

Ansätzen, die er zu einer andern, höheren als der einseitig materialistischen

Geschichtsbetrachtung liefert/)

') Der berufenste und auch wirksamste Kritiker des Geschichtsmäterialismus
ist überhaupt der Sozialismus selber, wie denn auch — ähnlich wie bei der Kritik
des Christentums — aus seinen eigenen Reihen die wirkungsvollsten Kritiker
hervorgegangen sind. Am wenigsten berufen zur Kritik scheint mir jedenfalls das
heutige Christentum zu sein, das gerade auch dort, wo es dem Marx'schen Mate-



— 176 —

Bri Marx steht stets der Mensch im Mittelpnnkt der
Geschichte, auch wenn er in den materiellen Verhältnissen die Grnndlage

des gesamten Lebens sieht; das „Materielle" bedeutet für ihn
ja nichts DinghafteS, sondern das gesamte Prodicktiousverhältnis
init den ökonomischen Beziehungen der Menschen; die Menschen
selber mit ihren Bedürfnissen, ihren Produktivkräften, ihrer
Produktionsweife, ihren gegenseitigen Beziehungen bilden das wirtschaftliche

Leben, weshalb Marx sagt, daß sie „in Einem Versasser und
Schauspieler ihres eigenen Dramas" seien/) Deutlich tritt dies
auch in einem gegen den Hegelschen Glauben an die wirkende Idee
gerichteten Wort hervor, an das aber gerade auch die Kritik des
marxistischen ' Entwicklungsglaubens wenigstens anknüpfen könnte:
„Die Geschichte tut nichts; es ist vielmehr der, Mensch, der wirkliche
lebendige Mensch, der alles tut; es ist nicht etwa die „Geschichte",
die den Menschen zum Mittel braucht, um ihre als ob sie
eine aparte Person wäre — Zwecke durchzuarbeiten, fondern sie
ist nichts als die Tätigkeit des feine Zwecke verfolgenden Menschen."^)
Auf die selbstständige Bedeutung des Geistes gegenüber den gegebenen
Verhältnissen weist ferner die gegen Feuerbach gerichtete Theses hin:
„Die materialistische Lehre, daß die Menschen Produkte der
Umstände und der Erziehung, veränderte Menschen also Produkte an--
derer Umstände und geänderter Erziehung find, vergißt, daß die
Umstände eben von den Menschen verändert werden und daß der
Erzieher selbst erzogen werden muß. Das Zusammenfallen des Äen-
derns der Umstände und der menschlichen Tätigkeit kann nur als
umwälzende Praxis gefaßt und rationell verstanden werden/") Auch

rialismus gegenüber mit erhabener Miene seinen „Idealismus" betont, meist nur
ideologisch ist und zudem dort, wo es wie die liberale Theologie, vom Hegelschen
Evolutionismus ausgeht, trotz der idealstischen Einhüllung, an denselben Gebrechen
krankt. Vergessen wir nicht, daß gerade dieses Christentnm, das doch in erster Linie
der Träger des schöpferischen Geistes hätte sein sollen, sehr dazu beitrug, dem
heutigen Geistesleben den Stempel der Ideologie aufzudrücken und Marx zu seiner
ideologischen Einschätzung desselben zu bringen, während umgekehrt gerade der von
Marx ausgehende Sozialismus am wuchtigsten über das^Bestehende hinausdrängte,
allein an neue Anfänge glaubte und solche anbahnte und uns selber wieder glauben

lehrte an das Schöpferische in der Geschichte,

Nend der Philosophie S. 97.

2) „Die heilige Familie", zit. bei Adler „Marx als Denker". Es ist dabei
aber nicht an den isolierten, unabhängig und selbständig handelnden, sondern an
den vergesellschafteten Menschen gedacht, der ganz der sozialen Gesetzlichkeit
unterworfen ist.

2) Thesen über Feuerbach. Diese Stelle erinnert stark an ein Wort
Pestalozzis in den „Nachforschungen" : „So viel sähe ich bald: die Umstände
machen den Menschen; aber ich sähe ebenso bald; der Mensch macht die Umstände;
er hat eine Kraft in sich, selbige vielfältig nach seinem Willen zu lenken. Sowie
er dieses tut, nimmt er icibst Anteil an der Bildung seiner selbst und an dem Einfluß

der Umstände, die auf ihn wirken." Gerade diese Einsicht in die Bedeutung
der Umstände ließ Pestalozzi zu dem großen Sozialpädagogen werden, der/, fern
von der Illusion jenes Idealismus, der meint, unabhängig von der Materie feine



— 177 —

in feiner Charakterisierung der menschlichen Arbeit hebt Marx die
Bedeutung des zwecksetzenden Geistes hervor: „Eine Biene beschämt
dnrch den Bau ihrer Wachszellen manchen menschlichen Baumeister.
Was aber von vorneherein den schlechtesten Baumeister vor der
besten Biene auszeichnet, ist, daß er die Zelle in seinem Kopf ge-

' baut hat, bevor er sie in Wachs baut. Am Ende des Arbeitsprozesses
kommt ein Resultat heraus, das beim Beginn desselben schon in
der Vorstellung des Arbeiters vorhanden war. Nicht daß er nur
eine Formveränderung des Natürlichen bewirkt; er verwirklicht im
Natürlichen zugleich feinen Zweck, den er weiß, der die Art irnd
Weise seines Tuns als Gesetz bestimmt und dem er seinen Willen
unterordnen muß/") Mit eben diesem zwecksetzenden nnd den Zweck
im Natürlichen verwirklichenden Geist tritt Marx aber auch der
Welt gegenüber und spricht diesen Willen znr Weltumgestaltung in
jenem kühnen Worte aus: „Die Philosophen haben die Welt'nur
verschieden interpretiert, es kommt aber darauf an, sie zu
verändern/^) Daß diese Veränderung, die vor allem in der
Ueberwindung des Kapitalismus mit dessen ganzem Proletarierelend
besteht, durch den Geist 'bewirkt wird, deutet jener andere Ausspruch
an: „Die Philosophie kann sich nicht verwirklichen ohne die
Aufhebung des Proletariates, das Proletariat kann sich nicht ausheben
ohne die Verwirklichung der Philosophie," — in welchem der echt

idealistische Geist, 'bereichert durch die sozialistische Erkenntnis, einen
trefflichen Ausdruck findet.

Gerade das letztere Wort weist uns auch deutlich auf das
durchaus idealistische Ziel hin, das der Sozialismns eines Marx
bei aller geschichtsmaterialistischen Begründung verfolgte. Der
Geschichtsmaterialismus will nicht der Materie die Herrschaft über
Welt und Menschheit zusprechen, sondern zielt umgekehrt letztlich auf
deren Unterwerfung nnter den Geist ab. Gerade von der Erkenntnis
der eminenten Bedeutung des Materiellen für das gesamte Leben aus
fordert der Gefchichtsmaterialismus die Umwälzung der materiellen
Verhältnisse nnd hat darin nicht zuletzt die geistige Befreiung des

Menfchen im Auge. ^) Dieser Sozialismus will die Anarchie innerhalb
der gesellschaftlichen Produktion durch planmäßige bewußte Organi-

Geistigkeit rein für sich kultivieren zu können, neue soziale Verhältnisse fordert, in
denen ein neuer Geist sich erheben kann; denn „im Sumpfe des Elends wird der
Mensch nicht Mensch!" Drum ist in „Lienhard und Gertrud" die erste
Vorbedingung aller Erziehungsarbeit am Volk die Besserung seiner äußeren Lebenslage.

') „Kapital" Bd. I., S. 14« <6. Aufl.)
B, K') Thesen über Feuerbach.
W H/) Deutlich trat dieses Ziel der ökonomischen Umgestaltung schon bei Owen
hervor, wie sich ja auch die soziale Pädagogik Pestalozzis in diesen Gedankengängen
bewegt. Idealistisch orientiertest auch die Religionskritik des jungen Marx: „Die
Kritik der Religion ist im Keim die Kritik des Jammertals, dessen Heiligenschein
die Religion ist; sie enttäuscht den Menschen damit erdenke, handle, seine Wirklichkeit

gestalte,



— 178 —

sation ersetzen, denn erst dann „tritt der Mensch aus tierischen
Daseinsbedingungen in wirklich menschliche. Die Gesetze ihres eigenen
gesellschaftlichen Tuns, die ihnen bisher als fremde, sie beherrschende

Naturgesetze gegenüberstanden, werden dann von den Menschen
mit voller Sachkenntnis angewandt und damit beherrscht. Die eigene
Vergesellschaftung der Menschen, die ihnen bisher als von Natur"
und Geschichte aufgenötigt gegenüberstand, wird jetzt ihre eigene
freie Tat. Erst von da an werden die, Menfchen ihre Geschichte
mit vollem Bewußtsein selbst machen; erst von da an werden die
von ihnen in Bewegung gesetzten gesellschaftlichen Ursachen
vorwiegend und in stets steigendem Maße auch die von ihnen gewollten
Wirkungen haben. Es ist der Sprung der Menschheit mis dem

Reiche der Notwendigkeit in das Reich der Freiheit,"')
Diesem idealistischen Ziel entspricht nur der Weg nicht,

insofern er einseitig auf die selbsttätige Entwicklung und' besonders
deren ökonomische Kräfte abstellt. Soll der Mensch in der
sozialistischen Gesellschaft in freier Tat seine Vergesellschaftung vollziehen
und seine Geschichte selbst machen, dann muß er schon innerhalb der
alten kapitalistischen Welt dem gegebenen Sein und der herrschenden
Entwicklung seinen freien Geist und seine freie Tat entgegenstellen,
muß schon hier anfangen, selbst seine Geschichte zn machen, statt sich

vertrauensselig dem Strom der Entwicklung anzuvertrauen. Denn
nnr durch jene neuen freien Menschen un'd ihren freien Geist wird
die freie Gesellschaft gestaltet. Es muß viel mehr zur Geltung
kommen, was auch der Marxist Adler, dessen star? idealistischer
Standpunkt überhaupt durch unsere Kritik weniger getroffen wird,
wenn wir auch seinen Evolutionismus ablehnen, betont, daß nämlich

die ökonomischen Verhältnisse nur die Maschine, der Geist aber
die Triebkraft des sozialen Lebens bedeuten, daß die ökonomische
Entwicklung aus sich heraus nicht auch den neuen gesellschaftlichen
Zustand, sondern nur die realen Bedingungen seiner Möglichkeit;
erzengt, während nur das sittliche Ideal, das zwar seinen geschichtlichen

Inhalt aus den materiellen Lebensverhältnissen bezieht, jenen
gestaltet. Im Gegensatz zu Kautsky, der aber mit. seiner Auffassung
weit mehr den allgemeinen Standpunkt des Marxismus vertritt,
betont Adler die Wirksamkeit der Ideale und ihren richtunggebenden

Charakter, und wenn auch nach ihm die materiellen
Bedingungen über die Art ihrer Realisierung entscheiden, so

erzeugen sie doch niemals selbst das sittliche Ideal. Der Mensch ist ihm
ein in der Aktion bestimmtes, aber in der BestimmNng aktives
Wesen-) und sein kritischer Marxismus findet einen trefflichen Aus-

') Engels, Schlußwort zu „Entwicklung des Sozialismus von der Utopie
zur Wissenschaft"; ebenso „Anti-Dühring" S. 306 f.

2) Vgl. das Wort Engels: „Alles was die Menschen in Bewegung setzt,

muß durch ihren Kopf hindurch; aber welche Gestalt es in diesem Kopf annimmt,
hangt sehr von den Umständen ab," (L, Feuerbach,)



— 179 —

druck in dew an Kant, dessen Geist ivohl auch Adlers Kritik des
gewöhnlichen Marxismus leitet, erinnernden Worte: „Das Ideelle
ohne das Materielle ist wirkungslos, das Materielle ohne das Ideelle

ist richtungslos/")

Diefer von idealistischem Geist getragene Marxismus führt
uns immerhin unserer eigenen Geschichtsbetrachtung "entgegen, die

zwar mit dem Geschichtsmaterialismus die große Bedeutung und das
Recht der Materie anerkennt, aber im Gegensaß zum Marxismus
die entscheidende Bedeutung und die selbständige, weltüberlegene
Art des Geistes betout, die jeden, sei's idealistischen, sei's materialistischen

Evolntionismus ablehnt, keine Naturnotwendigkeiten oder lo-
gischen Notwendigkeiten in der Geschichte gelten läßt, sondern nur
den freien Geist, die keine mechanische, sondern nur eine schöpferische
Entwicklung kennt, sich aber auch der mächtigen gegensätzlichen
Gewalten bewußt ist. Der Geschichtsmaterialismus erkannte die Macht,
die die Materie über das gesamte Lcben der Menschcn ausübt, und
die sich bisher, weil der Geist auf ihre Gestaltung verzichtete, nur
als knechtende Macht äußerte. Er eröffnete nns das Verständnis,
daß die wirtschaftlichen und sozialen Verhältnisse nicht belanglos
sind für den Menschen uno daß ihre Umgestaltungen gerade anch
für das Geistesleben von größter Wichtigkeit sein können, indem
sie für dessen Entfaltung weite Möglichkeiten fchaffen, Jn der Arbeit
air der Materie beseitigt der Geist Hemmnisse seiner Entfaltung nnd
wirkt fo an sciner Sclbstbefreinng mit. Dieselbe Materie, die dort,
wo sie sich selber überlassen bleibt, den Geist erdrücken nnd ersticken
kann, kann zu dessen Trägerin werdet! und sein Wesen zum Ausdruck

bringen, wo er sich ihr gestaltend zuwendet. Im Reich des
Materiellen muß sich, der Geist seine eigenen Lebensbedingnngen
schaffen; gerade nachdem uns der Geschichtsmaterialismus die
verheerenden Wirkungen vor Augen stellte, die z. B. die Herrschaft dcs
Mammons auf das ganze soziale nnd politische Geistesleben ausübt,

muß der Geist sich in einer radikalen Umgestaltung dieser
Welt des Materiellen kundtun nnd kann nur in diesem Werke seine
eigene Befreiung bewirken. Bei all dcm weist uns aber dcr Gc-
schichtsmaterialismus mit seiner Lehre vom ideologischen Ueberbau

nachdrücklich darauf hin, daß dieser Geist nichts mit jencn dic
materiellen Mächte nur weihenden Ideologien zu tun haben darf, svndern
in selbständiger, weltüberlegener und weltübcrwindender Kraft der
Materie entgegentreten muß, was er aber nur vermag als
Auswirkung des auf die Erlösung dcr Welt gerichteten Gottcsgeistcs.

Diesem mit der tatsächlichen Macht der Materie rechnenden
Denken gegenüber besteht der heutige „Idealismus" lediglich, iu

') Vgl, Adlers „Marxistische Probleme", besonders ctwa S, 14-17 und
S, 129—135,



— 180 —

der hochmütige» Ignorierung jener Macht. Man redet sehr
idealistisch von der Bedeutungslosigkeit der Materie für das Geistesleben,

überläßt die Materie sich selbst, um nach Aesthetenart gemäß
der Parule ei»es ,,l'«8pril, pnur l'68prit" zu leben. Als wollte sie
dieses Reden von der Bedeutnngslosigkeit der Materie in sciner
ganze» Richtigkeit bloßstellen, beantwortet dic Materie dasselbe mit
einer mächtigen Entfaltung ihrer Herrschaft. Denn wo der Geist
die Well sich selbst überläßt, ivird der Fürst der Welt nic ver-
schlcn, dic damit ihm gegebenen Entwicklungsmöglichkeiten nach
Kräften auszunützen. Das Reden von der Bedeutungslosigkeit der
Materie ist gewöhnlich begleitet von der tatsächlichen Weltgebundenheit,

wie denn auch nur unter dem Schutze des herrschenden „Idealismus"
die furchtbare Entfaltung des Kapitalismus, dieser modernen

Form des Mammomsmus, oder des Gewaltstaatentums mit seiner
brutalert Machtpolitik nnd seinem Kriegstreiben möglich ivar.
Angesichts dieser furchtbaren Herrschaft der Materie über den Menschen
und zumal auch über sein sogenanntes Geistesleben nimmt fich
das idealistische Gerede etwas komisch aus — denn was anderes
ist es, als ein von der Materie diktierter Freibrief für ihre
ungehemmte Entfaltung, verschleiert dnrch eine idealistische Phraseologie?
Man fühlt die Allmacht der als bedeutungslos erklärten Materie,
muß sie aber als Idealist idealisieren. So pflegt man eine harmlose,
die Welt r echtfertigende Erbaulichkeit oder man spinnt in gewissen
theologischen Kreisen jene Ideologie vom „Gott der Wirklichkeit",
während dieser derart idealisierte Gott seinem Wesen nach nichts
anderes ist als der allerdings sehr wirkliche und mächtige, ja
gegenwärtig auf Erden fast allmachtige „Fürst dieser Welt." An diesem
Idealismus wird es offenbar, wie der Geist verdirbt, wo er
sich in seine eigene Geistigkeit einspinnt. Weit davon entfernt,
mit der Abwendung von der Materie seine eigene Selbständigkeit
zu finden, verblaßt er in feiner Isoliertheit zur bloßen Ideologie nnd
gerät gerade mit der Loslösung von der Materie in ähre tiefste
Abhängigkeit, Wie anders war es doch da ui jener Zeit des
Urchristentums, wo man sehr wenig besondere Geistespflege trieb, aber
im Reiche der Materie das Reich des Geistes zu errichten suchte und
gerade damit der herrlichsten Entfaltung des Geistes diente. Auch
über dem Geistesleben steht eben Jesu Wort: „Wer sein Leben
sucht zu erhalten, der wird es verlieren, und wer es verliert, der
wird es erhalten/" Nicht nur um die äußeren Hemmungen des

Geistes zu beseitigen, sondern auch um des inneren Gedeihens des

Geistes willen, ist dieser auf die^ Gestaltung der Materie
angewiesen: „Trachtet zuerst nach dem Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit,

so wird euch alles zugelegt werden" — auch ein gesundes,
rechtes Geistesleben!

Daß der Geist, der uns in Jesus entgegentritt, nichts mit
jener „idealistischen" oder vielmehr ideologischen Geistigkeit zu tun



— 181 —

hat, ist selbstverständlich'. Der Geist Jesu paßt sich nicht schmiegsam der
Materie an; er zeigt auch seine Weltüberlegenheit nicht in der
hochmütigen Verachtung derselben, sondern in ihrer Eroberung,
Während sich die Ideologie in tiefsinnigem Idealismus über die
Wahrheit des Geschichtsmaterialismus hinwegsetzt und die eigene
Abhängigkeit von der Materie sich selber verschleiert, schafft sich
der Geist sein Reich inmitten der Materie. Jesus will ja eben
ein Reich und nicht nur eine neue abstrakte Geistigkeit, er will
neue Geschichte und nicht nur neue Ideen, Leben! und nicht
nur Lehren. Daß Gottes Wille auf Erden gerade so geschehe
wie im Himmel, das ist das Ziel, für das fein Geist sich im
Glauben und Hoffen, Arbeiten, Kämpfen und Leiden einfetzt! Er
nimmt die Schöpfung, die unter die Herrschaft irdischer Mächte
und Gewalten geriet, für Gott in Anspruch und tritt mit diesem
Anspruch allen immanenten Entwicklungen und allen Eigengesetzlichkeiten

entgegen. So schwebt denn der Geist nicht als Idee und
Ideologie über der Welt, sondern tritt ihr als neue, von oben
stammende Wirklichkeit entgegen, sie formend und gestaltend. Und
solange der Geist lebendig war, sahen wir ihn' derart an die
Materie herantreten. Der Glaube des Urchristentums gilt dem lebendigen

Gott, der schöpferisch diese Erde zu seinem Reiche gestaltet;
feine Hoffnung geht auf einen neuen Himmel und eine neue Erde,
darinnen Gerechtigkeit wohnt; und sein Leben sein Gottesdienst
ist ein Durchdringen des ganzen Daseins, vom Innersten bis zum
Aeußersten, mit der Kraft des empfangenen Geistes. Jesu Wort
vom unversöhnlichen Gegensatz zwischen Gott und Mammon z. B.
deuten jene Christen noch! nicht idealistisch lediglich als die innere
Erhabenheit der Seele über den Besitz, fondern lassen den Kamps des
Geistes wider den Mammon in einer totalen Umgestaltung der
realen Verhältnisse zum Ansdruck kommen und noch bis ins zweite
und dritte Jahrhundert verstanden sie es nicht, sich derart mit
der Weltmacht des Staates idealistisch abzufinden, daß fie rnhig
dem Kaiser geben konnten, was, Gottes ist. Während sich unser
Idealismus stets in seine Geistigkeit zurückzieht, wo er gegenüber
den Mächten dieser Welt, die zumal in unserem fozialen und
politischen Leben zur Geltung kommen, seine weltüberlegene und Welt-
überwindende Geisteskraft zeigen sollte, offenbart das ursprüngliche
Christentum gerade im Kampf gegen die Welt seinen Geist.
Einen herrlichen Ausdruck schafft sich dieses urchristliche Denken
zumal in jener End er war rung, die so seltsam von der
Nebelhaftigkeit unseres Jenseitsglaubens absticht, und in ihrem
siegesgewissen Glauben an den Sieg des Geistes über die
Mächte dieser Welt das Recht des wahren Idealismus und
das des berechtigten Materialismus so wunderbar vereinigt, um
deswillen aber gerade dem heutigen Christentum so fremd ist.
Während die einen sie in ihrem dogmatischen System einsargen, gilt



— 182 —

sie dcn andern einerseits nm ihrer Schwärmerei willen - wie
kann man mit seinem Glauben nur so über das Bcstehcndc hinausgehen!

andererseits um ihrer materialistischen Bcfnugcnhcit willcn
wic irdisch gefärbt ist doch diesc Hoffnung! - - als eine störcndc

Zntat zur reinen christlichen „Idee". Dic Bibel verkennt weder
materialistisch den Geist, nvch vcrnchtet sic idealistisch die Materie;
sic reifst Geist nnd Materie übcrhauvl nicht anscin.mdcr, soudcru
verbindet sie derart miteinander, das; der Geist in der Eroberung
und Gcstaltnng der Materie sich dic Bedingungen seiner Freiheit
schnfft und in diesem Werke sich sclbcr findct, dic Mntcrie abcr,
statt dcn Geist zu knechtcu, ihm dicut und ihn trägt. D i c w a h r c

Beschick) tsphilosophic ist der Glaube der Bibel nn
ein Reich g o t t e 5 das zur Llcke kommt, an ein Reich
des Geistes, das sich in der Materie durchsetzt.
Die Fleischwerdung des Wvrtes, die Menschwerdung Gottes, ist der
tiefste Sinn alles echt geschichtlichen Lebens. So hat jener Pietist
und Mystiker Oetinger, den wohl niemand des Materialismus zeihen
wird, den Geist des Evangeliums durchaus richtig erfaßt, wenn er
sagt: „Das Ende der Wege Gottes ist die Leiblichkeit."

Der wahre Gottesgeist scheut sich nicht, „äußerlich" zu werden;
er weiß noch nichts von jener „idealistischen" Scheidung zwischen
Innerem und Aeußerem, bei der man sich vor allen Forderungen
der auf die Gestaltung durch den Geist angewiesenen Materie scheu
in seiner Innerlichkeit zurückzieht und jede Aeußerung schon als
Veräußerlichung empfindet. Der Geist weiß vielmehr, daß er gerade,
indem er sich äußert, lebt. Die Zeiten der herrlichsten
Geistesentfaltung waren denn auch stets zugleich Zeiten der tiefsten
Eroberungen der Materie. Wenn wir erfahren wollen, was Geist und
freies Geistesleben ift, gehen wir denn auch zu jener vom Geiste
Christi ins Leben gerufenen Pfingstgemeinde zu Jerusalem, in der
Herzen und Seelen, wie das ganze Zusammenleben bis hin zur
äußeren „Wirtschaftsordnung" in gleicher Weise von dem empfangenen
Geiste Zeugnis ablegen, während wir umgekehrt den Eindruck der
tiefsten Geistesknechtung immer wieder ob der „Innerlichkeit" und
„reinen Religion", ob dem christlichen „Idealismus" unseres
Geschlechtes empfangen, mittels dessen sich dieses so tiefsinnig mit der
furchtbaren Herrfchaft der Materie über unser gesamtes Leben
abzufinden weiß.

Jn dieser Entartung des Geistes kann uns der
Geschichtsmaterialismus den Dienst erweisen, daß er uns. die Augen öffnet für
die eminente Bedeutung des Materiellen für unser Leben und zugleich
schonungslos jenen ideologischen Pseudogeist entlarvt, der uns diese

Macht der Materie verhüllen soll. Gerade seine Blosstellung des
falschen Geistes als Ideologie, sein Hinweis auf die Ohnmacht alles
nur ideologischen Geistes läßt uns aber wieder ausschauen nach den
Kräften des wahren Geistes, die allein die Knechtschaft der Materie



— 183 -
zu überwinden vermögen. Der Geschichtsmäterialismus stellt uns
eine gewaltige Aufgabe, aber eine Aufgabe, die jene Kräfte, denen er
vertrauen möchte, niemals zu lösen im Stande sind. Er lehrt uns
wieder achten auf das sehnsüchtige Harren der Schöpfung, die wartet
auf die Offenbarung der Söhne Gottes und bis jetzt mit uns seufzt
und mit in Wehen liegt; — er führt uns hin zu einem neuen
Verständnis des Evangeliums, der Botschaft vom kommenden Gottesreich.
Das neu Verstandeue Evangelium zeigt uns aber zugleich, wo die

Kräfte liegen, die uns über die dem' Geschichtsmaterialismus und
der von diesem beseelten Sozialismus gezogener Schranke hinausführen

können. Die Verwirklichung der neu in uns erwachten Hoffnung

anf eine neue Erde, darinnen Gerechtigkeit wohnt, erwarten
wir nicht von der immanenten Weltentwicklung, der Dialektik des
ökonomischen Prozesses und dem diesem angepaßten politischen Machtkamps,
nicht von einer, sei's idealistischen, sei's materialistischen Lehre, deren
Verkündigung allein auf „Ueberredungskunst der Weisheit" steht,
sondern allein von einem neuen Erwachen jener ganzen Botschaft und
Bewegung, die schon einst auf dem Erweise von G eist und Kraft
stand. Der Entfaltung jenes Geistes wird es uns aber entgegenführen,

wenn wir auf jenes Harren und Seufzen der Schöpfung
achten, es selber in uns tragen und uns den Aufgaben zuwenden,
die uns mit der Knechtschaft der ganzen Schöpfung gestellt sind. Haben
wir bereits Erstlinge des Geistes empfangen, dann gilt es, diese in
die Schöpfung hineinzutragen: ste harrt darauf und auch sie soll ja
befreit werden zur herrlichen Freiheit der Kinder Gottes; wir selber
aber, die wir selbst noch seufzen bei uns in der Erwartung unserer
Sohnesrechte, werden unsere volle Erlösung nur stnden in jener
großen Befreiung, in der Gott alles in allem fein wird. R. Lejeune,

MrcdenpMcbten ües Augenblicks.
Verehrte Kapitnlaren,

^ch spreche nicht z u Ihnen; ich spreche in Ihrem Namen, Denn
Sie leiden zusammen mit mir unter den Greueln und Sünden,
unseres Geschlechts, Sie stehen in der gleichen hilflosen geistigen

Not, angesichts der schauerlichen Ereignisse auf der ganzen Welt, in
unserm Lande und in unserm Kanton, wie auch ich, Sie seufzen
zusammen mit mir über die Verkommenheit unseres Volkes und
über die falschen Bahnen, die es beschreitet.

Referat, gehalten in der außerordentlichen Kapitalsitzung am 16.
Dezember 1918 in Altstätten.

Die Redaktion glaubt diese Ausführungen in den Neuen Wegen veröffentlichen

zu sollen, weil sie es für wünschenswert hält, daß folche Gedanken gründlich
diskutiert werden. Eine Antwort wird im nächsten Hefte erfolgen. Die Red.


	Vom Recht und Unrecht der materialistischen Geschichtsbetrachtung (Schluss) : Teil III

