
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 13 (1919)

Heft: 3

Artikel: Der religiöse Kampf : zur Lage (viertes Stück)

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 107 —

nvch Namen. Sie wissen vielleicht nicht einmal, daß sie in Gottes
Arbeit stehen. In dem Maße aber, als sie seinen Willen tun, werden
sie inne, daß er ist. Eines Tages wird cr ihnen in vvller Herrlichkeit
vffenvar und spricht: „Hier bin ich — hier bin ich!" Jetzt kann es

tagen. Als die vvn Gott Gefundenen werden sie mit ganzer Seclc
nach ihm fragen nnd aus „Heidentum" wird Gvttskindschaft werden.

I, G. Birnstiel.

ver religiöse Kampf.
8Ul Hage. (Viertes Stück.)

1. Die religiöse Revvlution.
^»»f die politische die soziale uud auf die svziale die religiöse Ne-

volution — das war das Stichwort, das wir in unserer letzten
^ Erörterung der Lage ausgesprochen. Es liegt uns nun noch

vb, seinen Sinn zu erläutern, so gut cs uns möglich ist, nnd damit
das Bild der neuen Kämpfe und Probleme, in dic wir gestellt sind,
einigermaßen abznschließen.

Die Notwendigkeit dieser religiösen') Revolution drängt sich

bewußter vder unbewußter Weise wohl Allen auf und zwar in negativer

und positiver Beziehung.
Jn negativer: Es ist undenkbar, daß dcr unerhörte Umsturz

in der politischen uud sozialen Sphäre nicht auch die zentraleren
Lebensgebiete ergreifen svllte. Dafür ist der Zusammenhang alles
Kulturlebens viel zu innig. Wenn heute Einer kvmmt uud uns als
Stein der Weisen für die Lösung des svzialen Problems dcn Vorschlag
anbietet, das politische, svziale nnd knltnrellc Lebensgebiet nnabhängig
vvn einander auszugestalten, so beweist er damit nur, daß ihm die

elementarste Einsicht in das Wesen der gesellschastlichen Diuge fehlt
und er zu allem andern eher berufen ist, als zum sozialen Reformator,
und wenn auch einige gescheidtc Menschen darauf hineinfallen, so ist
dies ein Zeichen unserer grvßen Not, die die Menschen gierig nach
jedem noch so krausen Rezept greifen läßt, wenn es nnr rasch zn
helfen scheint.^) Politisches, soziales nnd geistiges Leben (im engeren
Sinne) bilden eine Lebenseinheit, deren einzelne Betätignngen in
engster Wechselwirkung stehen. Wenn wir dem Marxismus irgend
etivas verdanken, sv jedenfalls eine besonders klare Heransnrbeitnng

') Das Wort „religiös" ist in. Erörterungen wic die vorliegenden nicht gut
zu vermeiden, trotz seinem Doppelsinn, Es soll einfach das Thema bezeichnen, um
das es sich handelt, Wortjägcr sind nlso gcbeten, cs in Nuhe zu lassen,

2) Es ist an die sozialen Vorschläge Rndolf Steiners gedacht, für die
jetzt eine so laute Propaganda gemacht wird. Der Schreibcr dieser Zeilen möchte
Steiner als Theosophen gern ernst nehmen und wünschte sich einmal darübcr
ausspreche« zu können, aber seine sozialen Gedanken lnïit er für unreife Einfälle
eines Menfchen, dem dieses Feld offenbar ganz fremd ist.



— 108 -
dieses Tatbestandes.') Eine Umwälzung der politischen nnd sozialen
Ordnungen muß darum notwendig die ganze Geisteskultur und
besonders ihr Zentrum, das religiöse Lebenssystem, in ihre Kreise ziehen.

Der Zusammenhang läßt sich auch auf die umgekehrte Weise
erfassen. Wenn man der Ueberzeugung ist, daß das religiöse System
einer Epoche, d. h. die Art nnd Weise, wie sie sich zu den letzten
Wahrheiten des Lebens stellt, das Zentrum nicht nur alles geistigen
Lebens, sondern alles Lebens überhaupt sei, dann wird man zu der
Vermutung weitergedrängt, daß, ivenn eine Epoche schließlich in eine

unerhörte Katastrophe ausläuft, ihre Ursache in jenem Zentrnm liege,
also dort die Verderbnis groß geworden sei. Diese Vermutung wird
dnrch eine tiefere Kenntnis der Geschichte bestätigt. Diese zeigt überall,
besonders deutlich aber an ihren großen Wendepunkten, daß Verderben
und Rettnng in allen Epochen ans dem religiösen Leben stammt. Ist
dieses gesund und reich, so ist es auch die Epoche, verfällt es, sv
verfällt auch sie. Die Volker wissen dies oft lange Zeit nicht recht.
Sie suchen die Quelle des Uebels an allen möglichen Außenstellen,
vor allem in politischen und sozialen Verhältnissen, vder auch iu
gewissen sittlichen Mängeln, die doch selbst wieder ihre tieferen Ursachen
haben. Sie halten sich an Symptome nnd suchen diese zu heilen, sie

sind enttäuscht, wenn dies auf keine Weise gelingen ivill und das
Uebel nur schlimmer wird, bis ihnen eines Tages, vielleicht nach
langem Tasten, explosionsartig die Klarheit kommt, daß alle diese
Nöte aus der einen stammen, der religiösen Not, und daß
darum auch die Rettung nur vvu dieser Seite her kommen kann.
Eine solche Entwicklung hat einst zu der religiösen Revvlutivn geführt,
die wir „Reformation" nennen. Der ganzen Geistesrichtung jener
Zeit gemäß ist man damals zwar früher auf die Hauptsache gestoßen,
aber man meinte lange, dnrch gewisse Aenderungen am
kirchlichpolitischen Wesen die Hilfe gewinnen zn können, bis man nach und
nach zum tiefst en Punkt gelangte. Eine ähnliche Entwicklung führt
heute ganz vffensichtlich zu einer neuen, jene frühere weiterführenden
und überbietenden Revolution.

Aber die Notwendigkeit einer svlchen religiösen Revvlutivn läßt
sich, ivie schon diese Erinnerung an die Reformation beiveist, auch auf
pvsitive Weise zeigen. Die politischen und sozialen Umwälzungen
können ihr Werk nicht vollenden, ohne die geistige, die in der religiösen
gipfelt. Sie stünden sonst in der Luft. Sie allein kann ihnen die
Grundlagen liefern. Diese Tatsache ivird — nm ein naheliegendes
uud zugleich zentrales Beispiel zu nennen — durch den bisherigen
Verlauf der Völkerbundssache auf der Pariser Konferenz bestätigt.
Warum können sich die svgenannten Staatsmänner der Entente nicht
dazu entschließen, damit ivirklich ernst zu machen? Etwa aus besonderer

Schlechtigkeit? Ans Chauvinismus uud Imperialismus? Es

Man vergleiche dazu den Aufsatz von Lejeune.



— 109 —

wäre die Frage zu stellen, woher denn diese stammen, warum ste

diese ganze Geistesart haben. Wir müssen die Ursache tiefer suchen,
Sie können den Völkerbund nicht ernst nehmen, weil ste nicht daran
glauben. Und warum glauben sie nicht daran? Weil sie nicht
au Gott glauben — mögen sie ein religiöses Bekenntnis haben oder
nicht — weil sie darum nicht den Mut haben, sich für das
Zusammenleben der Völker auf jene Mächte zu verlassen, die aus ihm
stammen und in ihm allein ihre Bürgschaft haben, und sich darum
nach weltlichen und materiellen Sicherungen umsehen müssen, so

trügerisch diese auch sein mögen. Umgekehrt ist es bezeichnend, daß
der einzige Staatsmann, der wirklich ein solcher M und der an deu
Völkerbund glaubt, ein Mann ist, der die Kraft" dafür aus seinem
lebendigen und echten Gottesglauben schöpft. Es zeigt sich cm diesem

zentralen Beispiel mit voller Klarheit, daß der weltpolitische Neubau
ein Luftschloß sein wird, wenn er nicht eine Stadt ist, „die feste

Grundlagen hat, deren Künstler und Werkmeister Gott ist." (Hebräer
11, 10.) Daß die Versöhnung der Völker über den Ozean von
Schuld und Fluch hinweg nur durch diese höchsten Mächte bewirkt
werden kann, haben wir früher gezeigt und es bestätigt sich jeden Tag
deutlicher. Das Gleiche gilt selbstverständlich von dem fozialen
Neubau. Wenn eine wirklich sozialistische Gesellschaft werden soll,
dann sind Veränderungen im geistigen Leben der Menschen nötig, die
bis in die letzten Tiefen reichen, eine „religiöse Revolution".') Auch dies
spüren heute im Grunde Alle (die revolutionärsten Sozialiften nicht
ausgenommen), obgleich sie mit verschiedenen Worten davon reden.
Unsere bisherigen Erörterungen „Zur Lage" haben uns immer wieder
ungesucht zu dem gleichen Punkte geführt. Einige von denen, welche
den „religiösen" Charakter einer Aeußerung nach dem mehr oder
weniger häufigen Vorkommen des Wortes „Gott" vder „Christus"
beurteilen, haben gefunden, sie seien rein „politisch". Jn Wirklichkeit
ivar doch ihr erstes uud letztes Wort: „Christus allein". Sie führten
mit zwingender Notwendigkeit immer wieder zu diesem Einen, was
not ist. Alle Wege der Zeit, die der Not und die der Hilfe, langten
hier an. Es wurde jedem, der diese Ausführungen mit wirklichem
Verständnis las, klar, daß hier sich die letzte Aufgabe darstelle, die

täglich mehr die erste werde; daß dies die Not und Hilfe sei,

worin alle andern sich auflösten; daß hier der zentrale Kampf der
Zeit sich ankünde. Auch hier kommt uns die Geschichte mit deutlichen
Bestätigungen zu Hilfe. Sie zeigt, wie das letzte Wort aller
umfassenden Bewegungen einer Epoche anf ein neues Wesen hin eine

religiöse Erhebung, ein Aufbrechen neuer Kräfte und Klarheiten vom
Jenseitigen her bildet, wie alles bewußte und unbewußte Verlangen

') Es sei in dieser Beziehung auf die Aufsatzreihe: „Neue Wege", besonders
den üb,r „Die Erlösung durch die Liebe" im Jahrgang 1916 und auf den „llcbcr
einige religiöse Grundlinien dcr Versöhnung unter den Menschen", vermiesen,



— N0 —

eines Zeitalters zur Rnhe kommt in einem neuen Wvrt Gvttes an
die Menschcn.

Vor diese Aufgabe stellen wir uns nun also zum Abschluß
dieser Gedankenarbeit, worin wir eine Orientierung im Chaos der
Zeit, einen Standpunkt für un fr en Kampf und unsre Arbeit, eine
Antwort anf die neugewordeue alte Frage: „Was sollen wir tun?"
gesucht haben.

Wenn wir uns nnn fragen, welcher Art diese religiöse
Révolution wohl sein werde und sein sollte, so wissen wir, daß dies ein
sehr großes und schweres Unternehmen ist. Die politischen und
religiösen Probleme stellen sich trotz all ihrer Verwicklung doch in viel
einfachern rrd plastischeren Formen dar, als dse religiöse Lage. Auch
handelt es sich hier um viel irrationalere, viel schwerer faßliche und
berechenbare Dinge. Dazu ist die Entwicklung hier wohl mehr in
den Anfangen. Wir müssen uns darüber klar fein, daß der Wert
dieser Ueberlegungen mehr in der Stellung der Frage als in der
Antwort liegen wird. Diese kann nicht mehr sein, als ein Tasten,
ein Ahnen; sie wird im besten Fall nur einzelne Bruchstücke der
Wahrheit finden. Aber es ist schon entscheidend wichtig, daß gefragt
wird, immcr dringender gefragt, und wenn möglich richtig gefragt.
Eine Anregung dafür zu geben, ist also schon ein nützliches Werk.
Und ivir dürfen uns dabei jenes Wortes erinnern, das gerade in
solchen Zeiten wieder besonders wichtig wird: „Bittet, so wird euch

gegeben; suchet, so werdet ihr finden; klopfet an, so wird euch
aufgetan."

Eine große Hilfe wird dabei unserem Suchen gerade dnrch den

engen Zusammenhang zwischen dem politisch-sozialen und dem
religiösen Leben. Wir werden annehmen dürfen, daß die religiöse
Revolution eine gewisse Analogie zu der politisch-sozialen zeigen werde.
Sie wird sozusagen ihr letztes Wort sein, sodaß durch die Richtung,
die jcne^ nimmt, auch fchon angedeutet wird, welcher Art diese sein
werde. Die Geschichte bestätigt uus auch diese Annahme. Die
religiöse Bewegung ist stets der Abschluß aller andern, auch wenn sie

auf unerwartete Weise auftritt. Es gilt immer: „Als die Zeit erfüllet
war." Diese Ueberlegung mag nns der Ariadnefaden sein, der uns
durch das Labyrinth der religiösen Lage der Gegenwart nnd der
nächsten Znkunft führt.

Dnrch die politisch-soziale Revolution wird ein Altes gestürzt
und cin Neues aufgerichtet. Zu beiden wird es in der religiösen
eine Analogie geben. Es wird durch sie vieles erledigt und vieles
neugcbaut werden.

Wir wenden uns zunächst dem Ersten zu.

2. Was erledigt ist.
Wir können, wenu wir uns den Umfang des religiösen

Zusammenbruches klar machen wvllen, dns Maß gar nicht groß genug



— Ill —

nehme». Durch die politische uud soziale Umwälzung ist eine Welt
eingestürzt, das wird auch auf dem religiösen Gebiete geschehen sein
vder weiterhin geschehen. Und zwar werden hier gerade diejenigen
Mächte gestürzt sein oder weiterhin stürzen, die mit jener Welt in
Verbindung standen, vielleicht sv, daß sie sie ergänzten oder stützten.
Wir müssen svgnr die stärkste und umfassendste Formel wählen, um
das Geschehene' auszudrücken und sagen: Gestürzt uud
erledigt ist unser ganzes Christentnm. Wohlverstanden:
unser Christentnm, nicht das Christentnm, das Christentum, wie
cs zuletzt unter nns sich dargestellt hatte, nicht seine tiefere Wahrheit,
nicht Christus selbst!

Erledigt, dürfen wir wohl sagen, ist jenes Christentum, das mit
dem Schimpfnamen der Kriegstheologie belegt worden ift,
jenes Christentum, das die bestehenden Ordnungen stützte: den Machtstaat,

den Kapitalismus, den Militarismus, das ganze Reich der Welt
mit seinen Gewaltordnungen. Dieses Christentum ist duhingestürzt.
Mag es sich da und dort scheinbar noch aufrecht halten, so ift es
dvch gerichtet, so haben seine Vertreter keine Zuversicht mehr dazu,
so ist es vou aller inueren Wahrheit verlassen. Es ist Fluch nnd
Schande darüber gekommen; es ist eine Hauptursache, wenn nicht
die Hauptursache der Weltkatastrvphe gewurden; es hat zum
mindesten nicht nur fast nichts zu ihrer Verhinderung getan, sondern sie

aufs äußerste verschärft. Jener scheinbare Diessini! des neulutherischen
Christentums, der den sittlichen Geist, den Geist Christi, vom politischen

und sozialen Lebeu fernhalten ivollte, ist in seinem ganzen Trug
aufgedeckt. Wir werden die Diskussion darüber nicht mehr zu
erneuern habe». Ein neues Denken bricht nnn an. Damit aber stürzt
ein grvßer Teil der Gedankenkonstrnkti'on, worauf der geschichtliche
Protestantismus ruhte, zusammen. Besonders ist die Katastrophe des

Luthertums nnübersehbar grvß. Die nun auch iii Deutschland
notwendig gewvrdene Trennung vvn Kirche und Staat ist nur eiu
äußeres Symptom dieser Tatsache.') Eine ganze religiöse Epoche ist erledigt.

Die Revolution greist aber nvch weiter. Es dürfte wvhl aber
eine allgemeine Empfindung sein, daß besvnders die bisherige G e -
in L'i n s ch a f t s f v r m des Christentums, also unsere Kirchenform

nicht mehr genüge. Sie versagt gegenüber dem sozialen
Problem, das zum Bürgerkrieg zu führen droht, fast noch augeu-
fcilliger und schmerzlicher, als sie es gegenüber dcm politischen getan,
das znm Weltkrieg geführt hat. Gegen ein gewisses Thevlogentum,
Pfarrer- und Pfaffentum wendet sich eine steigende Verachtung
gerade derer, die nach tieferer Wahrheit dürsten. Mit der neuen
Hinwendung zur Religion geht Hand in Hand eine steigende
Unzufriedenheit mit ihrer vorhandenen Form.

') Es ist bezeichnend, daß gerade die Neulutherancr sich dagegen sperren wie
gegen dcn Tod.



— 112 —

Besonders stark ist dies Gefühl des Mangels an junger und
hinreißender Wahrheit auf dem Boden des heutigen Christentums.
Der Jndifferentismns, über den eine vergangene Periode so lante
Klage erhob, ist dahin. Dahin ist die gewöhnliche Opposition gegen
das Christentum vom Standpunke kultureller Aufklärung aus, um
von der gewöhnlichen Freigeisterei zu schweigen. Alle Welt drängt
ivieder irgendwie, sei es in Liebe, sei es in Haß (der im Grunde
nur umgekehrt Liebe ist) Christus zu. Aber was kann unser
vfsizielles Christentum von ihm sagen? Die alte Gläubigkeit ist
gestürzt, gestürzt aber auch die ueue jeder Art — was nun? Auch
hier ist eine ganze Epoche vorüber; wir harren eines neuen Lichtes
für eine neue Epoche, ja mehr als blvß für eine neue Epoche!

Die Revolution dringt also zunächst negativ zum Zentrum
vvr. Sie erkennt, was eigentlich der Urgrund aller Verderbnis war:
das Versiegen der Quelle, ja ihre Vergiftung durch den Geist der
Welt. Wieder einmal nähern wir nns jener Erkenntnis, daß die
Ursache aller Not die religiöse ist. Schritt für Schritt wächst diese Einsicht.
Allerlei Propheten haben uns schon lange den tiefen Widerspruch i»
nnserer Kultur gezeigt, der unser ganzes Leben mit
Unwahrhastigkeit vergiftet, Ibsen nicht weniger als Kierkegard, Nietzsche

nicht weniger als Tvlstoi. Je größer die Not wird, je schreiender die
seelische Armnt, je mehr in Not und Armut die Seele zu sich kommt,
destv lauter wird der Schrei der Sehnsucht iverden. desto leidenschaftlicher

die Anklage. Das ist die religiöse Revolution in ihrem Nein,
welches aber aus einem geahnten und ersehnten Ja stammt.

3. Was werden will.
Es ist verhältnismäßig leicht, den negativen Teil der vorhandenen

nnd kommenden religiösen Revolution darzustellen, aber viel schwerer,,
ihr positives Werk zu schildern, das heißt in diesem Falle zum guten
Teil: vorauszusagen; doch wird sich, wie soeben angedeutet wurde,
aus dem Ersten das Zweite einigermaßen erraten lassen. Auch tritt
manches vvn dem, was dazu gehört, schvn mit zieinlicher Deutlichkeit
hervvr. Suchen wir denn wenigstens einige vrdnende Linien im Chaos
zn finden.

n. Mit elementarer Wncht macht sich die Bewegung geltend, die

auf Ueberwindung des Materialismus und Naturalismus

und die Wiedergewinnung einer selbständigeu
geistige» Welt gerichtet ist. Sie tritt auf allen Lebensgebieten
siegreich hervvr, iu der Naturwissenschaft sv gut ivie in der Philosophie,
in der Kunst so gnt wie in der Medizin, in der Politik so gnt wie
in dcr Pädagogik. Mit der Herrschaft einer rein stofflichen, mechanischen
oder naturhaften Denkweise ist es zu Ende. Und die Toten reiten
schnell!

Diese Bewegung kauu man den neuen Idealismus
nennen. Nuu werden sofort einige Wortjägcr rufeu: „Aha, nun svll



— HZ —

wieder der Idealismus Gurt uud seiu Reich ersetzen." Gemach, wir
wissen schvn seit ziemlich langer Zeit zwischen beiden zn
unterscheiden und brauchen es nicht erst zn lernen. Der Idealismus ist
stets eine Vorstufe des Höchsten gewesen, eine Vorhalle zum Heiligtum.

Als solche haben -ihn weder Augustin noch Pascal, weder
Kierkegaard noch Tolstoi verschmäht. Es gibt einen falschen Idealismus

— niemand hat ihn schärfer bekämpft als ivir; cs gibt eincu
Idealismus, der sich an Stelle des Höchsten setzen will — ein svlcher
wird vielleicht dem Höchsten im Wege stehen; aber die Rückkehr aus
der Entseelung der Welt zu ihrer B e seelung, und aus der E u tgeisti»
gnng zur Vergcistigung ist jedenfalls ein erster lind notwendiger
Schritt auf dem Wege zu Gvtt, und sich an ein W v rt zu halten,
statt an die Sache, ist ein Zeichen vvn Unreife und mangelndem Willen
znr Wahrheit. So lange Plato nnd Kant noch etwas gelten, wird
sowohl das Wort als die Sache des Idealismus sich zeigeu dürfen,
trotz gewissen überlegenheitsfrohen Theologen.

b. Freilich halten wir nuu diesen neueu Idealismus nnr für
eine erste Welle, die das dürr gewordene Land feuchtet. Das Neue,
desscu wir warten und bedürfen, drängt darüber hinaus. Es dräugt,
um cs kurz zu sagen, zu einer Wiedergewinnung der

übernatürlichen Welt, ,an der schließlich auch aller Idealismus
hängt, die wir aber infolge der Entwicklungen der letzten
Jahrhunderte verloren habeu. Es ist die Welt, die nns aus oer Bibel
entgegentritt, die Wclt, in der Gott als der Lebendige waltet und
sich kund tut, wo Kräfte emes Lebens erscheinen, das über bas Wcscn
dieser Wclt hinausreicht und worin die Geschichte der Welt, wic
die des einzelnen Menschen verankert sind, eine Wclt von mächtigen,
alle Hoffnung auf die großen Dinge Gottes und des Menfchen
tragenden Wirklichkeiten. Diese Wirklichkeiten: der frei schaffende
und die Well nach seinem Willen lenkende Gott; sein Offenbarwerden

durch das „Wort", als welches die gauze Gottesgeschichte
des alt«! und neuen Bundes sich darstellt nnd das sich darin
wieder teilt in die den Männern Gottes gegebene Erkenntnis und
die Taten, die Gott teils durch sie reils ohne sie tnt; dic über
die natürliche und rein menschlich« hiuausrcichendc Gotteswclt, dercn
Kommen auf die Erde die Verheißung ist, die aber in einzelnen
Erweisungen schon jetzt ihr Vorhandensein kund tut; jene besondere
Wirklichkeit namentlich, die die Erscheinung Christi bedeutet und dic
wie eiue Zusammenfassung aller Verheißung und Erfüllung, ein
sieghaftes Hervortreten dieser Welt ist; der volle Sinn der Tat
seines Lebens, sein Sieg über Welt, Sünde und Tod, die dnrch
ihn in der Welt erschlossenen Möglichkeiten und in sie ergossenen
Kräfte - dies alles muß uns wieder neu verständlich und uicht
nur verständlich, sondern erfahrbar, greifbar werden. Daran hängt
das Schicksal unserer ganzen geistigen Welt. Sie ist verloren, wenn
diese Voraussetzung dahmfällt. Das Wertvollste, was unsere abend-



— 114 —

ländische Kultur enthält, ist, durch unsichtbare letzte Wurzeln mit
jenen Wirklichkeiten verbunden und muß verwelken, wenn diesc
Wurzeln ins Leere gehen. Wir Huben versucht, sic davon loszulösen,
ihnen als Erdreich gewisse allgemeine Wahrheiten anzuweisen, ans
die wir das „Christentum" reduzierten. Aber cs hat sich gezeigt,
daß sie darin uicht lcben können. Schritt für Schritt wurden wir
weiter gedrängt, bis wir bei jener mechanischen, cntsccltcn Welt
ankamen, aus der nun der Idealismus herausstrebt. Abcr nuu
müssen wir eben betonen, daß dieser nur ein erster Schritt ans
dem Weg ist, den wir jetzt zurückgehen müssen. Wir müssen weiter,
bis wir jene Wirklichkeiten wieder gewonnen haben, die auch allein
dem Idealismus erst.seinen vollen Sinn geben, jenes Reich Christi,
von dem ivir soweit abgekommen sind und das eben die übernatürliche
Welt ist, die wir sticken. Wir sind der bloßen Natur verfallen nnd
damit ins Heidentum zurückgesunken, damit aber auch in all
seinen Götzendienst, all seine Sinnenkuechtschaft »ud all seinen
dämonischen Bann. In gewisser Hillsicht sind wir sogar auf dieser
Linie über das Heidentnm hinans geraten, indem wir manches
verloren haben, was das Heidentum an frommer Sehen und tiefer
religiöser Intuitiv» besaß, während wir anderseits in all unserm
christusfernen Tun doch etwas von jenem Feuer der Uubedingtheit
bewahrten, welches die eigenartige Mitgift des Chrisientnms ist,
wodurch wir aber auf der falschcu Bahn nur desto rnschcr dcr
Katastrophe entgegengetrieben wurden. Auf allen Lcbensgebieten
kamen wir von Christus los: in der Wissenschaft, in der Erziehuug.
in der Kunst, iu der Ethik, iu der Politik, im sozialen Leben.
Ueberall ging jener Zusatz eines übernatürlichen Elementes verlöre»,
das einer srüheren Periode noch eigen war. Die Menschen dieser
früheren Periode waren rein menschlich betrachtet nicht besser als
wir, nicht tugendhafter, nicht geistiger, nicht unegoistischer, aber sie

waren wie in eine andere Atmosphäre getaucht als wir, sie wurden
durch ein geheimes Band an einer höhern Welt festgehalten -
trotz all ihren Sünden - und konnten darum nie zu jener Wut
des Sich-selbst-Suchens, jener Leidenschaft des doch stets unbcfric-
digten Weltdurstes, jener Raserei der gegenseitigen Zerfleischung
entarten, worin wir in unserer Gottesferne geraten sind. Wir
sind von jenen letzten Wirklichkeiten abgekommen, sie berühren unsere
Seele nicht ,mehr mit ihren heiligen Kräften. Darum zerfällt die

Welt, die aus ihnen erwachsen ist.
'

Es zerfallen Kunst, Wissenschaft,

Bildung, es zerfallen Politik und soziales Lcben, und der Wclt-
brand ist das Ende. Wir können den Idealismus nicht aufrecht
erhalten ohne jene Voraussetznng. Wir mühen nns unendlich, das

sittliche, politische, foziale Leben' vor dem Verfall zu retten und
es vorwärts zu bringen, aber es fehlen die Wasser Gottes, die
die Wurzeln feuchten, es fehlt die quellende Triebkraft des wahrhaft

Lebendigen, Es fehlt Christus. W i r m ü s s en C h r i st u s



- 115 —

wieder gewinnen. Aber nicht den Christus, den im Durchschnitt

unsere Kirchen verkündigen uud dcr cin toter Christus
ist; uicht deu Christus der „Positiven", der ein nur halb
verstandenes Dogma bedeutet; uicht dcn Christns des „Freisinns" aller
Art, der bloß ein religiöser Held oder Genius ist; uicht dcn Christus
der „Modernen", der nur einen verklärten Abglanz unserer
sogenannten Kultur darstellt, sondern den Christus, der mit allen Kräften
der Erlösung Gottes kommt, dcr uur als Offenbarung dcr
Herrlichkeit Gottes anch die Offenbarung der Herrlichkeit des

Menschcn ist uud in dem der Durst dcr Scelcn nach dcr Wahrheit

Gottes und des Menschen zur Ruhe kommt. Wir erwarten also
eine gewaltige, bis auf den Gruud gehende Revolution des religiösen
Denkens, die crdbebenartig jene Denkweisen zu Fall bringt, worin

ivir dic letzten Jahrhunderte befangen waren und uns nene
Zugänge zu den Tiefen und Höhen öffnet, wo nns jene übernatürliche
Welt aufleuchtet, die das Reich des lebendigen Gottes und seines
Christus ist, jene Welt, dienms vvruehmlich in der Bibel grüßt, aber von
dort aus als unterirdischer Strom, dann uud wann iii einzelnen
neuen Offenbarungen nns Licht tretend, durch die ganze Geschichte
fließt. Schon sehen wir diese Revolution am Werke und ivieder
begegnen wir dem Idealismus, der den ersten Spatenstich zur Erschließung
jener Höhen nnd Tiefen tut, bis der Realismus der
Offenbarung, die zur Erfahrung der ihr geöffneten Menfchen wird,
ihr das Werkzeug aus der Hand nimmt.

Unsere Aufgabe aber ist cs, au dieser Stelle zu bitten, daß
uns gegeben werde, zu suchen, daß wir finden, anzuklopfen, daß
uns aufgetan werde. Jn dein Maße, als wir dies tun, arbeiten wir
an der Lösung aller Probleme der Zeit. Wir graben die Quelle u
auf, welche die neue Welt nährend)

>). Aber cs ist in diesen letzten Ausführungen schon angedeutet,
das; diese Wiedergewinnung der übernatürlichen Welt keine bloß
theoretische sein darf. Vielmehr besteht die religiöse Revolntion,
die wir erwarten, vor allem in einer nenen Verwirklichung
dieser Wahrheit. Nicht bloß neue Ansichten sollen gebildet, sondern
neue Kräfte gewonnen werden. Die Welt ist jener christlich-heidnischen

Halbheit müde, in die wir geraten sind. Die christliche
Seele, die doch nicht den höheren Ruf, den sie gehört hat,
vergessen kann, fühlt, daß sie in dem heutigen Lebenssystem erstickt.
Wir spüren, wie die Flut eines neuen Wollens steigt. Sie schlägt
gegen die Dämme unserer mammonistischen Gedanken und
Ordnungen, unserer Eigentnmskncchtschast, nnserer Unbrüderlichkeit,
unserer Unmenschlichkeit uud sie wird sie eines Tages zerbrechen
oder brausend überströmen. Zahllose Seelen werden vor der qnnl-

') Vgl, zu diesem Abschnitt den Aufsatz: „Di- Rückkehr zu Christus" im
Aprilhest 191«,



- litt -
vollen und seligen Unruhe ergriffen, dcn Weg der Welt zn
verlassen und den Weg Christi zu gehen. Das Schwert, das Christus
in die Welt gebracht, hat wieder sein Werk begonnen, alte, scheinbar

heilig gewordene Ketten zerschneidend, die das Reich Gottes an
den Wagen der Welt binden wollen, auch Bande der natürlichen
Liebe auflösend, die vom Höheren abhalten möchten, und damit
schmerzliche Konklikte erzeugend. Die Liebe, die vergessene, geschändete,

erhebt sich in neuer Macht und Herrlichkeit. Eine neue
Flamme der Reinheitsleidenschaft wird emporschlagen. Vor allem
wird .es mit jedem Tag klarer, daß die bisherigen G e m e i n f ch a s t s -
form en, die dem Reiche Christi dienen sollten, dafür nicht mehr
zureichen und durch neue ersetzt werden müssen. Diese Bewegnng
wird vorwärtsgehen. Sie ist erst in den Anfängen, Mit dem
Erstarken der Seelen, dem Wachsen der Not ,aber auch des Lebens
Gottes und des Lichtes aus ihm in den Seelen, wird sie mächtige,
leidenschaftliche, ja stürmische Formen annehmen, zur Revolution
werden, der Revolution unseres Lebenssystems von Grund ans.

Aber es wird sich dabei eben nicht bloß darum handeln, daß
schon vorhandene Einsichten in die Tat umgesetzt und schon
bekannte Kräfte verwendet werden; vielmehr geht das Sehnen
unseres Geschlechtes auf neue Kräfte, das heißt: auf neue Erfüllungen
jener Verheißung der Kräfte des Gvttesreiches, die den Jüngern
Christi verliehen werden, sollen. Und damit sind wir vor jene
Revolution gestellt, die das Zentrum aller Umwälzungen ist, der
religiösen, wie der andern: Wir glauben wieder an das
Reich Gottes, das auf die Erde kommt. Darin fließt
alles neue Licht, alles neue Sehnen der Menschen, alles neue Denken,
alle neue Verwirklichung des Reiches Christi, alle Revolution
zusammen. Hier erreicht sie ihre Tiefe. Hier findet sie ihre letzte
Formel. Wer heute vorwärts will, kommt hier an, auch der Gottes-
und Christusleugner. Das ist die neue Einheit der Geister, die an
Stelle der Kirche und oes Staates treten, das die Internationale,
die alle andern in sich aufheben wird. Von hier quillt die uene
Welt, die neue Kultur, die Versöhnung der Völker, der neue Aeon.

Darum ist jene übernatürliche Welt, von der wir geredet,
nicht eine, die über das Grab hinaus in ein himmlisches Jenseits
führt, fondern das himmlische Jenseitsv selbst, das in die Welt
erlösend hereinbricht. Sie führt zwar über den Tod hinaus —
dies sei zur Abwehr eines üblichen Mißverständnisses betont —
wie sie über die Schnld und andere Not hinausführt, aber sie
will das siegreiche Leben Gottes in diese Todeswelt einströmen
lassen, sie zn verwandeln, sie durch eine letzte und tiefste Revolution,
eine „Wiedergeburt" vorwärts und zurückzuführen zu ihrem
ursprünglichen Schöpfungssinn.

Und das ist's nun, was heute die Seelen bewegt: sie möchten
etwas vou diesen Kräften des Reiches erfahren, erleben und damit



— 117 —

neue Siege über die Weltnöte gewinnen. Sie möchten etwas
erleben von der Erlösung durch die Liebe, etwas von der herrlichen
Freiheit der Söhne Gottes über Haß, Sorge, Mammon hinaus;
etwas von dem Sieg des Reiches Gottes über Krankheit und Armut;
etwas vom Triumph, Christi über die Weltreiche; etwas von der

Ueberwindung sogar des ^letzten Feindes", des Todes. Und dürfen
wir nicht sagen, daß bei allen stärksten Bewegungen der Zeit im
Grunde gerade diese Kräfte schaffen, daß gerade sie diese

vulkanischen Erhebungen bewirken?
«. Diese ganze, theoretische und praktische, neu aufleuchtende

Wahrheit Christi aber sucht n e u e F o r m en und n e u e T r ci g er.
Das ist die weitere Revolution, die wir sich schon vollziehen und
weiterhin kommen sehen. Sie drängt hinaus über die bisherige
Kirchenform, und — je nachdem man die ,,Kirche" versteht —
über die Kirch en form überhaupt. Sie drängt hinaus über den

Unterschied von Protestantismus und Katholizismus,
indem sie diese beiden großen bisherigen Ausgestaltungen des christlichen

Prinzips in einer höheren Einheit verbindet und sie daher
in ihrer besonderen Form auflöst. Ja, sie drängt über das hinaus,
was wir Christentum nennen. Dieses ist nur eine Form der
Sache Christi, eine erste, die aber zerbrochen und durch neue, weitere,
höhere ersetzt werden kann.

Und das ist es, was wir heute vor Augen zu haben glauben.
Jenseits nnserer Kirchen, ja jenseits der „christlichen" Begriffe leuchtet

die Welt Christi auf. Sie bewegt mehr als wir glauben, und

zwar größtenteils unbewußt, die Heidenwelt außerhalb des Christentums.

Aber auch unfere eigenen „Heiden", unfere „Gottlosen".
Außerhalb der „Religion" erscheint das „Reich Gottes", das von
der „Religion" verleugnet wird. Es ist hier in den Worten,
dort, aber in den Kräften, im Wollen einer neuen Welt, auch
schon in einem starken Fragen und Suchen nach dem rechten Wort.
Es ist in den Scharen, die heute diese ganze Welt stürzen, wollen,
welche wahrhaftig nicht die Welt Christi ist, die den Krieg, den Mammonismns,

die Sklaverei, die Armut aufheben wollen. Sie lästern
noch da und dort ^ obschon immer seltener ^ Gott und Christus,
oft aus enttäuschter Liebe, weil sie sich von ihnen verlassen und
verdammt glauben und dies ja von ihren offiziellen Bekenn ern
tatsächlich sind, aber sie werden eines Tages erkennen, wohin sie

gehören, nachdem Christus sich ihnen neu zu eigen gegeben hat. Schon
reden unzählige Zeichen davon.

Und das ist vielleicht der wunderbarste Teil der religiösen
Revolution, die sich vollzieht: das Reich Gottes rückt von den

Christen weg zu den „Heiden", ein neues Volk Gottes taucht auf,
das Christ: Sache trägt.')

') Diese Gedanken treffen mit den von Birn stiel in diesem Heft
ausgesprochenen zusammen. Beide Aeußerungen sind unabhängig von einander entstanden.



118 -
Die Königsherrschaft Christi neu aufgerichtet

über alle Wirklichkeit ì— das ist das Neue, das sich aus
den Trümmern einer Welt erhebt. Das ist die pofitive Seite
der religiösen Umwälzung. Das ist- das verborgene Ja, von dem
das sichtbare Nein ausgeht. Das ist der tiefste Sinn der Weltkatastrophe.

Das ist das einzige Licht, das über die dunklen Wogen
der neuen Sintflut glänzt. Aber dieses Licht ist so herrlich, daß
der Gewinn allen Verlust unermeßlich überwiegt. Diese ganze Welt-
kataftroph? ist — wenn man es recht verftehen will — die
Revolution Christi. Es stürzt eine Welt vor dem Hauche Gottes,
der eine neue schaffen will. Darum gibt es allerdings keine bessere

Losung, um die sich die Gemeinde Christi nach der Sintflut aufs
neue scharen könnte als die: „Wir bekennen uns zu Christus als
Herrn," Nur muß Kar sein, daß ein Bekenntnis zur Herrschaft
Christi ein Bekenntnis zur Freiheit und einer neuen Welt ist.

Zweierlei fei bloß noch bemerkt. Einmal: diefe Ausführungen
haben nicht den Sinn, daß Christus in der bisherigen Menschengeschichte

nichts gewesen sei und jetzt erst etwas werden wolle.
Sie nehmen bloß einen großen Abfall an, aber sie setzen voraus,
daß auch in diefer Epoche Christus am Werke gewesen sei. Er
ist es ja, der die Seelen vorwärts trieb zur Erkenntnis ihrer Halbheit,

Verflachung und Verlorenheit. Er hat sich nie unbezeugt
gelassen, auch in dieser Epoche nicht. Gerade im Abfall trat
er den Menfchen wieder auf seine Weise nahe; Abfall und Aufstieg

stehen in einem paradoxen Zusammenhang und die
Weltkatastrophe wird darum eine Rückkehr zu Christus.

Auf der andern Seite wissen wir, daß, wenn Christi Herrschaft

eine neue Verwirklichung auf Erden erfahren soll, Christus
neu hervortreten muß. Er muß in einer Klarheit und
Greifbarkeit wieder den Menfchen erscheinen, die ahnlich und doch wieder
anders, nämlich! realistischer ist, als die in der Reformationszeit
den Menschen gewordene. Hier hilft alle geschichtliche Forschung, alle
Bemühung der Theologen und Schriftgelehrten nicht weit, zum
Teil führt sie sogar davon ab, hier muß uns neue Offenbarung
werden, das will heißen: hier muß es zu einem neuen, wunderbaren

Erleben kommen, das wir jetzt beschreiben weder können
noch sollen. Dann wird mit einem Schlag ein neues Erkennen
da sein; alles in anderem Lichte erscheinen; die alte Wahrheit
neu verstanden werden. Auch dieser Revolution drängen, scheint
uns, alle Entwicklungen der Zeit entgegen. Wir haben sie nötig;
wir vergehen ohne sie — darum wird sie kommen.

4. Vorbildungen und Reaktionen.
Von dem festen Punkte aus, den wir hiermit gewonnen zn

haben glauben, werfen wir nun noch einen raschen Blick in das



— ll« —

religiöse Chaos unserer Zeit. Jetzt finden ivir uns darin vielleicht'
besser zurecht.

Es zerlegt sich in zwei mächtige Erscheinungsgrnppen.
1. Da sind einmal die Erscheinungen, die wir Vorbil-

düngen des Gottesreiches nennen können. Wir verstehen darnnter
Bewegungen, in denen étions von lange vergessenen Wahrheiten
des Reiches Gottes neu hervorbricht. Gewöhnlich geschieht dies so,
daß eine solche Bewegung 'nur ein Bruchstück, der ganzen Gottes«
reichswahrheit darstellt, das sie dann aber gern für das Ganze
ausgibt, an dem sie zum mindesten das Ganze orientiert. So
entstehen kräftige Einseitigkeiten. Eine solche ist z. B. die C h ristlich e

Wissenschaft und verwandte Erscheinungen. Sie vertritt mit
neuer Wucht die Botfchaft vom Siege des Geistes über die Materie,
des Guten über das Böfe, Gottes über die Welt. Befonders stellt
sie jene Wahrheit, die im Evangelium eine so große Rolle spielt,
ivieder auf den Scheffel, daß zum Reiche Gottes auch Gesundheit
gehört, der Sieg über Krankheit und Tod. — Da ist ferner die
Theosophie in all ihren Gestalten. Sie ist erzeugt durch jenen Mangel,
der sich in unserem christlichen Wesen immer mehr eingestellt hatte
und den wir auch stark betont haben: das Verblassen der
übernatürlichen Welt, das Zurücktreten der Erkenntnis der znm
Reichgottesglauben gehörigen theoretischen Voraussetzungen. Zum Reiche
Gottes gehört ja ein Weltbild, ohne das es nicht leben kann, wir
dürfen vielleicht sagen: ein religiöses Weltbild. Ein solches

herauszuarbeiten, ist das Pathos aller Theosophie, ist auch ihr Recht. — Oder
nehmen wir Bewegungen, die formell außerhalb der Religion stehen.
Wir haben den Sozialismus immer wieder als ein verkappte
Reichsgottesbewegung bezeichnet. Das ist wohl noch wahrer, als
Viele ahnen. Vielleicht, daß gerade seine extremsten Formen, der
Bolschewismus und Anarchismus, von hier aus ihre tiefste
Erklärung finden. Dieser vertritt die Wahrheit von einer über dem
Staate liegenden, von allem Zwange befreiten Welt, er ahnt etwas
von der „herrlichen Freiheit der Kinder Gottes", jener aber ist
getrieben von der flammenden Sehnsucht nach! einer wirklich neuen
Welt, er ist verzehrt von der Leidenschaft des Unbedingten, die aus
der Seele des Christentums strömt.

Wir lassen es bei diesen Beispielen bewenden. Die von uns
gegebene Erklärung bietet, wenn sie richtig ist, einen Schlüssel, der
sich leicht auf andere Erscheinungen anwenden, läßt. Dadurch
bekommen diese auf einmal einen einheitlichen Sinn; das bunte Chaos
nimmt Gestall an; aus den tausend Wirbeln wird ein Strom,
der einem bestimmten Ziele zufließt.

Eine Abart uno Emarcnng dieser Borbildnngen des Gottes-
reiches sind diejenigen, die wir Quacksalbere ien nennen können.
Es siud Versuche, den ueuen Hunger der Menschen nach Seele iind



— 120 —

Gott, nach Mystik, Hilfe und Heilung durch irgendwelche Fündlein,
Religionsgründungen, Theorielein zu befriedigen. Davon ist unsere
Zeit voll und auch dies ist für Revolutionszeiten charakteristisch.
Wir betreten hier zuletzt das Gebiet des religiöfen Schwindels,
der sich wie ein immer dichter werdender Nebel auf uns legt.
Beispiele zu nennen wird man uns erlassen.. Selbstverständlich gibt
es zwischen der ersten, ernsthaften und dieser zweiten, problematischen
und mehr als problematischen Erscheinungsgrnppe allerlei Ueber-
gänge und Mischformen.

Wie stellen wir uns grundsätzlich dazu? Was die zweite Gruppe
betrifft, so ist Ablehnung selbstverständlich, immerhin aber in der
Erkenntnis, daß auch in solchen Formen ein verirrtes Sehnen
nach der Wahrheit wirkt, nach einer neuen Wahrheit, der Wahrheit,
die auf dem Wege ist, aber noch zögert, so daß die Menschen iu
der Nacht den Phantomen zur Beute fallen. Zu der ersten Gruppe
aber kann man sich von unserem Boden aus auf zweierlei Weise
verhalten. Man kann entweder den Nachdruck darauf legen, daß
sie Wahrheit'des Gottesreiches vertreten und sich zu ihnen freundlich

stellen, oder man kann den Umstand für wichtiger halten, daß
daß sie nicht seine ganze Wahrheit sehen und sie mehr oder weniger
bekämpfen. Welche von beiden Haltungen richtig ist, hängt sehr
von taktischen Erwägungen ab. Manchmal ist die Bestreitung, manchmal

die Anerkennung richtiger. Diese ist ohnehin rätlicher, wo sie

irgend möglich ist. Denn die Lust am Kritisieren und Verdammen
ist ja nur zn sehr ein Krebsübel der gewöhnlichen Frömmigkeit.
Es wird auch darauf ankommen, ob in einer solchen Erscheinung
Wahrheit oder Irrtum überwiegt. Aber Eins steht uns auf alle
Fälle fest: Wir müssen, soweit unsere Einsicht reicht, das ganze
Reich Gottes vertreten. In dem Maße, als dieses kommt, hören
jene Einseitigkeiten auf. Denn sie sind in ihm alle enthalten,,
nur einem größeren Ganzen der Wahrheit eingeordnet. Das Reich
Gottes sammelt seine verlorenen Kinder wieder, erlöst sie von ihrem
Irrtum und giebt ihrer Wahrheit Recht. Daß dieses geschehe, ist
eine der großen Aufgaben und Hoffnungen der neuen Reformation.
So entsteht ein neues Zentrum und darum eine neue geistige
Einheit für die ze fissene Welt, eine neue Heimat für alle keimhaft

zerstreute, und unstete Wahrheit aus Gott. Denn in allem Leben
ist ja eine Wahrheit aus Gott. Von ihm losgerissen kann sie nicht
bloß ein „kräftiger Irrtum" werden, sondern sich titanisch gegen
Gott auflehnen, aber durch ihn erlöst, hilft sie das Ganze der
Wahrheit vollenden. Das Gottesreich allein ist die Erlösung aller
der Heimat entfremdeten Wahrheit. Es geht in alle hinein, auch in
die anstößigste, und nimmt sie in sich auf; es steigt in die Hölle
hinunter und zerbricht ihren Bann.

2, Die zweite große Erscheinungsgruppe im religiösen Chaos
ist die, welche wir Reaktionen nennen wollen.



— 121 —

Auch hier unterscheiden wir wieder solche, die auf dem Bodeu
des Christentums und solche, die von außerhalb desselben
stattfinden.

Um mit den letzteren zu beginnen, so ist von vorneherein
anzunehmen, daß ein neues Erwachen Christi auch seine Gegner frisch
auf den Plan bringe, ja, daß ihr Angriff und Widerstand in dem
Maße, als Christus siegreich! vordringe, an Wucht nnd Leidenschaft

zunehme. Wir dürfen also darauf gefaßt fein, daß der Gegner
des Christentums, das Heidentum, sich zum Worte melden werde,
und .zwar innerhalb wie außerhalb der Christenheit. Der
Buddhismus und Hinduismus, auch die chinesischen Religionen, wie
gemisse Erneuerungen der Antike werden sich zum Wettbewerb
einstellen. Die alte Gnosis wird aus dem Grabe erstehen. Alle
möglichen verschollenen Götter und Kulte werden sich aus dem Toten-
staube erheben und noch, einmal eine Stunde des Lebens zu erhaschen,
trachten. Wir haben das alles vor dem Kriege erlebt und dürfen
uns Nicht wundern, wenn dies weiterhin und sogar in steigendem
Maße geschieht. Es ist Auferstehungs- und Gerichtszeit, da kommen
alle Toten aus ihren Grüften hervor.

Aber die gefahrlichste Gegnerschaft ist nicht diese offene des

Heidentums, sondern die, welche im Gewand Christi felbst kommt.
Es ist die Zeit des Antichrist. Der Antichrist ist ja nicht der
grobe. Widersacher Christi, den jedermann ans den ersten Blick als
solchen erkennt, sondern sein Nachahmer, der mit Zügen Christi
die Menschen verführt. Wenn in Nietzsche sich etwas von dieser
Art wirklich darstellt, so gerade dadurch, daß er vieles vertritt,
was zum Christus gehört, aber verlockend gemischt mit denr Gegenteil.
Es ist wohl möglich, daß wir von dieser Art in den nächsten
Zeiten immer zahlreichere und gewaltigere Beispiele erleben werden.
Die Stunde scheint dafür gekommen. Anch gibt es wohl schon jetzt
in der Welt tzewisse Bewegungen, die dieses Zeichen des
Antichrist, das Chrrstusantlitz verbunden mit Zügen des Tieres, deutlich
genug für Alle, die dergleichen sehen können, an sich tragen.

Es klingt paradox, wenn wir trotzdem die Reaktionen, die
sich auf dem Boden des Christentums selbst zeigen, für noch
gefährlicher halten. Folgende, scheinen dem Schreibenden die wichtigsten
zu sein.

Die Sehnsucht nach Vertiefung und Verinnerlichung, wie die
nach einem festen Halt in dem allgemeinen Chaos wird wahrscheinlich

eine allgemeine Flucht zu den Autoritäten zur Folge
haben. Als folche stellt sich natürlich in erster Linie die kath o li s ch e

Kirche dar. Sie wird zunächst stark an Macht gewinnen. Wir
werden eine große katholische Bewegung erleben, ja wir haben sie

schon jetzt. Auf p r o t e st a n t i s ch e m Gebiete wird ihr eine Wendung
zu der Tradition, zur autoritären Bibel, zum Dogma, zu allem,
was Ruhe zu gewähren scheint, entsprechen. Die Seelen sind von



— 122

Kampf und Wanderung ermüdet; sie mögen auch, das, was an
der Botschaft vom Reiche Gottes Forderung ist, nicht mehr
recht hören; die Kunde von der weltumgestaltenden Kraft des Gottesreiches

wird ihnen zn äußerlich, und zu angreifend. Dagegen sind
sie bereit, ihre Gottesferne, ihren Abfall, ihre Schuld zn gestehen
und sich aus einer so zerrissenen und fluchbeladenen Welt in irgendein
religiöses Asyl zu flüchten. Darum wird ihnen irgend ein Methodism

u s recht sein, der ihnen ein einfaches religiöses Schema anbietet,
das ihnen erlaubt, der Liuie des geringsten Widerstandes zu folgen,
Sie werden auch gerne irgend einem Pietismus zufallen, der
ihnen durch die Gnade alles eigene Tun abnimmt. Ein gewisser,
mehr oder weniger richtig verstandener Paulinismus und An-
gustinismus wird also große und leichte Siege feiern. Wenn
diese Ruhe gar in „religiös-sozialer" Form angeboten wird, wird
es Vielen am allerliebsten sein. Man kann dann zugleich kühn,
revolutionär und ketzerisch und doch ganz behaglich, harmlos und
offiziell sein.

Das alles werden wir erleben, erleben wir zum Teil schon.
Die steigende Flut des „religiösen Bedürfnisses" wird in Formen
und in Strombetten daherbrausen, die uns keineswegs immer
gefallen werden und die vom Reiche Gottes, das wir ersehnen,
stark abzulenken scheinen. Wir werden viel Religion haben statt
G o t t e s r e i ch.

Das alles wird auf dem Gebiete der Religion eine Analogie
zu den reaktionären Bewegungen auf dem politisch-sozialen
sein. Es wird sich wohl auch eine neue Verbindung zwischen beiden
herstellen. Diese Religiosität wird von ihrer vermeintlichen Innerlichkeit

aus zu einer Verteidigung des Bestehenden geneigt sein.
Seine revolutionäre Umgestaltung wird ihr zu oberflächlich
erscheinen, Sie wird das Kommen des Reiches auf eine Weife in
die Zukunft verlegen, daß es dem alten „Jenseits" verzweifelt ähnlich sieht.

Welches wird nnsere Stellung zu diesen Gruppen sein?
Was die Reaktionen von außen her betrifft, so haben wir

unfer Urteil schon angedeutet. Es sind zum Teil rsvsnmns, die

Nichts anderes wvllen, als erlöst in ihr Grab zurückkehren zu
dürfen. Dies gilt besvnders von den Erneuerungen des Heidentums.

Wir müssen bedenken, daß der Kampf zwischen Christentum

und Heidentum cin Prinzipienkampf und also soznsngen ewiger
Art ist. Jedenfalls ist das Heidentum nie ganz besiegt worden.
Zum Teil hat man es von außen her mit Gewalt niedergeworfen
und unterdrückt, zum Teil hat man ihm im Christentum selbst
einen Platz eingeräumt, ohne daß es doch zu der Versöhmmg
in einer höheren Einheit gekommen wäre. Darum ist es ganz in der
Ordnung, wenn dieser Gegner noch einmal Gelegenheit erhält, in
voller Freiheit seinen Streit wieder aufzunehmen. Christns kann
davon nur Gewinn haben. Es ist ein Zeichen, daß er lebt.



— 123 —

Das Letztere gilt auch von der Erscheinung des Antichristen-
tums. Es 'ist ein Zeichen, wie Christus das ist, wohin die Geschichte
drängt. Hier besteht freilich die Gefahr gewaltiger Verirrungen und
Tragödien; hier gilt es, die Augen fcharf offen zu halten, um die

oft fo schmale Linie zu erkennen, wo das Reich Christi und das des

Antichrist sich scheiden. Wir werden im übrigen sagen können!:
Jn dem Maße, als Christus fehlt, wird der Antichrist die Gemüter
erfassen können, in dem Maße aber, als Christus selbst Macht
gewinnt, verliert jener seinen Zauber. Er ist ein Kind unbefriedigter
Christussehnfucht, aber er muß vor Christus selbst sterben. Jn diefer
Wahrheit liegt vielleicht mehr Schlüssel für die Erscheinimgen unserer
Zeit und mehr Antwort auf ihre Fragen, als Viele wohl ahnen.

Was aber die Reaktionen innerhalb des Christentums selbst
betrifft, so müssen wir ihnen gegenüber die Ruhe zu bewahren
trachten. Sie werden ihre notwendige Rolle haben, wie die
Reaktionen auf dem politisch-sozialen Gebiet. Es könnte ohne sie wohl
geschehen, daß die religiöse Revolution in ihrem einseitigen
Vorwärtsstürmen einen großen Teil der Wahrheit übersähe. Diese müssen
dann jene Reaktionen durch ihren Widerstand wahren. So hat
einst die Reformation einen Teil der christlichen Wahrheit
übersehen, die der Katholizismus durch seinen Widerstand gehütet hat.
So hat noch früher das Christentum (das ja nicht Christus selbst
oder das Reich Gottes ist) die Wahrheit des Heidentums nicht völlig
in sich aufgenommen. Es mußten und müssen darum neue
Bewegungen kommen, synthetische Ueberbietungen der alten Gegensätze,

damit die'ganze Wahrheit Christi zur Geltung gelange. Auch
ist zu bedenken, daß die Seelen nach all der Veräußerlichung und
Ermüdung zunächst einer Sammlung und Erstarkung bedürfen. Eine
solche bieten ihnen vielleicht gerade diese antoritären und pietistischen
Ruheasyle. Wenn diese ihren Dienst getan haben, dann werden
die gestauten Fluten die Dämme zerbrechen nnd in Kraft
weiterstürmen, der Freiheit entgegen, die ihre Autorität irt fich selber
hat, nämlich im lebendigen Christus und seinem heiligen Geist,
Christus entgegen, der mehr ist, als Paulus und Augnstinus,
dem ganzen Reiche Gottes entgegen. Auch dies ist, also
Vorbereitung, auch der Widerstand hilft und auch diese Reaktion erzeugt,
diesmal auf eine heilsame Weise, die Revolution.

Damit seien diese Betrachtungen „Zur Lage" abgeschloffen.
Sie sind ein individuelles Bekenntnis: auf diese Weise sieht der
Verfasser zur Zeit die Dinge, so beurteilt er das, was geschieht Und
das, was kommt. Er will seine Art auch diesmal niemanden
aufdrängen. Aber er kann vielleicht doch einigen Andern den Dienst
tun, daß sie selbst im Wirrwar der Zeit nicht versinken, fondern
darin leitende Linien sehen; daß sie darob getröstet und ermutigt



— 124 —

werden, weil diese Linien a u fw ä r ts führen, und daß es ihnen
eher möglich ist> den Ort zu erkennen, wo sie selbst für Kampf
und Arbeit hingehören.

Jn der Tat ordnet sich so das Chaos. „Die Erde war wüste
und leer", aber: „Der Geist Gottes schwebte über den Waffern."
Der Wirrwar der Erscheinungen ordnete sich zu Gruppen, die

zu Kampfesgruppen werden. Anf dem politischen Gebiete wie
auf dem sozialen stellen sich die Vertreter einer alten und neuen
Welt gegenüber. Reaktion und Revolution streiten sich um das
Feld, irr mannigfach verschlungenen Kampfesstellungen. Ihr Streit
hat den Sinn, die höhere Wahrheit ans Licht zu schaffen und drängt
über alle politischen, sozialen und religiösen Formen weiter bis
zu einem höchsten Punkt: Christus allein bedeutet das letzte lösende
Wort. Auf ihn weisen alle Nöte und alle Fragen hin. Sein
Reich erhebt sich aus dem Chaos. Die religiöse Revolution, die
zu ihm führt, vollendet jede andere und erlöst sie damit auch von
ihrem Irrtum.

Und hier ist die Stätte, wo letztlich der Kampf der Zeit
entschieden wird. L. Ragaz.

«orttübling.
Wie ist die Welt fo eigen;
Ich weiß nicht, was sie will.
Sie schafft in heil'gem Schweigen
Ein Großes froh und still.

Weiß ich denn, was will werden,
So stolz, so weit und schlicht?
Es wandelt über Erden
Wie ein geheimes Licht.

Mein Bestes kommt. Mein Leben
— das schau' ich froh nnd klar —
das wird mir erst gegeben
Uebergroß und wunderbar.

Ich weiß nicht, was will werden,
Das fasset kein Verstand.
Mit heimlichen Gebärden
Weist's mich in heil'ges Land.

Arthur Pfenninger.


	Der religiöse Kampf : zur Lage (viertes Stück)

