
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 13 (1919)

Heft: 1

Artikel: Vom Recht und Unrecht der materialistischen Geschichtsbetrachtung :
Teil I und II

Autor: Lejeune, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134470

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134470
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 4 —

llom «ecdt una Unrecdt Ser materiali5l!scden

Sescdicbtsdetracbtung.^

i.

U^S kennzeichnet die Aufklärungsphilosophie, ivie sie

>v zumal von jenen französischen Schriftstellern des 18. Jahr-
Hunderts vertreten lourde, die die Revolution literarisch

vorbereiteten, daß sie rein rationalistisch und doktrinär das gesellschaftliche
Leben beurteiltes) Wie diese Philosophen naiv rationalistisch ihre
„natürliche Religion" konstruierten, die tatsächlich überall eher, als
in der Natur, d. h. hier im konkreten geschichtlichen Leben,, zu finden
ist, so konstruierten sie uach ihren Vernunftideen auch ein Natur-
recht, einen V e r n u n s t st u a t und eine vernünftige
Gesellschaftsordnung; an dieser Vernunftkonstruktion maßen
sie die bestehende Gesellschaftsordnung und den bestehenden Staat
uud forderten, soweit diese dem Maßstabe iiicht entsprachen, deren
Revolutionierung. Diese vernünftig«! Literateurevolutionäre glaubten
die Wirklichkeit einfach nach ihren Formeln formell iind init der

Verkündigung ihrer Gesellschaftsidcale die bestehende verkehrte
Ordnung in die vernünftige, der Natur des Menschen und allen ewigen,
Gesetzen entsprechende Ordnung umwanoeln zn können. Ihre Lehren
fanden zumal in den obersten Schichten des Bürgertums großen
Anklang, finden wir doch dort am Vorabend der Revolution lenen
naiven Glauben an das neue „Evaugelium nach Jean-Jacaues"
Rousseau« „(^outrut 8oeis,l" spielte tatsächlich die Rolle einer neuen
Bibel — über den Carlyle leise spottet. Es galt nur, die neue,
venrünftigc Konstitution zu machen, um aus dem Reiche des

Unrechts, der Unterdrückung und der Privilegien in das der Freiheit
und Gleichheit und der erst jetzt entdeckten Menschenrechte zu gelangen.

Wollte man wirklich die französische Revolution einfach aus
der vorangegangenen literarischen Revolution nnd diesem Glauben

'1 Referat, gehalten an der evangelisch-rätischen Synode zu Fetan, Juni
1918. Der Zuhörerkreis ließ es angebracht erscheinen, vor allem das Recht der
materialistischen Geschichtsbetrachtung zu betonen. Dem gegenüber mußte die
Darstellung meiner eigenen, in wesentlichen Punkten der materialistischen entgegengesetzten

Geschichtsbetrachtung zurücktreten. Es sei drum zur Ergänzung der
vorliegenden Ausführungen auf meinen Vortrag über „das Schöpferische in der
Geschichte« (Bericht der XXII. christlichen Studentenkonferenz in Aarau 1918, Verlag
von A. Francke, Bern) hingewiesen. Der Umstand, daß ich vor allem das Recht
des Geschichtsmaterialismus betonen wollte, ohne doch selber auf seinem Boden zu
stehen, bewog mich, in der Darstellung und Begründung des Geschichtsmaterialismus,
vor allem dessen Vertreter selber sprechen zu lassen.

2) Vgl. hiezu Engels, „Dührings Umwälzung der Wissenschaft" oder „Die
Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft", an den sich unsere
Darstellung teilweise anschließt.



— » —

air das neue Evangelium der Vernunft herleiten, dann müßte einen
diese Fleischwerdung des Wortes freilich sehr enttäuschen. Denn bei
näherer Betrachtung dieser mächtigen Bewegung, vor allem ibrer
offiziellen Organe und des schließlichen Ergebnisses, müssen wir dem

llrteil Engels ' Recht geben, „daß dies Reich der Vernunft weiter
nichts war, als das idealisierte Reich der Bourgeoisie; daß die
ewige Gerechtigkeit ihre Verwirklichung fand in der Bourgeoisiejustiz;
daß die Gleichheit hinauslief auf die bürgerliche Gleichheit vor dem
Gesetz - oder sogar nicht einmal diese! daß als eins der wesentlichen

Menschenrechte proklamiert wurde — das bürgerliche Eigentum,

uud daß der Vernunftstaat ins Leben trat als bürgerliche
demokratische Rupublik."^) Besonders ernüchtern muß einen
zumal das Berhalten all der Kämpfer für Freiheit und Menfchenrecht
gegenüber den Forderungen der großen Massen der Geknechteten,
gegenüber der Bevölkerung der Faubourgs in den Städten und den
Bauern auf dem Lande, in denen doch die eigentliche Kraft der
Revolution lag. Die neue Vernunftgesellschaft, die aus der Revolution

hervorging, enttäuscht bitter, weist sie doch einen noch viel
schlimmeren Gegensatz von Arm und Reich auf, nachdem sich in
ihr erst einmal die kapitalistische Ordnung ungehemmt entfalten
konnte. Erst in ihr ^entwickeltes sich das Proletariat in seiner
eigentlichen, furchtbaren Gestalt und bedeutete dabei doch einen
unentbehrlichen Bestandteil derselben. Die soziale Ungleichheit ließ
die bloß politische Gleichheit immer mehr als recht dürftigen Werten
erscheinen; das mit dem Kapitalismus gegebene moderne Sklaventum

des Lohnarbeiters gab der „Freiheit" eine eigenartige Beleuchtung

und die Brüderlichkeitsparole nahm sich seltsam ans auf dem

Hinlergrund der Ausbeutung nnd des Konkurrenzkampfes. „Kurz«
um, verglichen mit den prunkhaften Verheißungen der Aufklärer,
erwiesen sich die durch den „Sieg der Vernunft" hergestellten
gesellschaftlichen und politischen Einrichtungen als bitter enttäuschende
Zerrbilder"^), und das Schicksal, das i>ie schönen, glatten Formeln
im Verlaufe der Revolution durch die rauhe Wirklichkeit und die
eigentlichen Triebkräfte des Lebens erlitten, mußte den Optimismus
der Aufklärer tief erschüttern.

Die Erfahrungen der Revolutionszeit führten denn auch zu der
Erkenntnis, daß sich die Geschichte nicht doktrinär regeln läßt, daß
man nicht einfach mit seinen fertigen Jdeengebilden von außen her
kritisierend und revolutionierend an die bestehenden Staats- und
Gesellschaftsordnungen herantreten darf, daß vielmehr andere, in der
Tiefe wirkende Kräfte, von bestimmendem Einfluß auf das geschicht-

') Engels, Anti-Dühring. S, 2, Eine wuchtige Bestätigung findet diese
Beurteilung der französischen Revolution besonders durch Kropotkins Werk über
dieselbe, «ber auch Carlyle war nicht blind für diese Tatsache,

') Vgl, Engels, Anti-Dühring, S, 275,



— 6 —

liche Leben sind. So setzte sich denn auch seit dcm Beginn des
19. Jahrhunderts gegenüber jenem rationalistischen und naiv
revolutionären Denken der Aufklärung eine gänzlich neue Beurteilung
der Gefchichte durch,') Mit realistischem Blick erfaßte man die
Zusammenhänge, in denen die herrschenden Ordnungen stehen, nnd
aus denen sie'hervorwachsen. Es sind zum Teil dieselben Männer,
die in Philosophie und Theologie dcn AufklärungsrntionalismuS
überwanden, welche auch hicr iu der Beurteilung des gesellschaftlichen
Lebens über ihn hinausgelangen. So sucht bereits Kant die
Geschichte als eine gesetzmäßige Entwicklnng zu begreifen, die ihrem
Ziele notwendig entgegentreibt, ohne dabei durch die Ideen und
Absichten der Menschen in ihrem Laufe gestört zu werden, dn diese

vielmehr, „indem sie ihre eigene Absicht verfolgen, unbemerkt an
der Natnrabsicht, die ihnen selbst unbekannt ist, als an einem
Leitfaden fortgehen."-) Kaut stellt den Menschen nicht nach Art der
Anfklärnngsphilofophie mit seinen Idealen dem geschichtlichen Leben
gegenüber, a's könnte dieser die Geschichte in freier Zwecktätigkeit
gestallen, sondern stellt ihn in die gegebenen Zusammenhänge hinein
und sucht seine Entwicklung ans seiner Nnturaulagc und seinen
materiellen Bedürfnissen und gerade ans seinen uiedrigsteu Instinkten
heraus zu begreifend) Derselbe Schleiermacher ferner, der in
seinen „Reden über die Religio»" mit der Vernunftkvnstruktion der
„natürlichen Religion" aufräumte und die positive Religion in ihr Recht
einsetzte, tritt mit diesem für das konkrete geschichtliche Leben offenen
Blick auch nit das Recht heran nnd definiert cs sehr nüchtern nls „das
Aussprechen der bestehenden Verhältnisse"') Jn der Slantsverfnssung
seheu die Vertreter der neuen Denkweise den Ausdruck dcr jeweils
herrschenden Machtverhältnisse und betonen die engen Zusammenhänge

zwischen ihr und den allgemeinen gesellschaftlichen Zuständen,
Dieser Rea isnius steht der materialistischen Geschichtsauffassung von
Marx, und Engels schon sehr nahe, wenn Guizot von den „materiellen

Existenzbedingungen" als dem entscheidenden Faktor des Gc-
sellschaflslebcns sprich! uud dic Klnsscnkämpfc nls dcn Inhalt der
modernen Geschichte bezeichnet nnd wenn überhanpt die Geschichte
verstanden ivird als dcr Uniwandlnngsprozeß der Machtverhältnisse,

der im steten Kampfe der entgegengesetzten Interessen
sich vollziehe. ") Ini Gegensatz znr Anfklärnngsphilofophie sticht man
nicht noch einen „natürlichen" oder vernünftigen Gesellschaftsznstand
neben dem tatsächlich bestehende,:, den cs dann cinznfnhrcn gälte,

') Vgl. hiezu Sombart, „Sozialismus und soziale Bewegung", S. 55 ff.
2) Kant, „Idee znr allgemeinen Geschichte in wellbürgerlicher Absicht."
^) Vgl. den Aufsatz über Kant in Max Adler, „Wegweiser, Studien zur

G?istesgeschichte des Sozialismus."
Zitiert bei Sombart,

') Vgl, Sombart,



— 7 —

sondern sucht vielmehr den bestehenden als den natürlichen und
vernünftigen, d. h. als den mit dem Stand der Entwicklung
notwendig gegebenen zu begreifen. Seinen Höhepunkt sand dieses Denken
in Hegel, der ja eben darlegen möchte, daß „alles, was ist,
vernünftig ift". Hegel erweist sich in diesem Bestreben als cin
großer Rcalist mit genialem Blick für die geschichtlichen Zusammenhänge

und die Entwicklung in der Geschichte. Nur als solcher
Realist vermochte er den jungen Marx in den Bann'seiner
Philosophien ziehen und in dieser Seite seines Denkens liegt es begründet,
daß Marx auch als Begründer des Geschichtsmaterialismus noch
überzeugt war, die Grundwahrheit derselben zu vertreten. ')

Freilich, um von diesem historischen Realismus wirklich zum
Standpunkt Marx' zn gelangen, müssen wir noch eine gänzlich
andersartige Geistesbewegung herbeiziehen, die auf ihn einwirkte,
nämlich den sogenannten utopischen Sozialismus vom
Anfang des l9. Jahrhunderts. So sehr dessen Vertreter formell noch
durchaus auf dem Buden der nativnaltstischcn Gesellschafrsphilosophie der

Aufklärung standen, wie diese die eigentlichen Triebkräfte des sozialen
Lebens noch nicht erkannten und dieses doktrinär gestalten zu könnten
vermeinten, so unterschieden sie sich doch durch den Inhalt ihrer
Verkündigung gründlich vom politischen Liberalismus der
Revolutionszeit. Diese Männer ließen sich durch die glänzenden Parolen
der Revolution nicht blenden, sondern durchschauten die oben
erwähnte große Täuschung/ Saint-Simon erkennt den Unterschied

zwischen politischer und sozialer Verfassung und betont die
relative Nebensächlichkeit der ersteren gegenüber dcr letzteren. Im
Gegensatz zum wesentlich nur politischen Denken feiner Zeit gilt
ihm das Soziale als die Grundlage alles Politischen, weshalb er
den bloß politischen Menschenrechten und der Freiheitsforderung
des politischen Liberalismus wenig Wert beimißt.^) Fourier
geißelt mit bitterem Sarkasmus die Vernnnftherrlichkeit, die durch
die Revolution hätte herbeigeführt werden sollen und stellt den
hochtrabenden Worten der Revolutionsphilosophen die tatsächliche'
Wirklichkeit gegenüber. Owen mißt den politischen Reformen wenig
Bedeutung zu nnd verlangt ökonomische und betritt selber diesen
Weg voller Hingabe und Tatkraft. So sehen sie alle das' tief
Ungenügende der bloß politischen Neugestaltung und der neuen
bürgerlichen Gesellschaft und treten mit neuen revolutionären Ideen
an die revolutionierte Gesellschaft heran. Dieser der neuen
kapitalistischen Gesellschaftsordnung gegenüber revolutionäre Sozialismus
der „Utopisten" verbindet sich in Marx mit dem nenen geschichtlichen
Realismus, wodurch jener Sozialismus seine rationalistische und
damit eben utopistische Form abstreift, jener Realismus aber eine

Vgl. Max Adler, „Marx als Denker". '

2) Vgl. Max Adlers Aufsatz über Saint-Simon, „Wegweiser",



neue Wendung nimmt. Diese beiden Quellen des Marxismus werden
durch Engels selbst deutlich bezeichnet: „Wir sind stolz daraus,
daß wir abstammen nicht nur von Saint-Simon, Fourier und
Owen, sondern auch vou Kaut uud Hegel."')

Die neue realistische Geschichtsbetrachtung hatte bei allen ihren
Vertretern eine durchaus konservative nud antirevolutionäre, bei manchen

im Dienste der Restauration stehenden sogar eine reaktionäre,
gegen den Liberalismus der Revolutionszeit gerichtete Tendenz.
Einem Guizot oder auch Hegel z. B. dient die neue Gcschichtsanffnsfnng
zur Rechtfertigung des Bestehenden; es ist die Beleuchtung der
bestehendet: Verhältnisse voll der Seite derer, die die Macht haben und
diese gegen weitere Umwälzungen aufrecht erhalten möchten, während
umgekehrt gerade das dem ganzen theoretischen und praktischen
Lebenswerk Marx' seine hohe ethische Bedeutung gibt, daß er diese
Machtverhältnisse vom Standpunkt der Unterdrückten nils betrachtet,
daß er nicht, wie so viele Vertreter der „objektiven Wissenschaft"
gerade unter den Historikern nnd Oekonomen als ein Advokat der
Besitzenden und Herrschenden auftritt, sondern - - wie die Propheten
Israels! nls der Anwnlt der Armen lind Geknechteten, Bei
Marx tritt die neue l^eschichtsbetrachtnng eben in den Dienst des
Sozialismus, wobei dieser trotz der realistischen Begründnug nichts
von feiner revolntionären Art einbüßt. Diesc revolutionäre Art steht

nuch uicht in, Wid.-rspruch zu dem neuen entwicklungsgcschichtlichcn
Denken, sondern macht vielmehr erst völlig Ernst mit diesem,, Marx
kann sich mit dein Nachweis der geschichtlichen Notwendigkeit imd
Bedingtheit des Bestehenden nicht bei diesem bernhigen, sondern
wendet den Entwicklnngsgedanken nnch, ja vor allem, gegell das
Bestehende in der Wirtschasts-, Gesellschafts- und Staatsordnung,
das ihm uur nls ein vorläufiges Ucbergangsstadium gellen kann.
Es berührt einen ja immer etivas komisch, wie Hegel iii echter
Dialektik einen erst dnrch all die nufeiuauder folgenden Systeme
führt, uin mit einem Male beim eigenen System, als deni definitiven
Abschluß der Entwicklnng, den dialektischcn Prozeß zur Ruhe kommen

zn lassen, oder wie er einen durch alle Umwälzungen der Gefchichte hin-
diirchführt und dann schließlich beim prenßischen Staat wie beim
realisierten Sinn der Geschichte stehen läßt. Diesen Gegensatz zwischen der

eigenen revolutiouäreu Dialektik und der in kvuservativcm Sinn angewendeten

bei Hegel spricht Marx selber aus's deutlichste nus: „Jn ihrer
mystifizierten Forni ward die Dialektik deutsche Mode, weil sie dns
Bestehende zu verklären schien: in ihrer rationellen Gestalt ist sie
dem Bürgertum ein Aergernis und ein Greuel, iveil sie in dem
positiven Verständnis des Bestehenden zugleich auch das Verständnis
seiner Negation, seines notwendigen Untergangs einschließt, jede

') Vorrede zur „Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft,"



s, — '

gewordene Form im Muße der Bewegung, also auch nach ihrer ver
gänglichen Seite auffaßt, sich durch nichts imponieren läßt, ihrem
Wesen nach kritisch und revolutionär ist,"')

Doch dürfen wir in Marx' Stellung zur Gefchichte nicht
etwa bloß eine geschickte Kombination zwischen dem Hegel'schen
Denken und den sozialistischen Jdeeu sehen, würde eiuc solche doch

auch noch nicht zur materialistischen Geschichtsbetrachtung führen.
Marx grübelte seine neue, Geschichtsauffassung nicht nns
gegebenen Ideen, souderu las sie nns der aktuellen Ge'chichte
heraus, die cr jn wic wenige miterlebte. Unter den Erfahrungen
der Gegenivart eröffnete sich ihm die Erkenntnis, welche eminente
Bedeutung die Klassenkämpfe im geschichtlichen Lebeu haben. Nachdem

schon Saint-Simon auf die Bedeutung des Gegensatzes zwischen
Feudalismus und Jndnstrialismus für die mittelalterliche und
neuere Geschichte hiugewiesen nnd den neuen Klassenkampf zwischcn

Bourgeoisie und Proletariat im Terreur der französischen
Revolution' erkannt hatte, wnrde Marx, namentlich dnrch dcn ersten
Arbeiteraufstand in Lyon nnd die englische Chartistcnbcwcgung,
auf jenen tiefen Klasscngegeitsntz innerhalb der neuen kapitalistischen,
Gesellschaftsordnnng nnfmerksam, der sich zugleich mit der Entsnl-
tung der modernen Industrie entwickelte nnd immer mehr in den

Vordergrund der geschichtlichen Ereignisse trat. Geleitet vou dieicr
Erkenntnis untersuchte er nnn, wie nns Engels bcrichtcl, dic
Geschichte, uud „da zeigte sich, daß alle bisherig elG e s chich t e,
mit Ausnahme d er Urzu st ände, die Geschichte vvn
Klassenkämpfen war, daß diese einander bekämpfenden

Klassen der Gesellschaft jedesmalErzeug-
nisscder ökvnomifchen Verhältnisse ihrer Epoche
sind; daß alsv die jedesmalige ökvnumischeStru k-
tur der Gesellschaft die reale Grundlage bildet,
aus der der gesamte Ueberbau 0er rechtlichen und
politischen Einrichtungen, sowie dcr religiösen,
philosophischen nnd sonstigen V u r st e l l u n g s w e i s e

eines geschichtlichen Zeitabschnittes in letzter
Instanz zu erklären sind."-) Diese neue Betrachtung ging aus
eitiem ueueu realistischen Eindringen ins geschichtliche Leben hervor,
wie es Hegel noch völlig fremd ivar, wohl aber dlirch Saint-Simon
und dessen Schüler Comte vorbereitet wurde. Die neue Geschichtsauffassung

gestaltete sich sogar gerade im bewußten Gegensatz zur
idealistischen Hegels aus. „Die alte idealistische Geschichtsauffassung kannte
keine auf materiellen Interessen beruhenden Klassenkämpfe, überhaupt
keine materiellen Interessen: die Produktiv« wie alle ökonomischen

') Vorrede zu Bd. I des „Kapital". Vgl. auch Engels Ausführungen über
Hegel im Anti-Dühring und vor allem im l, Kapitel seiner Schrift über Feuerbach,

2) Anti-Dühring S, 11 f.



— 10 -
Verhältnisse kamen in ihr nur so nebenbei als untergeordnete
Elemente der „Kulturgeschichte" vor.') Im Gegensatz hiezu kam Marx
in seiner kritischen Revision der Hegel'schen Rechtspsilolophie zu dem
Ergebnis, „daß Rechtsverhältnisse wie Staatsformen weder aus sich

felbst zu begreifen sind, noch aus der sogenannten allgemeinen
Entwicklung des menschlichen Geistes, sondern vielmehr in den materiellen
Lebensverhältnissen wurzeln und daß daher die Anatomie der Gesellschaft

in der politischen Oekonomie zu suchen ist. "2) Dieser Anatomie
wandte er sich nun zu und saßte schließlich das Resultat seiner
Untersuchungen in den für die Formulierung des Geschichtsmaterialismus
klassischen Worten zusammen: „Jn der gesellschaftlichen Produktion
ihres Lebens gehen die Menschen bestimmte, notwendige, von ihrem
Willen unabhängige Verhältnisse ein, Produktionsverhältnisse, die einer
bestimmten Entwicklungsstufe ihrer materiellen Produktionskräfte
entsprechen. Die Gefamtheit dieser Produktion s
Verhältnisse bildet die ökonomische Struktur der
Gesellschaft, die reale Basis, worauf sich ein juristischer

und politischer Ueberbau erhebt und welcher
bestimmte gesellschaftliche Bewußtseinsformen
entsprechen. Die Produktons weife des materiellen
Lebens bedingt den sozialen, politischen und gei-
stigen Lebensprozeß überhaupt. Es ist nicht das
Bewußtseinder Menschen, das ihr Sein,
sondern umgekehrt ihr gesellschaftliches Sein, das
ihr Bewußtsein bestimmt. Auf einer gewissen Stufe ihrer
Entwicklung geraten die materiellen Produktionskräfte der Gesellschaft
in Widerspruch mit den vorhandenen Produktionsverhältnissen, oder
— was nur ein juristischer Ausoruck dafür ist — mit den
Eigentumsverhältnissen, innerhalb deren sie sich bisher bewegt hatten. Es
tritt dann eine Epoche sozialer Revolution ein. Mit der Verändern

ng der ökonomischen Grundlage wälzt sich der ganze un-
geheureUeberbaulangfameroderrascheru m."^) Der
Geschichtsmaterialismus bezieht also die ökonomischen, sozialen,
politischen und ideellen Vorgänge aufeinander und läßt in diesem
organischen Zusammenhang die ökonomischen die bestimmende,
grundlegende Rolle spielen. Wenn auch Marx diese seine Geschichtsauffassung

nie in systematischer Weise dargelegt und auf die großen
geschichtlichen Bewegungen ausführlich angewendet hat, so liegt sie doch

seinem ganzen Schaffen zu Grunde. Wir begegnen ihr in einer Reihe
historischer Schriften über die Zeit von 1848^), in denen stets wieder

') Anti-Düring S. 11 f.
2) Marx, Vorwort zur „Kritik der politischen Oekonomie".
°) Vorwort zur „Kritik der politischen Oekonomie".
4) „Die Klassenkämpfe in Frankreich 1848-50"; „Der 13. Brumaire des

Louis Bonaparte"; „Revolution und Kontre-Revolution in Deutfchland,"



— 11 —

auf die tiefsten, eben materiellen Triebkräfte der Geschichte hingewiesen
wird. Sie liegt auch dem „Kapital", dieser „Bibel des Proletariats"
zu Grunde, das drumI nicht flammende Proteste, himmelstürmende
Ideale, packende AufrufeIoder Beschreibungen^ jenes von unwissenden
bürgerlichen Politikern und Journalisten so viel zitierten Zukunftstaates
gibt, sondern das ökonomische Bewegungsgesetz der modernen
kapitalistischen Gesellschaft enthüllt und damit dem Proletariat das Bewußtsein

seiner Lage und die Einsicht in die Bedingungen seiner Befreiung
vermittelt. Denn gerade auch sein Appell an das Proletariat gründet

sich auf den Geschichtsmaterialismus. Der Sozialismus, den er
verkündet, will nicht mehr eine doktrinäre Theorie fein, „die dem
sozialen Leben vorausschreitet mit eigenmächtigen Gedanken^und
Einfällen", sondern die Konsequenz des ökonomischen Prozesses, „die reale
Gesetzmäßigkeit des sozialen Lebens selbst, nur ins Bewußtsein erhoben."')
Es handelt sich nach Marx „nicht um die Durchführung irgend eines
utopischen Systems, sondern um die selbstbewußte Teilnahme an dem
unter unsern Augen vor stch gehenden Umwälzungsprozeß der
Gesellschaft."^ So hat jenes. durch die Tagespolitik^ etwas abgebrauchte
Wort vom „klassenbewußten Arbeiter" in diesem Zusammenhang eine
tiefe Bedeutung, und auch die Aktion, zn der Marx das Proletariat
aufruft, entspricht dem geschichtsmaterialistischen Standpunkt ; sie ist
vorerst vor allem die Konzentration der eigenen, mit den ökonomischen
Verhältnissen gegebenen Kräfte, d. h. eben die Organisation. Eine
Anwendung seiner geschichtsmaterialistischen Auffassung M es auch,
wenn er immer wieder den Pseudogeist des sogenannten Geisteslebens
entschleiert und auch hier „zum Bewußtsein bringt, was ist", d. h. die
sehr materiellen Grundlagen all der schönen „Ideologien" bloßlegt.
Auch der stegesgewiße Zukunftsglaube des Modernen Sozialismus
gründet sich ganz auf den Geschichtsmaterialismus, auf die in der
ökonomischen Entwicklung gegebenen materiellen Tatsachen und nicht auf
irgendwelche idealen Ueberzeugungen vom schließlichen Sieg der Gerechtigkeit

auf Erden. Die materialistische Geschichtsauffassung mündet
aus in eine gewaltige Geschichtsdeutung, die das Ziel der geschichtlichen

Entwicklung in einem Zustand der menschlichen Gesellschaft sieht,
da diese durch die ökonomische Umgestaltung, vor allem durch die Ueber-
leitung der modernen, voll entfalteten Produktionskräfte aus den
Händen der Kapitalistenklasse in die der Gemeinschaft, befreit ist von
der Herrschaft der materiellen Verhältnisse und den darin wurzelnden
sozialen und politischen Zuständen des Klassengegensatzes und der
Klassenherrschaft und die Beherrschung des Materiellen auch ein echtes
freies und allen zugängliches Geistesleben ermöglicht; wo überhaupt
die Meuscheu, indem sie aus Sklaven der Materie deren Lenker ge-

') Adler „Marx als Denker" S. 35.

2) Streitschrift gegen Vogt, zit, bei Adler S, 44,



— 12 —

worden sind, aus dem Reich der Notwendigkeit in das der Freiheit
treten und nun erst ihre Geschichte^selber bewußt gestalten.')

Mit dieser materialistischen Geschichtsauffassung haben wir uus
allerdings weit entfernt von Hegels Geschichtsphilosophie, und doch ist
der Zusammenhang mit Hegel noch deutlich/) Bei Hegel wie Marx
stnden wir den Grundgedanken jener immanenten Entwicklung, die mit
innerer Notwendigkeit durch alle Kämpfe hindurch dem einen, in der
Entwicklung bereits gesetzten Ziele zutreibt. Was aber Hegels
Geschichtsidealismus in den Geschichtsmäterialismus umschlagen ließ, ist
das Eine, Entscheidende, daß die Hegel'sche Selbstbewegung des absoluten
Geistes durch die ökonomischen Kräfte und die soziale Gesetzlichkeit
ersetzt wurde; die Idee wird entthront und an ihre Stelle tritt die
Bestimmung durch die materiellen Verhältnisse. Diesen Gegensatz
charakterisiert Marx selber: „Meine dialektische Methode ist der Grundlage
nach das direkte Gegenteil der Hegel'schen. Für Hegel ist der
Denkprozeß (die „Idee") der Demiurg des Wirklichen, das nur feine äu
ßere Erscheinung bildet; bei mir ist umgekehrt das Ideelle nichts
anderes, als das im Menschenkopf umgefetzte und übersetzte Materielle.

Man muß die Dialektik, die bei Hegel auf dem Kopf steht,
umstülpen, um den rationellen Kern zu entdecken."^ Dieser „Materialismus"

der Marx'schen Geschichtsauffassung hat aber nichts zn tun
mit dem vulgären philosophischen Materialismus. Es handelt sich

hier nicht uin metaphysische Theorien über, das Verhältnis von
Geist und Materie, sondern um historisch-wissenschaftliche Feststellungen
über die Bedingtheit des sozialen, politischen und geistigen Lebens
durch die ökonomischen Verhältnisse. Das „Materielle" bei Marx
ist ja auch etwas durchaus anderes als die Materie der Naturwissenschaft;

es ist nichts Totes, Dingliches, sondern — wie es ja as
der angeführten Hauptstelle deutlich hervorgeht — ein Lebensverhältnis,"

das die Menschen, je nach ihrer Entwicklungsstufe,
eingehen müssen; es ist also selber fchon etwas Menschliches, wenn es

auch die unterste Stufe menschlicher Lebensäußerungen darstellt, wo
nach alles auf die Befriedigung der natürlichen Lebensbedürfnisse
gerichtet ist. Diesen „Materialismus" vertritt auch Kant in seiner
Geschichtsphilosophie, indem er den Menschen in seine lmtürlichen
Zusammenhänge hineinstellt und nicht losgelöst von diefen betrachtet,
ohne daß deshalb Kant je als Materialist bezeichnet wurde. Die
irreführende Bezeichnung ist aus ihrem historischen Ursprung heraus
zu verstehen: „materialistisch" nennt Marx seine Geschichtsbetrachtuug
im Gegensatz zur „idealistischen" Hegels; gegenüber Hegels spekulativer,

von der Idee ausgehenden Art will er ganz auf die in der

'1 Vgl, Engels. Anti-Dnhring. S, !Dö f.

-, Vgl. hiczu Max Adler, „Marx als Denker" und «Marxistische Probleme",

Borwort zu Bd. I des „Kapital".



- 13 -
tatsächlichen Geschichte gegebene Erfahrung abstellen. Der
Geschichtsmäterialismus lehrt nicht, dasz das. soziale, politische und vor allem
geistige Leben durch das Materielle erzeugt werde, wie wenn
dieses eine eigene, ja die einzige schöpferische Potenz darstellte; es

handelt sich stets nur um ein Bedingen und Bestimmen: die
materiellen Verhältnisse liefern die Grundlage, an welche die höheren
Lebensäußerungen, die ihre Kraft in sich selber tragen, bei ihrem Aufbau

gebunden sind/')
Mit Hegel teilt Marx den Gedanken der historischen Notwendigkeit,

wenn er diese auch auf andere Kräfte gründet und mit andern
Mitteln sich auswirken läßt. So wie Hegel in der Geschichte die
wahrhafte Theodieee sieht, so vertraut auch Marx mit unbedingter
Zuversicht dem von innerer Notwendigkeit getriebenen, geschichtlichen

Prozeß. Und gerade die Gewißheit, den Sinn der geschichtlichen
Entwicklung erkannt zu haben und mit dem eigenen Wollen nur im
Dienst dieses sich notwendig durchsetzenden Sinnes zn stehen, machte
Marx zum Propheten und seine „Wissenschaft" znm Erwecknngsruf,
der die stumpf und dumpf dahinlebenden Proletariermassen zu neuer
Hoffnung aufleben ließ. Marx ist nicht nur der unerbittliche, wuchtige

Kritiker des Bestehenden, er tritt auch nicht nnr mit Aufrufen
und Forderungen vor das Volk, sondern gibt ihm in erster Linie
etwas: neuen Glauben, neue Hoffnung nnd damit nenes Leben.
Indem er dem Proletariat die. Einsicht in die tatsächliche
Entwicklungstendenz der Geschichte vermittelte, lehrte er es zugleich fich felbst
als den entscheidenden Entwicklungsfaktor erkennen, der dazu berufen
ist, die neue Gesellschaft, auf die die, Entwicklung hintreibt,
herbeizuführen. Gerade, weil diese Berufung sich nicht auf schöne
Träumereien und luftige Utopien gründete, fondern anf wissenschaftliche
Erkenntnis fester Tatsachen und Bewegungen, vermochte sie die
Massen aufzurütteln; weil hier die Thecrie nur die bewußtgewordene
Gesetzmäßigkeit des sozialen Lebens selbst sein wollte, konnte sie in
die zielbewußte Aktion zur Umgestaltung der Gefellschaft umschlagen
und von hier aus verstehen wir „die Entwicklung des Sozialismus
von der Utopie zur Wissenschaft", die Marx nach dem Titel der
Engels'schen Schrift bewirkte, als einen gewaltigen Fortschritt. Es
ist wirklich eine neue Prädestinationslehre - mit Recht nannte man
den Marxismus einen „Calvinismus ohne Gott"! ^ und wie einst
der Calvinismus gerade mit feiner scheinbar alle Eigentätigkeit

'> Bgl. hiezu Adler, „Marxistische Probleme", besonders den Aufsatz über
„das Formalpsychische im historischen Materialismus," Adler wendet sich gerade
als Marxist gegen jene Mißdeutung des Geschichtsmaterialismus in tatsächlich
materialistischem Sinn, wie sie sich bei Gegnern und Anhängern des Marxismus
findet. Schon Marx' eigene Auseinandersetzung mit dem Materialismus (vgl. z. B,
seine Thesen über Feuerbach) wie auch die Besinnung auf seine von ihm selber stets
festgehaltene geistige Abstammung von der idealistischen Philosophie sollte vor jener
falschen Deutung der materialistischen Geschichtsauffassung bewahren.



— 14 —

des Menschen ausschließenden Lehre seine Anhänger znr höchsten
Aktivität beseelte, so gab auch, hier das seste Berufnngsbewnßtsein
dem Proletariat seine Begeisterung und Tatkraft. Freilich kann
es einem nicht verborgen bleiben, daß gerade von dieser Kraftquelle
her auch eine lähmende Wirkung ausgehen kann, daß jene
„Entwicklung von der Utopie zur Wissenschaft" gar leicht zu derjenigen
vom Glauben zum Wissen werden kann, bei der einst die mächtige
urchristliche Bewegung erstarrte. Sobald einmal der Glaube zum
bloßen Glaubenssatz, und die Gewißheit zum bloßen Wissen wird,
ist es vorbei mit jener begeisternden, zur Tat treibenden Wirkung,
denn das bloße Wissen, das sich von dem einmal erkannten Gegenstand

loslöst und ihm als fertigem Objekt „objektiv" gegenübersteht,
vergißt, daß die Geschichte kein solches für sich bestehendes, losgelöst
vom Menschen wirkendes Wesen ist; die bloße Gläubigkeit übersieht
in ihrem starren Festhalten am festen Glaubenssatz, daß dieser seine

Wahrheit nur vom lebendigen Leben bezieht, daß die Geschichte nnr
von glaubenden, wollenden und handelnden Menschen vorwärtsgetragen

wird. Daß hier eine große Gefahr für den Marxismus
vorliegt und daß er diefer in weitem Maße erlegen ist, trat in
seiner eigenen Geschichte nur allzu deutlich hervor.

II.

Daß der materialistischen Geschichtsauffassung eine große Wahrheit

zugrunde liege, ist fchon bei der Forschungsart Marx' zu erwarten.
Er, der fordert, daß „die Wirklichkeit sich selbst zum Gedanken drängen
muß", hatte jedenfalls eine breite Wirklichkeit vor Augen, als er den
Gedanken des Geschichtsmaterialismus gestaltete. Auch die große
geschichtliche Wirkung des von Marx begründeten Sozialismns spricht
für das Recht seiner Begründung — oder sollte wirklich eine bloße
Täuschung die Massen derart mit Gewißheit erfüllen können, daß eine
der mächtigsten Bewegungen von ihr ausgeht? Tatsächlich läßt sich

die Wahrheit der materialistischen Geschichtsauffassung an einer Fülle
von Tatsachen geltend machen; in mannigfacherWeise zeigt
sich, daß die materiellen Verhältnisse wirklich das
soziale und politische Leben und deren Umwälzungen

in der Geschichte bestimmen, und daß das
Geistesleben einerEpochöin weitem Maßeledi glich
den ideologischen Ueberbau zu den ökonomischen
und den mit diesen gegebenen sozialen und
politischen Zuständen darstellt.')

's Wenn wir im Folgenden die materialistische Geschichtsauffassung in ihre
wesentlichen Behauptungen zerlegen Und diesen im einzelnen nachgehen, so geschient
dies nur der scharfen Hervorhebung wegen, bedeutet aber wie jede schematisierung



- 15 -
1. Als ersten Bestandteil der materialistischen Geschichtsauffassung

greifen wir die Lehre heraus, daß die
Produktionsverhältnisseeiner Geschichtsepoche dassozialeLeben
derselben entscheidend bestimmen. „Die Produktionsweise
des materiellen Lebens bedingt den fozialen Lebensprozeß."^) „Die
sozialen Verhältnisse sind eng verknüpft mit den Produktivkräften.
Mit der Erwerbung neuer Pordrcktivkräfte verändern die Menschen
ihre Produktionsweise, und mit der Veränderung der Produktionsweise,

der Art, ihren Lebensunterhalt zu gewinnen, verändern sie
alle ihre gesellschaftlichen Verhältnisse. Die Handmühle ergibt eine
Gesellschaft mit Feudalherren, die Dampfmühle eine Gesellschaft mit
industriellen Kapitalisten,"^) „Die gesellschaftlichen Verhältnisse, worin

die Individuen produzieren, verwandeln fich mit der Veränderung

und Entwicklung der materiellen Produktionsmittel, der
Produktivkräfte."»)

Eine Blick auf verschiedene typische Gestaltungen des fozialen
Lebens läßt uns tatsächlich deren Bestimmung durch die materiellen
Verhältnisse erkennen. Die primitiven Jägerstämme der Indianer
oder die primitiven Ackerbauer z. B. weisen in ihrem Zusammenleben

noch keine sozialen Unterschiede und Abhängigkeitsverhältnisse
auf, was offenbar durch die primitive Produktionsweise und die
damit gegebene Gleichheit der „Vermögen" bedingt ist; andererseits
treten bei den Hirtenvölkern, deren Herdenbestände allerlei Schwankungen

unterworfen find, zugleich mit den Vermögensunterschieden
Klassenunterschiede auf, indem stets die armen Hirten in die
Abhängigkeit der reichen geratend) Auch die alte Markgenossenschaft,
die wir allenthalben an der Schwelle der Geschichte der Kulturvölker
antreffen, kennt noch keinerlei Klassenunterschiede innerhalb ihres
Kreises nnd diefer Gesellschaftszustand beruht auf dem ganzen
Produktionsverhältnis dieser Stufe, dem Gemeinbesitz von Grnnd und
Boden, der gemeinsamen Bearbeitung desselben nnd der urwüchsigen
gleichmäßigen Verteilung des Arbeitsprodukts. °) Soziale Unterschiede
und Gegensätze traten, wenn wir von äußeren Einwirkungen, wie
kriegerischer Unterwerfung, absehen, erst mit der Entwicklung der
Produktionsverhältnisse auf, nämlich erst, als sich mit der
Produktionssteigerung, die ihrerseits auf neue Produktionskräfte, wie

eine gewisse Gewaltsamkeit. Jn der Wirklichkeit haben wir einen großen Lebens-
zusamMenhang vor uns, in dem eines mit dem andern eng verflochten ist Und die
verschiedenen Lebensgebiete miteinander in mannigfacher Wechselwirkung stehen.

Marx, Vorwort zur „Kritik der politischen Oekonomie",
2) Marx, „Elend der Philosophie«, S, 91.

°) Marx, „Lohnarbeit und Kapital", S. 25.

vcrgldOvpeiihcimer, „Der Staat«.
°) vergl. über die Markgenossenschaft Kropotkins „Gegenseitige Hilfe" und

Engels Anhang zur „Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft«.



KZ

bessere Werkzeuge und Arbeitsverfahren zurückgeht, das Privateigentum
ausbildete und man über den eigenen Bedarf hinaus für den

Austausch produzierte, was der fremden Arbeitskraft einen Wert
verlieh. Es liegt eine große Wahrheit in der Behauptung Ronffeaus,
daß die Ungleichheit unter den Menschen und die Ausbeutung des

Menschen durch den Menschen inr Aufkommen des Private! gentmns
ihren Ursprung habe, ') Insbesondere spielte, was auch Rousseau
hervorhebt, das.Auftauchen des, Privateigentums am Grnnd und
Boden, gegen das die freien Bauern in gesrnrdem Instinkt einen
langen Kampf führten, eine entscheidende Rolle in der EntwicklnnZ
der fozialen Gegensätze. An die Stelle der alten Arbeitsgemeinschaft
mit der urwüchsigen Arbeitsteilung und der sozialen Gleichheit der
einzelnen Arbeitenden tritt allenthalben ein AbhäUgigkeitsverhältnis,
bei dem die einen im Dienste und zum ausschließlichen Vorteil eines
andern, den das Privateigentum auch zum Besitzer des Arbeitsproduktes

macht, arbeiten. Wenn so schon die ökonomische Entwicklung
selber mit der Herausbildung des Gegensatzes von ärm und reich
auf diese soziale Gliederung mit ihrer Abhängigkeit hintreibt, so

wurde dieser Prozeß in der Geschichte oft noch rapid beschleunigt
durch äußere Einwirkungen: sowie einmal durch die Entwicklnng
der Produktionsverhältniffe die fremde Arbeitskraft einen Wert
erhalten hatte und man die Ausbeutungsmöglichkeit des Menschen
erkannte, beginnen auch die kriegerischen Unterwerfungen zu diesem
ökonomischen Zwecke, und charakteristischer Weise sind es gerade jene
Völker, die infolge ihrer Produktionsweise die Anfänge sozialer Gliede-

rrmgen innerhalb des eigenen Verbandes entwickelt hatten, die Hirtenl-
und Seeräubervölker, welche auch folche Unterwerfungskriege wegen
wirtschaftlicher Ansbeutung führten. Aber auch dort, wo das

Abhängigkeitsverhältnis durch die kriegerische Unterwerfung geschaffen

wnrde, geschah es stets um wirtschaftlicher Zwecke willen,
sodaß also doch stets das materielle Leben die treibende Kraft ist.-)
Wir stehen hier an der wirtschaftlichen Wurzel der wichtigsten sozialen
Erscheinung, des Verhältnisses von Herr nnd Knecht und schließlich
aller Klassenunterschiede, Hier hat zumal die Sklaverei, diese schärfste

Ausgestaltung des Klassengegensatzes, ihren Ursprung, denn ihr Sinn
und Zweck ist eben die wirtschaftliche Ausbeutung des Menfchen.
Sie setzt bereits eine solche Entwicklung der Produktion voraus, die den

Ausbeutungswert des Menschen hervortreten ließ und zu jener
Vermögensanhäufung führte, welche allein das Halten und Ausbeuten

') vergl, RqusseftUs, „Abhandlung über den Ursprung der Ungleichheit unter
den Menschen und Adlers Aufsatz über Rousseau lm „Wegweiser",

2) Vergl. Oppenheimer, Marx und Engels übersehen wohl die selbständige
Bedeutung des „politischen" Mittels neben dem ökonomischen; wenn auch der
Zweck in beiden Fällen ein ökonomischer ist, muß doch gegenüber einer einseitigen
geschichtsmaterialistischen Lehre diese selbständige Rolle des politifchen Mittels bei der
Ausgestaltung der sozialen Gliederung betont werden.



- n, -
bow, Sklaven ermöglicht. Auf der untersten Stufe finden wir die
Sklaverei drum nicht bei den vermögenslosen Jägern oder den
primitiven. Bauern, sondern bei den vermöglichen Hirten, und in
großem Maßstab tritt sie überhaupt erst mit aufblühendem Handel
und Industrie auf, da erst diese mit ihrer Produktionssteigerung
die Verwendbarkeit und Notwendigkeit der Sklavenhände schaffen,
wie z. B, im alten Griechenland und Rom, oder in Amerika seit
dem Aufblühen der - Baumwollindustrie. Die Sklaven sind meist
Kriegsgefangene, die man auf einer gewissen Produktionsstuse nicht
mehr tötet, sondern um der ökonomischen Ausbeutung willen schont,
und auch der Krieg, diese weitere furchtbare Erscheinung im sozialen
Leben Hot somit ökonomische Ursachen, Weit davon entfernt, etwas
Natürliches und Ursprüngliches zu sein ^ gerade der primitive,
den ursprünglichen Zuständen am nächsten stehende Ackerbauer ist
friedlicher Natur und führt nie Angriffskriege, wie ja nnch unter
den Tieren der Krieg eine durchaus seltene Erscheinung ist ^ tritt
der Krieg erst auf „fortgeschrittener" Entwicklungsstufe auf; erst
um des fremden Vermögens willen, vor allem dann um der
Ausbeutung der fremden Arbeitskraft willen, wurde von jeher
und wird heute noch, in etwas modifizierter Weise, Krieg geführt.i)
Jn denselben ökonomischen Verhältnissen hat aber auch der Staat,
der von idealistischen (hierin aber bloß idealisierenden) Philosophen
so gerne als das Absolute und die Realisierung der sittlichen Idee
hingestellt wird, seinen Ursprung. Auch die Staatenbildung geht
auf wirtschaftliche Ausbeutung aus und ist deshalb an gewisse
ökonomische Bedingungen geknüpft; die ersten Opfer der Staatenbildung
sind fast überall die seßhaften Ackerbau treibenden Volksstämme
gewesen, die. es mit ihrer Arbeit bereits zu einer gewissen materiellen
Blüte gebracht hatten und die gerade deshalb von den kriegerischen
Nomaden- und Seeräuberstämme, dem späteren „Adel", unterworfen
und versklavt oder doch tributpflichtig gemacht wurden/) Krieg,
Sklaverei und Staatenbildung gehören ihrem Ursprung und Wefen
nach zusammen; auch von ihnen könnte es heißen: „dreieinig sind sie,

nicht zu trennen".

Auf den engen Zusammenhang zwischen der Produktionsweise
und dem sozialen Leben weist ferner die Tatfache hin, daA der
kleine Ackerbau mit Parzellenwirtschaft noch keinen Klassenunterschied

bedingt, der große Ackerbau dagegen, wo immer er jenen
verdrängte, einen solchen erzeugtes: stets wälzt sich mit dem
Produktionsverhältnis auch das Eigentums- nnd Sozialverhältnis um.
Während wir bei der einen Produktionsweise im allgemeinen lauter

') vergl. Nicolai „Biologie des Krieges" K IS.

2) vergl, Oppenheimer.
2) vergl. Engels, Anti-Dühring.



— 18 —

einander gleichgestellte, unabhängige Kleinbauern vorfinden/) stellte
sich z. B. im alten Rom, als die freien Parzellenbauern verdrängt
wurden und der Großgrundbesitz entstand, der Klassengegensatz
zwischen den Latifundienbesitzern und ihren Sklaven ein; der
Feudalstaat mit seiner fozialen Gliederung entwickelte sich zugleich mit
der Anhäufung des Grundeigentums in den Händen des Adels,
besonders verschwand der freie Bauer, der sich auf früheren Stufen
noch über dem Hörigen erhob, im gleichen Maße als der Adel
sich des Grundbesitzes, zumal der Gemeindeländereien, bemächtigte,
bis schließlich der ausbeutenden Herrenklafse die große, gleichmäßige
Masse der Hörigen und Fronbauern gegenüberstand/) und auch im
modernen Großgrundverhältnis, bei dem der Grundbesitz zum Kapital
und die Grundrente zum Unternehmergewinn wurde, ist der Grundbesitzer

durch eine tiefe soziale Kluft von den in dürftigsten
Verhältnissen und einer an Rechtlosigkeit grenzenden Abhängigkeit
lebenden Landarbeitern getrennt, wie man etwa am Beispiel
Ostpreußens sehen kann. Und wiederum finden wir heute die freiesten
Staatswesen, die im fozialen und politifchen Leben den
Klassengegensatz und die Klassenherrschaft am meisten überwunden haben,
gerade dort, wo der Großgrundbesitz ebenso eingeengt und aufgelöst,
wie der Klein- und Mittelgrundbesitz gefördert wurde, wie es in
Neu-SeeZand der Fall ist/)

Anch die sozialen Folgen der Arbeitsteilung bestätigen die
geschich smaterialistische These. Je nnd je hat sich die mit der
Entwicklungsstufe der Produktion gegebene Form der Arbeitsteilung
auch im sozialen Leben ausgeprägt. So haben z. B. die Kasten vor
allem hier ihren Ursprung, mögen fie sich nun ohne äußere'
Einflöße aus der Arbeitsteilung entwickelt haben, oder mögen solch
äußere Eingriffe, wie Unterwerfung, die Kastenbildung bewirkt haben,
denn auch in letzterem Falle war stets der ökonomische Zweck für
die foziale Gliederung bestimmend und erhob fich der Kastengegensatz

über der Arbeitsteilung. So sagt denn Marx, daß die verschiedenen

Formen der Arbeitsteilung, wie sie aus den Bedingungen,
der materiellen Produktion hervorgegangen sind, ebensoviele Grund«

') Ich sehe hier davon ab, daß auf der Grundlage des Privateigentums an
Grund und Boden eine wirkliche Ueberwindung sozialer Gegensätze überhaupt nicht
möglich ist, und daß z, B. im Frankreich des 19. Jahrhunderts — ähnliche
Verhältnisse weist auch die Schweiz auf — fehr bald nach der Revolution mit der
Aufhebung des Feudalismus an die Stelle des alten Feudalherrn das Kapital
und an die Stelle der Feudalabgaben die Hypothekarzinsen traten, daß also, wenn
auch verschleiert durch den Begriff des „Privateigentums" am Boden, oft auch
verhüllt durch den unpersönlichen, wenn nicht gar scheinbar gemeinnützigen Charakter
der Bankinstitute, eine neue Abtiängigkeit und ein neuer, dem Bauern freilich meist
verborgener Klassengegensatz sich entwickelte — der zwischen Kleinbauerntum und
Kapital. Ferner entstehen auf der Grundlage des Privatbesitzes am Boden
notwendig schon innerhalb eines Dorfes allerlei soziale Unterschiede und Abhängigkeiten,

vergl. Oppenheimer.
') vergl. Oppenheimer.



— 19 —

lagen sozialer Organisationen wurden.') Deutlich tritt diese Grundlage

z. B, bei den indischen Kasten oder in der Ständegliederung
des platonischen Staates hervor. Aus der Entwicklung der
Produktionsweise wuchs ferner die Arbeitsteilung zwischen Landwirtschaft

und Gewerbe hervor, welche ihrerseits den in seinen sozialen,
politischen und geistigen Folgen so bedeutungsvollen Gegensatz vock

Stadt und Land nach sich zog. Auf einer Arbeitsteilung wurzelt
auch die große soziale Scheidung der „Gebildeten" von den
„Ungebildeten", der Gegenfatz zwischen der großen Masse derer, die mit
ihrer Arbeit die Bedürfnisse der ganzen Gesellschaft befriedigen
müssen und der kleinen Schicht jener, die der Arbeitsleitung, dem
Handel, den Staatsgeschäften, den Wissenschaften und Künsten
obliegen. Nur diese Arbeitsteilung ermöglichte die kulturelle
Entwicklung, verlieh aber aller bisherigen Kulter — der antiken,
mittelalterlichen und neuzeitlichen — den Charakter einer Klassenkultur.
Stets noch bedeutete eben diese Arbeitsteilung die Ausbeutung derer,
die die Arbeitslast auf sich nehmen müssen, durch diejenigen, die
sich die Frucht der Arbeit aneignen und sich damit dis Möglichkeit
verschaffen, „Kultur zn pflegen"/)

Daß eine ökonomische Umwälzung auch eine soziale bewirkt,
zeigt z. B. der an den Uebergang von der Naturalwirtschaft zur
Geldwirtschaft sich anschließende gewaltige Umwälzungsprozeß. Diefer
ökonomische Vorgang vertiefte zuerst den Gegensatz von Stadt und
Land, indem eine Zeit lang die Stadt die neue und das Land die
alte Wirtschaftsform vertraten. Das Uebergreifen der Geldwirtschaft

auf das Land sodann machte die alten Feudalherren zu
bloßen Gutsbesitzern, die ihre alten Gefolgschaften abschafften, ihre
politische Machtstellung gegenüber der Zentralgewalt verloren, aber
darauf bedacht waren, möglichst viel Geld aus ihren bäuerlichen Untertanen

herauszupressen; die Bauern selber sanken nach dieser Wendung

noch tiefer und wurden infolge des massenhaften Bauernlegens

ebenso wie die aufgelösten Gefolgschaften in großen Massen in
die Städte geworfen, w>o sie bald die neue Klasse des Proletariates
mit seinen „freien", d, h. für die Ausbeutung freien, Arbeitern bilden.
Jn den Städten zeigt sich eine gewaltige Verschärfung des Gegensatzes

von arm und reich, indem unten die nene Klasse des
Proletariates, oben die neue Klasse der Kapitalisten sich bildet, welch
letztere Masse als ein neuer Stand neben die alten priviligierten
Stände tritt und die Gleichberechtigung mit diesen fordert/) An diese
ökonomische und soziale Umwälzung knüpft sich aber auch jene
weitere gewaltige Umwälzung an, die die Produktionsverhältnisse

') „Elend der Philosophie" S. 120
2> vergl. Oppenheimer,
2) Eine, wohl unbeabsichtigte, Bestätigung des Geschichtsmaterialismus liefert

hier auch Treitschke, der sich folgendermaßen die Tatfache unserer Klassengesellschaft
und Klassenkultur zurechtzulegen sucht: „Die Masse wird immer Masse bleiben



— M —

des Feudalismus und des zünftigen Handwerkes auflöste, die erst
während der sogenannten Manufakturperiode eine Anzahl von Lohn
arbeitern in der Werkstatt eines Unternehmers vereinigte, danck
aber mit der Entdeckung neuer Produktionskräfte, vor allem der
Dampfmaschine, mit der Entfaltung des Geldsystems, des Verkehrswesens

und Handels zugleich mit der modernen Großindustrie die
moderne kapitalistische Produktionsweise und die ihr entsprechende
Gesellschaftsordnnng schuf. An die Stelle der alten Werkstatt, in
der eiu persönliches Verhältnis den Meister mit seinen Gesellen
verband und wo schon deshalb kein Klassengesetz bestand, weil die
Znnftordnung dem Gesellen den Weg zum Meister öffnete, traten
die modernen Fabriken, in denen Taufende von lebenjslânglichen
Lohnarbeitern einer kleinen Zahl von Unternehmern gegenüberstehen,

von denen sie durch eine tiefe soziale Kluft geschieden sind
und mit denen sie nichts verbindet, als die harte Kette des Lohnes.
Während der zünftige Handwerker der Eigentümer seines
Arbeitsproduktes ist — die Lohnarbeit ist hier noch die Ausnahme nnd die
Arbeit des Lehrlings und Gesellen ist mehr unter dem Gesichtspunkt
der Ausbildung als des Verdienstes zu betrachten - hat der moderne
Lohnarbeiter kein Eigentumsrecht an seinen Erzeugnissen, da der
Kapitalist — und zwar bei den herrschenden, der kapitalistischen
Produktionsweise entsprechenden Eigentumsbegriffen durchaus nach
geltendem Recht - sich das ganze Arbeitsprodukt aneignet und diesem
lediglich einen, nach Möglichkeit niedrig gehaltenen und gerade nur
die dringensten Lebensbedrüfnisse des Arbeiters deckenden Teilwert
seiner Arbeitsleistung, nämlich den verabredeten Lohn, ausbezahlt, den

Mehrwert aber, auf dem, wie Marx nachwies, die Kapitalanhäusung
in der modernen Gesellschaft beruht, für sich behält. Aus der neuen
kapitalistischen Produktionsweise und ihrem Eigentumsverhältnis, eben
der privaten Aneignung des von einer größeren Anzahl in einem
Unternehmen vereinigter Arbeiter erzeugten Produktes, wuchs der
Gegensatz zwischen Lohnarbeiter und Kapitalist, der Klassenkampf
zwischen Proletariat und Bourgeoisie hervor, diese wichtigste
Erscheinung im sozialen Leben unserer Zeit.

Ans diesem letztgenannten wie den früher erwähnten Beispielen
wird es deutlich, das^ die Klassenunterschiede und -gegensätze aus
den ökonomischen Verhältnifsen hervorwachsen. Klassengegensätze
stellten sich denn auch stets ein, wo das ursprüngliche Gemeinschaftsverhältnis,

wie es die ländliche Markgenossenschaft oder die Gilde
der mittelalterlichen Städte aufweift, aufgelöst wurde. Hierin liegt
das Reckst jenes Wortes des Kommunistischen Manifests: „Alle bis-

müsfen, damit einzelne Tausende forschen, malen und dichten können". Das Wort
könnte bei Marx stehen, wenn es nicht den ganzen Zynismus deffen verriete, der
sehr befriedigt und selbstbewußt oben steht, während Marx es mit dem gerechten
Ingrimm dessen gesprochen hätte, der mit jener zum bloßen Massendasein
verurteilten, vom Menschentum ausgeschlossenen Masse fühlte.



— 21 —

herige Gesellschaft beruhte auf dem Gegensatz unterdrückender und
unterdrückter Klassen." Der Klassengegensatz und der mit ihm ge-
gebene Klassenkampf ift einfach eine geschichtliche Tatsache, die
weder durch, illusionäre Verhüllungen, wie die Brüderlichkeitsparole
der französischen Revolution oder die Festphrase vom einigen Brudervolk

unserer Augustfeier, noch durch die heuchlerische Entrüstung
über die offene Konstatierung dieser Tatsache durch die
Sozialdemokratie aus der Welt geschafft wird. Nicht erst die Sozialdemokratie
hat den Klassenkampf ins Leben gerufen; er war vielmehr stets
da und wurde stets von oben mit mindestens so viel Leidenschaft,
zugleich aber mit weit größeren Machtmitteln geführt als von unten,
Marx hat auch hier nur ins Bewußtsein erhoben, was ist. Die
Klassenkampfparole der Sozialdemokratie ist nur eine klare Folgerung

aus den tatsächlichen Verhältnissen nnd der Klassenkampf des

Proletariats hat gegenüber dem Klassenkampf der Herrschenden und
Befitzenden dadurch das Recht auf feiner Seite, daß er bei allen
echten Sozialisten nicht wieder eine neue Klassenherrschaft erstrebt,
sondern sich als Ziel die Aufhebung jedes Klassenkampfes und aller
Klassen überhaupt setzt, während der Klassenkampf von oben nur
die Aufrechterhaltung der eigenen Klassenherrschaft mit all ihren
Ausbeutungsmöglichkeiten und Vorrechten im Auge hat.

So bestimmen die ökonomischen Verhältnisse die sozialen und
wie die eigentliche Seele der Gesellschaft — mitunter spielt nämlich
auch das Materielle die Rolle der Seele — bestimmt das Produktionsund

das mit ihm gegebene Eigentumsverhältnis auch das persönliche
Verhalten des Menschen zum Menschen. Wie anders ist das
persönliche Verhältnis zwischen zwei Gliedern einer Dorfmark oder zwei
freien Parzellenbauern, als das zwischen einem römischen
Latifundienbesitzer und seinen Sklaven, oder zwischen einem Feudalherrn
und seinen Bauern, die sich, abgesehen von allen Lasten und
Abgaben, noch ruhig vom Wild des Herrn die Saaten verwüsten
lassen oder nachts die Teiche mit Ruten schlagen müssen, damit die
Nachtruhe des Herrn nicht vom Quaken der Frösche gestört werde/)
oder auch zwischen einem ostelbischen Junker und seinen polnischen.
Landarbeitern. Wie anders stehen sich zwei Glieder einer alten
Gilde gegenüber als zwei heutige konkurrierende Unternehmer, oder
wie anders sind die persönlichen Beziehungen zwischen dem zünftigen

Meister und seinen Gesellen, als zwischen einem heutigen
.Unternehmer und den von ihm beschäftigten ,,Händen", Schon der
tägliche Verkehr zeigt ja in der mannigfachsten Weise, wie die Stellung
im ökonomischen Prozeß diejenige im sozialen Leben bestimmt, wie
Vermögensunterschiede auch soziale Unterschiede bedeuten und wie
überhaupt nichts so sehr das Zusammenleben der Menschen
bestimmt, als der Gegensatz von Arm und Reich.

') Vgl, Kropotkin, „Französische Revolution".



— 22 —

Schon einige dcr erwähnten Beispiele zeigten, wie sich mit
den Produktionsverhältnissen stets anch die Eigentumsverhältnisse
ändern, so daß die letztern wirklich nur als der „juristisch«
Ausdruck" der ersteren erscheinen. Weit davon entfernt, ein bleibender
Bestandteil der göttlichen Weltordnung zu sein, als was bürgerliche
Nationalökonomen und Ideologen das bürgerliche Eigentumsverhältnis

gerne hinstellen möchten, ist das Eigentum vielmehr eine
durch und durch historische Erscheinung nnd als solche dem Werden
und Vergehen und den tiefgreifendsten Wandlungen unterworfen,
„In jeder historischen Epoche hat sich das Eigentum anders und
unter ganz verschiedenen gesellschaftlichen Verhältnissen entwickelt.
Eine Definition des Eigentums als eines unabhängigen Verhältnisses,

einer besonderen Kategorie, einer abstrakten und ewigen Idee
geben wollen, kann nichts anderes sein, als eine Illusion der Metaphysik

oder der Jurisprudenz,"^)
Indem Marx alle diese Zusammenhänge erkannte, wurde er

sich dessen bewußt, daß der Weg zur sozialistischen Gesellschaft über
eine ökonomische Umgestaltung hinführen muß. So wie die
herrschenden sozialen Verhältnisse mit all ihren Furchtbarkeiten durch
die herrschenden ökonomischen Verhältnisse bestimmt werden, so kann
sich auch die kommende sozialistische Gesellschaft nur auf der Grundlage

einer neuen Wirtschaftsordnung erheben. Nur wenn die
kapitalistische Produktionsweise, die zugleich mit dem bürgerlichen Reichtum

das proletarische Elend erzeugt, ersetzt wird durch eine sozialistische
Produktionsweife, die zur gesellschaftlichen Produktion auch die
gesellschaftliche Aneignung fügt uud überhaupt in jeder Hinsicht den
gesellschaftlichen Charakter der Arbeit zur Geltung bringt, kann sich eine
von allen Klassengegensätzen befreite Gesellschaft gestalten. Das neue
Produktions- und Sozialverhältnis müßte das alte Gemeinfchzfts-
prinzip der Markgenossenschaften nnd Gilden erneuern, zugleich aber
das überwinden, was uns die Stufe der Dorfmark dem
„Barbarentum" einreihen läßt, was aber auch aller bisherigen Knltur
die Barbarei wie ein Schatten folgen ließ: weder, dürfte das. ganze
Dasein aller in der Arbeitsgemeinschaft vereinigten Menschen in>
der Beschaffung ihrer Existenzmittel aufgehen, noch dürfte eine kleine
bevorzugte Gefellschaftsschicht diese Arbeit auf die große, in tiefer
Abhängigkeit lebende Volksmasfe abschieben, um ungestört „Kultur"
pflegen zu können; die volle Entfaltung der modernen Produktionjs-
kräfte und ihre Leitung im Interesse der Gemeinschast würde
vielmehr imstande sein, die materiellen Verhältnisse derart zu ge-'
stalten, daß sie die Grundlage einer wirklichen Kultur abgeben
können — einer Kultur, die sich gerade dadurch als solche erweist,
daß sie nicht nur das Privileg Weniger, sondern der gemeinsame
Besitz aller ist. R, Lejeune,' °^ (Fortsetzung folgt.) >

^

') Marx, „Elend der Philosophie", S. 140.


	Vom Recht und Unrecht der materialistischen Geschichtsbetrachtung : Teil I und II

