
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 12 (1918)

Heft: 12

Artikel: Unsere Stellung zum sozialen Bürgerkrieg

Autor: Gerwig, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134359

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134359
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 587 —

jetzt durchleben, indem sie von einer Diktatur zur andern, von einem
Regiment zum andern hin und her gezerrt werden. Wir machen
vorläufig als Zuschauer diese Schwankungen mehr oder weniger
im Stillen mit und ändern dementsprechend auch etwa Stimmungen
und Grundsätze: der Antimilitarist wird Bolschewist und der Nationalist

wird plötzlich Pazifist. So macht man unter der Maske des

Schlaumeiers die ganze Komödie der Irrungen mit ,nnd kommt
auf allen Schleich- und Zickzackwegen zu keinem richtigen Ziel;
verblendete Führer reißen dabei blinde Massen in's Verderben.

Davor kann uns nur die Ueberzeugung bewahren, daß es letzte
und höchste Grundsätze gibt, die von keiner Opportunität und keinem
Terror sich wandeln lassen, weil sie verankert ist in einer
Herrschaft, die über den wechselnden Gewalten steht, in dem die
Gewissen immer wieder ergreifenden Christus, "den wir darum den

Herrn heißen.
Das ist die einzig wahre Herrschaft, die Diktatur des Geistes,

die unser Inneres revolutionierend die Menschheit in geordnete
Bahnen bringt.

Aber wo sind die Träger dieser großzügigen schöpferischen

Weltpolitik? Wir befinden uns noch in der schwierigen und gefährlichem

Uebergangszeit, wir wissen noch nicht recht, was gilt: das
alte verbrauchte und doch noch nicht überwundene Gewaltsystem oder
das neue aufleuchtende aber noch nicht realisierte Regiment des

neuen Geistes. Wir sind in der Lage von Revolutionären, die mit dem
Alten brechen und das Neue noch nicht haben. Das große Wagnis'
wird uns nicht erspart und erfordert von uns einen unerschütterlicher!

Glauben an das, was kommen soll, und einen ebenso kühnen
Mut, alles auf's Spiel zn fetzen. Die Zeit der Kämpfe ist nicht
vorüber, ja es mögen noch schwerere folgen, da braucht es eine

Schar unentwegter, hoffnungsfreudiger Leute, die im Glauben an
Christus, den Herrn, stehen und darin bis zum Aeußersten verharren.

L, Stückelberger,

Unsere Stellung sum sozialen »ürgerkrleg.

^Uas Problem, über das wir uns heute aussprechen wollen, ist

I» kein durchaus neues. Auch schon vor dem Kriege hat es ernste

Christen, die das Evangelium zum Sozialismus und damit
zu einer zum mindesten inneren Auseinandersetzung mit der
Sozialdemokratie führte, stark bewegt, wie sie sich zu gewissen Losungen
und einer bestimmten Taktik der Sozialdemokratie stellen sollten.

') Nach einem an zwei religiös-sozialen Konferenzen gehaltenen Vortrag,



— 588 —

Die Frage „Christentum und Klassenkampf" ist die Grundfrage auch
des heutigen Problems, wenngleich sie durch neue Kampfmethoden,
die zwar immer schon in der Theorie als „ultima ratio" vorgesehen

waren, aber doch praktisch in den letzten Jahren erst in den Vordergrund

traten, nicht nur eine Verschärfung, sondern auch eine innere
Veränderung erfahren hat. Und deshalb möchte ich ein kurzes Wort
über den Klassenkampf vorausschicken.

Nun ist, gewiß der Klassenkampf selbst keine Erfindung der
Sozialdemokratie, er ift vielmehr eine geschichtliche Tatsache, und
es ist ein Kampf, bei dem zweifellos auch heute noch, das Proletariat
sich in!.der Defensive befindet. Und wenn es richtig ist, daß die

Geschichte äller bisherigen Gesellschaft eine Geschichte von
Klassenkämpfen ist, fo wird dieser heutige Kampf über alle früheren sittlich
dadurch herausgehoben, daß er nach Auffassung und vom Standpunkte

des Proletariats kein Kampf um eine neue Klassenherrschaft
ist, sondern die Klassenherrschaft überwinden und die Klassengegensätze

völlig aufheben will. Max Adler schreibt in einem seinsinnigen
Aufsatz Aber „Marx im Verständnis des Proletariats": „Klasse,
Klassenbewußtsein nnd Klassenkamps bedeuten daher gerade für den

Proletarier etwas ganz anderes und viel mehr als selbst, für viele
Gebildete der andern Klassen. Diesen bedeuten diese Worte
Begriffe der Spaltung, der Verhetzung, zum mindesten der interessierten
Absonderung. Der Proletarier aber versteht unter dem Begriff
seiner Klasse zugleich die Menschheit, wie sie sein soll,
für ihn bedeuten die Worte von Klassenbewußtsein und Klassenkampf
das Programm der Befreiung vom Klassengegensatz überhaupt, das

Programm der allgemeinen menschlichen Solidarität." Ts bedarf
keiner ausdrücklichen Erwähnung, daß wir mit einer so tief
verstandenen Klassenkampflosung nicht nur völlig einverstanden find,
sondern daß wir auch nach allen unsern Kräften diesen Kampf
mitkämpfen wollen und müssen. Und die inneren Schwierigkeiten
beginnen erst bei der Frage, mit welchen Mitteln der Kamps geführt
werden soll, auf welche Mächte man hiebei vertraut, auf die sieghafte
und überzeugende Kraft des Ideales selbst oder auf Kräfte
niedrigerer Art. Und in dieser Frage besteht nun zwischen der
offiziellen Sozialdemokratie und unserm Glanben freilich eine Kluft,
eine Kluft, die uns allerdings nicht von ihr scheiden soll — wir
werden über das Verhältnis zur Sozialdemokratie später noch reden

— die wir aber doch klar erkennen müssen, um mit aller Entschiedenheit

und Kraft unfern Glauben, auch innerhalb der Sozialdemokratie

und gegen ihre offiziellen Dogmen, vertreten zu können.
Wir finden nämlich auch bei Führern der Sozialdemokratie,

die uns sonst in ihrem ganzen Wesen sehr nahestehen, wie gerade
Max Adler, die Auffassung vertreten, daß das gerade den
Fortschritt des wissenschaftlichen Sozialismus gegenüber den früheren
Utopisten ausmache, daß cr nicht mehr mit den „Mächten des



— 589 —

Sittlichen und Wahren und Rechten", mit der Logik des Denkens
und der Sittlichkeit die alte Welt aus den Angeln heben wolle,
sondern auf realere Kräfte baue, daß er seine Hoffnung darauf gründe,
daß seine Ziele verankert feien in den ökonomischen Interessen einer
ganzen Klasse als ihrer realpolitischen Grundlage, und daß er an
dieses Interesse und nicht wie ehemals die Utopisten an Menschlichkeit
und Erbarmen und Vernunft der Herrschenden appelliere.

Wir halten nun gerade diesen angeblichen Fortschritt für den
verhängnisvollsten Irrtum, der der Bewegung viel von ihrer
werbenden Kraft genommen und manche Irrwege verschuldet hat. Es
liegt hinter dieser Anschauungsweise Mangel an Glauben, an Glauben
an die schöpferische Kraft des Geistes, an die schaffenden Kräfte
Gottes im Menschen, Da wird appelliert an das Interesse und den
Egoismus, und dadurch ja eben diese Mächte gestärkt, wie alles, auf
das man vertraut, eben durch dieses Vertrauen gestärkt wird. Und
nun sind die also gestärkten Mächte gerade die tiefsten Wurzeln der
heutigen widergöttlichen Wirtschaftsordnung, welche die Sozialdemokratie

doch überwinden möchte. Es sind nicht die Kräfte, mit denen
eine neue Gemeinschaft, wie sie der Sozialismns will, erbaut werden
kann, fondern gegenteils diejenigen Kräfte, die jede Gemeinschaftsordnung

von innen heraus unterwühlen. Und es ist noch, etwas
anderes, was diefen Appell des wissenschaftlichen Sozialismus an
die Interessen so gefährlich macht. Die Verankerung großer Ziele
in ökonomischen Interessen ist eine sehr brüchige realpolitische Grundlage.

Vielleicht ist gerade der Bankrott der Sozialdemokratie darauf
zurückzuführen, daß so vorwiegend nur an die Interessen appelliert
worderc ist, daß auf dieser Grundlage sich das äußere Wachsen der
Partei m den letzten Jahrzehnten vollzogen hat. Denn, dem Egoismus

wohnt keine organisatorische, aufbauende, zusammenhaltende
Kraft inne. Bloße Interessengemeinschaften bergen in sich die
Tendenz, in kleinere Sondergruppen zu zerfallen, sobald die
Sonderinteressen einer bestimmten Gruppe innerhalb der Gemeinschaft mit
den Kollektivinteressen kollidieren. Das mag im einzelnen Fall
jeweils sehr kurzsichtig fein, aber das iff nun allem Egoismus
und aller Jnteressenpolitik von Natur aus eigen, daß sie kurzsichtig
ist. Der menschliche Geist ist eben eine Einheit, und moralische
Verkümmerung perträgt sich nicht mit wirklichem Weitblick. Beispiele
liegen heute auf der Hand. Die zweite Internationale ist zusammengebrochen,

weil die Sozialpatrioten plötzlich entdeckt haben, daß
eine Niederlage ihres Vaterlandes eine schwere ökonomische Schädi-
gung auch der Arbeiterschaft bedeuten würde, daß somit die
Unterstützung ihrer Regierung im Interesse der Arbeiterschaft liege. Und
vom Standpunkt einer auf das Handgreifliche ausgehenden Jnteressenpolitik

ist diefe Argumentation auch richtig, wenigstens für einen
kürzere Zeit dauernden Krieg, wie man ihn im August l9l4 vor
Augen hatte. Allerdings bekämpft Max Adler in einem feiner Kriegs-



— 590 —

aufsähe diese Argumentation mit dem Hinweis darauf, daß der

Sieg des einen Staates die Niederlage des andern und damit die

Schädigung der Arbeiterklasse dieses andern bedeuten würde und
daß das Proletariat seine Haltung bestimmen müsse im Hinblick
auf die fich daraus ergebenden Wirkungen für die G e s n m t situation
des internationalen Proletariats. Aber solcher Weitblick und
solcher Hinweis auf die Interessen der überragenden größeren
Interessengemeinschaft eignet ebeu einem wirklichen Jnteressenpolitiker
nicht, Max Adler besitzt diesen Weitblick nur, weil er im Grunde
an ganz andere Mächte glaubt, weil bei ihm die Fundierung seiner
politischen Forderungen in den Interessen des Gesamtproletariates
nur falsche theoretische Einkleidung tieferen Glaubens ist.

Wir beobachten diese auch vom realpolitischen Standpunkt ans
verderblichen Wirkungen der Berufung auf das Interesse ebenso

bei uns in der Schweiz, Wie verhängnisvoll ist es für Aktionen dcr
schweizerischen Arbeiterschaft schon geworden, daß es znr Zeit einem
Teil ^ wenn auch nur einem kleinen Teil — der Arbeiterschaft,
z, B, Munitionsarbeitern im welschen Jura, gut geht; daß cs fo

gar nicht in ihrem „Interesse" liegt, in den gemeinsamen Kampf zu
treten! Wie schnell söhnen sich hie und da solche Arbeiterkategorien
mit der bestehenden Ordnung aus! Und umgekehrt ist zll
befürchten, daß einmal eine Zeit kommt, in der die wirklich im besten

Sinne revolutionäre Sozialdemokratie wenig Freude haben könnte
an der Gefolgschaft, die ihr heute eine momentane Jnteressenver-
bindung zusührt (Bnnkpersonal, Fixbesoldete), eine Gefolgschaft, durch
die sie zweifellos quantitativ zwar gestärkt wird, die ihr aber leicht
die revolutionäre Energie nehmen kann, falls es ihr nicht gelingt,
diese Manen auch in ein innerliches Verhältnis zum Sozialismus
zn bringen, was indes auf eine ganz andere Weise geschehen müßte
als durch den Appell an das Interesse, nämlich durch eiue
tiesdringende Erziehungsarbeit.

Gerade dazu aber, daß diese Erziehungsarbeit geleistet wird,
ist oft nicht allzuviel Hoffnung vorhanden. Denn eben mit dieser
Fundierung des sozialistischen Ideals in den Interessen der
arbeitenden Klasse wird auch der Klassenkampf leicht herabgedrückt von
seiner vorhin geschilderten Höhe zu einem bloßen Kampf um die
politische Macht, um eine Macht, die, weil sie nicht auf dem freien
Willen einer Gemeinschaft, sondern auf der Unterdrückung Andcrs-
dcnkcnder heruht, „böse ist an sich". Und wiewohl betont werden
muß, daß in manchen sozialdemokratischen Organisationen in aller Stille
jene so notwendige innere Arbeit, die auf die Erziehung eines neueu
Menfchen, auf die Erziehung zu einer neuen Gemeinschaft ausgeht,
geleistet wird, und weiter zugegeben werden muß, daß für vieles,
was in dieser Beziehung unterlassen wird, der Mangel an genügenden
geeigneten Kräften eine die gebildeten Schichten unserer Gesellschaft

schwer belastende Entschuldigung bietet, so ist doch ebenso



— 591 —

gewiß, daß diese Entwicklung den Schwerpunkt verlegt hat und
daß hinter dem Streben nach Macht, dem Kampf um die Macht die
wahrhaft schöpferische Arbeit zurücktritt.

Jn Dostojewskys' „Politischen Schriften" findet sich eine
Betrachtung über „eine der wichtigsten gegenwärtigen Fragen". Dort
stellt er in pointierter Schärfe die russische Lösung der Frage als die
moralische Anffassung derselben der europäischen gegenüber. Zweifellos

wird er dabei dem westeuropäischen Sozialismus nicht gerecht
und entwirft um der Kontrastwirkung willen davon eine Karckatnr;
auch wollte es ein tragisches Verhängnis, daß nun seither gerade
in Rußland die von Dostojewsky sogenannte europäische Lösung der
Frage zum ersten Mal Wirklichkeit geworden ist; aber dennoch ist das
Kapitel „Die Tagesfrage in Europa" sehr zum Nachdenken anregend
und zeichnet treffend, wenn auch nicht die Wirklichkeit, so doch
wenigstens die Gefahr in der wir stehen. „. so steht die Sache
heute in Europa. Allerdings, früher, vor nicht langer Zeit sogar,
gab es auch dort eine moralische Auffassung der Frage. Jetzt
jedoch haben die Führer des Proletariats das alles bis zu gelegener
Zeit aufgeschoben. Sie wollen geradewegs zum Kampf herausfordern;
sie organisieren eine wahre Armee, gründen Vereine, gründen Kassen
und sind von ihrem Sieg fest überzeugt: und dann, nach dem Siege,
wird sich alles von felbst praktisch ergeben, obgleich es fehr leicht
möglich ist, daß es erst nach Strömen vergossenen Blutes dazu
kommen wird."

Diese hier mehr nur augedeutete Situation bot sich dem
denkenden Betrachter schon lange vor dem Krieg; aus ihr ergeben sich

mancherlei Konflikte, die schon früher manchem den Eintritt in die
Sozialdemokratie, die entschlossene Stellungnahme auf der Seite
des kämpfenden Proletariates erschwerten. Mit dem Weltkrieg und
allen seinen Folgeerscheinungen, der inneren Zersetzung und
Umwälzung in allen Staaten rst nun aber ein Neues hinzugetreten.
Was vordem nur zuweilen als gelegentliche ausnahmsweise
Begleiterscheinung des Klassenkampfes hervortrat, die Anwendung von
Gewalt, wird heute vielfach als der allein noch mögliche Weg zur
Befreiung des Proletariates, als die einzig zum Ziele führende
Kampfmethode proklamiert. Immer mehr tritt beispielsweise die
früher nur von einer Minderheit vertretene, Idee des Generalstreiks
in den Vordergrund, auch bei uns. Nun ist gewiß die Verweigerung
der Arbeitskraft an sich noch keine Gewalt, vielmehr ein Protest gegen
die Gewalt und Ausbeutung von oben, aber dennoch läßt sich das
Gewallmoment nicht leicht vom Generalstreik trennen. Ich denke

dabei nicht nur an die fast naturnotwendigen Begleiterscheinungen
des Generalstreiks, wie Hinderung Arbeitswilliger, Schließung von
Betrieben und andere Exzesse, sondern der Generalstreik selbst ist doch
ein sehr starkes Pressionsmittel, die Erfüllung politischer Postulate
zu erzwingen, die auf dem Wege legaler Abstimmungen noch nicht



— 592 —

erfüllt würden; er ift gleichsam die leichteste und harmloseste Form
gewaltsamen Umsturzes und kann in der Folge der Ereignisse dann
sehr leicht zum eigentlichen Bürgerkrieg führen.

Noch eindringlicher tritt uns aber das Gewaltproblem in der
russischen Revolution nahe. Denn während wir es bei Generalstreik
und ähnlichem doch nur mit vorübergehenden Erscheinungen zu
tun haben, wird hier als historische Notwendigkeit eine relativ
dauernde Gewaltherrschaft verkündet, und theoretisch fundiert. Daß
die „Diktatur des Proletariates" nicht bloß ein ephemerer
Zustand fein soll, und wie viel Gewaltprinzip in dieser Diktatur liegt,
das geht am besten aus den Thesen hervor, die Lenin veröffentlicht
hat und deren ich hier einige ins Gedächtnis zurückrufe. Es heißt
dort u. a.:

„Zwischen dem Kommunismus und dem Imperialismus liegt
die dauernde Epoche der proletarischen Diktatur. Der Staat
existiert hier als proletarische Organisation. Das ist auch eine

Unterdrückungsorganifatiyn, aber gegen die Bourgeoisie und ihre
Helfer. Die Unterdrückungsfunktion ist hier gegeben; aber der Klassensinn

dieses Staates ist eine Antithese zum imperialistischen
Raubstaat." '

„Der Sinn der proletarischen Diktatur besteht also im
sozusagen permanenten Kriegszustand gegen die Bourgeoisie. Es ist also
ganz klar, haß alle, die über „Gewalttaten" der Kommunisten
schreien, vollkommen vergessen, was eigentlich Diktatur heißt. Die
Revolution felbst ist ein Akt der „rohen Gewalt". Das Wort
„Diktatur" in allen Sprachen ist nichts anderes als Gewaltregime.
Wichtig ist hier der Klasseninhalt der Gewalt. Damit ist die historische
Rechtfertigung der revolutionären Gewalt gegeben. Es ist auch ganz
klar, daß je schwieriger die Lage der Revolution ist, umso schärfer
die Diktatur sein muß."

„Daher ergibt sich die Hauptdifferenz zwischen der bürgerlichen

Demokratie, deren Staatsform die parlamentarische Republik
und der proletarischen Demokratie, deren Form die Sovjetrepublik
ist. Die proletarische Demokratie, die keine Demokratie im alten
Sinne des Wortes ist, ist die reinste und vollste Demokratie innerhalb

der arbeitenden Klasse!

„Die frühere Forderung der demokratischen Republik, sowie
auch allgemeiner Freiheiten (d. h. der Freiheiten auch für die
Bourgeoisie) war richtig in der schon verflossenen Epoche, in der Epoche
der Vorbereitung und Kraftakkumulation. Der Arbeiter brauchte
die Freiheit seiner Presse, während die bürgerliche Presse ihm schädlich

war; trotzdem konnte er in dieser Epoche die Forderung
der Vernichtung der bürgerlichen Presse nicht aufstellen. Deswegen
forderte auch, das Proletariat die allgemeine Freiheit der Presse.
Dasselbe kann man über alle Freiheiten sagen."



— M —

„Jetzt ist die Epoche der direkten Attacke gegen das Kapital,
der direkten Niederwerfung und Zerstörung des imperialistischen
Raubstaates, der direkten Unterdrückung der Bourgeoisie. Es ist
daher absolut klar, daß in der jetzigen Epoche die prinzipielle
Verteidigung allgemeiner Freiheiten (d. h. auch für die
konterrevolutionäre Bourgeoisie) nicht nur überflüssig ist, sondern auch
schädlich wirkt."

Bevor wir nun auf das Problem der Gewalt näher eintreten,
soll eine Vorfrage gestreift werden, die sich aus unsern besondern
schweizerischen Verhältnissen ergibt. Ist nicht bei uns, durch unsere
demokratischen Institutionen, die Frage von vornherein gelöst?
Ja, im zaristischen Rußland oder im Preußen Ludendorffs, wo jeder
andere Weg verschlossen ist, da erscheint der Gewaltweg als die einzige
Möglichkeit, zu freiern oder gerechtern Zuständen zn gelangen, eine
Möglichkeit, mit der sich deshalb jeder innerlich auseinandersetzen
muß. Aber bei uns, in der „ältesten Demokratie der Welt",
muß da nicht selbst dem, der keinerlei Gewiffensbedenken gegen die
Anwendung >von Gewalt verspürt, dieselbe unnötig erscheinen, weil
das Proletariat auf gesetzlichem Wege den seiner Stärke entsprechenden
Einfluß auf die Gestaltung des Staatslebens erlangen kann? Obwohl
ich nun keineswegs die Vorzüge der formalen Demokratie vor einer
andern Staatsform verkenne, gestehe ich doch, daß ich in Bezug
auf die Vorteile der Demokratie in diefer Beziehung fehr fkeptisch
geworden bin. Ich kann hier nur auf die wichtigsten Einwände kurz
hinweisen. Gewiß kann bei uns die Sozialdemokratie den Verfuch
unternehmen, im Bund und in den Kantonen die parlamentarische
Mehrheit zu erringen, und wenigstens in unsern größern Städten
wird dieser Versuch auch in kurzer Zeit von Erfolg gekrönt sein,
sofern les nicht schon jetzt der Fall 1st. Indes ist mit dem! Erlaß
von Gesetzen und andern Parlamentsbeschlüßen durch eine
sozialdemokratische Mehrheit oder unter dem Einfluß einer starken
sozialdemokratischen Minderheit noch nicht allzuviel gewonnen. Alle
Gesetze und Beschlüsse müssen ausgeführt werden durch einen
weitverzweigten Organismus von Exekutivbehörden und erhalten erst
durch diese Ausführung ihr eigentliches Leben. Nun ist es aber
eine Erfahrungstatsache, daß hier, in der Exekutive, meist die einstmals
herrschende Klasse oder Partei sich viel länger halten kann, als ihre
Macht in der Legislative währte. Einmal bleiben meist die
bisherigen Beamten auch bei einem Systemwechsel im Amte. Man
will ihnen ihre Lebensstellung nicht nehmen, hie und da bedarf
man auch ihrer Erfahrung. Dazu kommt, daß gerade für die hier
erforderliche, Tätigkeit zumeist eine Bildnng verlangt wird, die zu
erwerben in der Regel nur Angehörige der besitzenden Klasse die
Mittel haben. So können wir schon jetzt in den Städten die Tatfache

beobachten, daß trotz einer starken sozialdemokratischen
Vertretung in den gesetzgebenden Körperschaften gerade die wichtigeren



— 594 —

und einflußreicheren Aemter meist ' von Bürgerlichen besetzt sind
(höhere Verwaltungsbeamte, Gerichtspräsidenten) und Ausnahmen
fast nur vorkommen, soweit Angehörige der besitzenden Klasse znm
Proletariat übergetreten sind, was indes nicht allzu häufig der
Fall ist. Damit ift aber die Bedeutung einer starken Vertretung
im Parlament erheblich verringert. Denn man übersehe uichl: Es
bedarf durchaus nicht besonders viel schlechten und bösen Willens,
um alle Erlasse und Beschlüsse auf dem Wege, bis sie greifbare
Gestalt in der Wirklichkeit gewonnen haben, abzuschwächen,
umzubiegen, zu verwässern. Es braucht gcgenteils nicht nnr guten Willen,
sondern auch ein inneres Verständnis für die den Beschlüssen zn
Grunde liegende Zwecksetzung, um wirklich ihnen entsprechend zu
regieren und zu verwalten. Erzwingen läßt sich nicht viel, auch nicht
durch das Aufsichtsrecht der Legislative; gerade in dem Gewirre
nller praktischen Einzelheiten, ans denen' sich doch schließlich das
Ganze aufbaut, ift jeder Beamte weit besser zn Hanse als das
Mitglied der Legislative, ist jeder Beamte also der Aufsichtsbehörde in
gewissem Sinne überlegen. Vielfach ist man auch schon zum Zustandekommen

gesetzlicher Erlaße sehr stark auf die Initiative der nns-
führenden Organe, welche mit den Bedürfnissen und Notwendigkeiten
ihres besonderen Tätigkeitsbereiches besonders vertrnut sind,
angewiesen. Die Bedeutung dieser Schwäche der Demokratie Mird
besonders klar, wenn man in Betracht zieht, daß der Exelntivorgn-
nismus in unserem Sinne nicht identisch ist init dem staatlichen
Verwaltungsorganismus, zumal nicht in Zeiten, wo das Staatsleben

sehr intensiv ist, Mo die Einzelsreiheit fehr stark beschränkt
werden muß, vom Einzelnen sehr viel verlangt wird. Znr Exekutive
iu diesem meitern Sinne gehört bei uns infolge unserer Kriegsver-
vrdnungen namentlich die Landwirtschaft, in geringerem Maße auch
Industrie und Gemerbe. Sehr oft haben anch Bundesrat und
Kantonsregierungen Männer der Industrie oder der Landwirtschaft beiziehen
müssen zur Besorgung öffentlicher Geschäfte gleichsam als Hulbbeamte
(Nat.-Rat. Schmidheiny!). Iu allen diesen Fällen steht man den
Vertretern des alten Systems, der heutigen Wirtschaftsordnung bis zn
einem gewissen Grade wehrlos gegenüber, ste verfügen nicht nur über
die zur Ausführung aller Maßnahmen notwendigen Produktionsmittel,
sondern auch über die nötigen Erfahrungen und Kenntnisse, sie
besitzen den Einblick in die Kompliziertheiten nnd die gegenwärtigen
Möglichkeiten ihres besonderen Tätigkeitsgebietes, was alles Dritte
sich nur schwer und ausnahmsweise erwerben können.

Nun ist freilich diese Schwäche aller formaler, Demokratie
eine Schwäche, der durch den Weg der Gewalt nicht leicht begegnet
werden könnte. Hiezu bedarf es vielmehr anderer, tieferdringender
Mittel, wovon später die Rede sein wird. Dagegen weist ein anderer
Mangel schon mehr auf den verlockenden Ausweg der Gewalt. Ich
denke hier an die Tatsache, daß es ungeheuer schwer ist, über-



— 595 —

Haupt die Mehrheit zu erlangen, oder besser gesagt, eine bereits
latent vorhandene Mehrheit politisch sichtbar zum Ausdruck zu
bringen. Es scheint mir nicht ausgeschlossen, daß wir in der Schweiz
schon jetzt im Grunde eine sozialistische Mehrheit haben, zum
mindesten ist die sozialistische Minderheit stärker, als es bei Wahlen und
Abstimmunger den Anschein hat. Die Arbeiterschaft macht doch
einen erheblichen Teil unserer Bevölkerung aus und ihre ganze
Jnteressenlage ist zweifellos auf den Sozialismus hin gerichtet.
Aber auch im Bürgertum gärt es und es sind da wohl mehr, als
man oft annimmt, die heute für sozialistische Ideen gewonnen oder
doch fehr empfänglich sind oder zum mindesten der bür g er
lichen Politik eine andere Richtung geben möchten
als die zur Zeit herrschende. Weshalb kommt das alles
nicht mehr zum Ausdruck? Die Gründe sind wohl mannigfach:
aus müder Resignation geborene politische Indifferenz, Mangel au
Einsicht in die Notwendigkeit politischen Zusammenschlusses, aktiver
politischer Betätigung überhaupt, und dann die Hemmungen, wie sie

sich von selbst aus der ganzen Struktur unseres politischen Lebens
ergeben: so werden beispielweife die bürgerlichen Wahl- und
Abstimmungsparolen von einem kleinen Kreise ausgegeben, den
maßgebenden „Instanzen", den Parteileitungen und -vorständen: da
wird überhaupt die bürgerliche Politik „gemacht". Das Neue, das
sich als bemerkbare Unterströmung regt, muß sich erst seine eignen
Organe fchaffen, und dazu bedarf es großer aktiver Politischer Energien,

die eben nicht immer vorhanden sind. Besonders fühlbar wird
diese Schwerfälligkeit und Starrheit der Demokratie in Zeiten, in
denen die Ereignisse sich überstürzen, ein Jahr änßeren Geschehens
vollbringt, was sonst Jahrzehnte zu seiner Entwicklnng bedurfte,
und nun mit diesem Geschehen auch die politifchen Anschauungen
sich rascher wandeln. Von da aus mnß man, auch wenn man
selbst durchaus an der parlamentarischen Demokratie festhält, Trotzky
wenigstens verftehen, wenn er in seiner Broschüre „Von der
Oktoberrevolution bis zum Brester Friedensvertrag" schreibt: „. Jede
Revolution ist dadurch gekennzeichnet, daß das Bewnßtsein der Massen
sich schnell verändert: nene und immer wieder neue Schichten der
Bevölkerung sammeln Erfahrung, überprüfen ihre Ansichten von
gestern, streifen sie ab, gelangen zu neuen Ansichten, lehnen die
die alten Führer ab, folgen neuen Führern, gehen vorwärts Die
demokratischen Organisationen, die sich auf den schwerfälligen Apparat
des allgemeinen Wahlrechts stützen, müssen znr Revolutionszeit
unbedingt hinter der Entwicklung des politischen Bewußtseirrs der Mnffen
zurückbleiben. Ganz anders die Sowjets! Sie stützen sich unmittelbar

auf organische Gruppierungen, wie die Fabrik, die Werkstatt,
die Dorfgemeinde, das Regiment und andere. Hier fehlen natürlich
jene juristischen Garantien für die Genauigkeit der Wahl, wie fie
bei der Schaffung der demokratischen Stadtrat- oder Semstwo-Jnsti-



— 596 —

tutionen vorhanden sind. Dafür aber haben wir hier unvergleichlich
ernsthaftere und tiefergehende Garantien für die direkte und
unmittelbare Verbindung des Abgeordneten mit seinen Wählern. Der
Delegierte des Stadtrats oder des Semstwo stützt sich auf die
lockere Masse der Wähler, die ihm für ein Jahr ihre Vollmachten
anvertraut und dann auseinanderfällt. Die Sowjetwähler bleiben
dagegen für immer durch die Bedingungen ihrer Arbeit und ihrer
Existenz aneinander gebunden. Wenn in den vorhergehenden
Monaten der Revolution die allgemeine politische Entwicklung ihren
Ausdruck darin fand, daß der Einfluß der Vermittlungsparteien
demjenigen der Bolschewiki weichen mußte, fo geht daraus klar
hervor, daß dieser Entwicklungsprozeß sich am deutlichsten und
vollkommensten in den Sowjets abspiegeln mußte, während die Stadträte

und die Semstwos bei all ihrem formalen Demokratismus
eher den Zustand der Volksmaffen von gestern als
den von heute ausdrückten."

Und man wird weiter verstehen, daß diesem Zustand gegenüber
sür politisch tatkräftige und aktive Naturen die Versuchung überaus
groß ist, nicht — ihrer Auffassung nach — der Mehrheit den Willen
einer Minderheit aufzuzwingen, sondern mit Umgehnng der
schwerfälligen Mechanik der demokratischen Institutionen den politisch noch
nicht voll ausdrucksfähigen Willen einer latenten Mehrheit
durchzusetzen.

In derselben Richtung wirkt aber ein weiterer Umstand. Es
erscheint nämlich der Weg der Gewalt besonders verlockend, weil
der Weg des Geistes, die Möglichkeit, durch die Macht der Idee
zu wirken, für den Sozialisten viel schwerer gangbar ist als für die
Vertreter des Bestehenden. Ich erinnere nnr daran, daß Schule
und Universität, also Institutionen, die für die geistige Struktur
der künftigen Generation eine überragende Bedeutung haben, im
wesentlichen in den Händen der herrschenden Klasse sind. Damit soll
nicht gesagt sein, daß nnsere Lehrer an Schule nnd Universität bewußt
dem Bestehenden, den herrschenden Mächten dienen — das mag
für einige Wenige zutreffen — aber die wenigsten von ihnen sind
losgekommen von der bürgerlichen Weltanschauung, in der fie
aufgewachsen sind und die ihr ganzes Denken bestimmt, ja nichts
kennzeichnet besser den Umstand, wie sehr die meisten von ihnen
eingeschlossen sind im „lebenslänglichen Gefängnis der bürgerlichen
Ideologie" als die Tatfache, daß die wenigsten sich der Einseitigkeit
ihres Denkens überhaupt bewußt sind, daß sie in unschuldiger
Naivität an die „Objektivität" des von ihnen Vertretenen glauben.
Und dazu kommt, daß die Wissenschaft felbst, die sie übermitteln,
tief beeinflußt ist vom Geist oder vielmehr der Geist- und Seelen-
losigkeit unseres kapitalistisch-mechanistischen Zeitalters, daß sie

abgefallen ist von der hohen Aufgabe, die ihr noch ein Fichte zuwies,
dem Ringen nm die Erkenntnis der göttlichen Idee, von der Auf-



— 597 —

gäbe, Führerin zu den letzten Zielen zn sein, und daß diese also
vom Absoluten abgefallene und deshalb an alle möglichen Relativitäten

verkaufte Wissenschaft unfähig ift, schöpferische Impulse zu
geben und der Zukunft zu dienen, ja viel eher das Verständnis
schöpferischer Gegenwartsbewegungen hindert.

Und eine andere Institution, die in besonderem Maße
bestimmt und befähigt ist, der Propaganda von Ideen zu dienen
und die öffentliche Meinung zu bilden, nämlich die Presse, ist
wiederum der herrschenden Klasse viel dienstbarer als dem Proletariat.
Die Besitzenden verfügen über genügende Mittel, zur Unterhaltung
einer weitverzweigten und reichhaltigen Presse, der es auch in den
schwierigsten Zeiten nicht um die nötigsten Subsiftenzmittel bange
zu „sein braucht; die Sozialdemokratie dagegen mnß mancherorts
auf eine Tageszeitung verzichten und hat 'noch Mühe auch nur
ein bescheidenes Wochenparteiorgan am Leben zu erhalten, aus
Mangel an finanziellen Mitteln — besonders fühlbar macht sich dieser
Mangel in Zeiten der Papierteuerung und der gewaltigen Druckkosten

— und hie und da auch au geistigen Kräften. So ist gerade
das Freiheitsrecht, das am vornehmlichsten dazu bestimmt war,
deu Minderheiten das Wirken für ihre Ideenwelt zu garantieren,
weit wertvoller für die herrschende Schicht als für das Proletariat,
Das Machtprinzip in d er Wirtschaftsverfasfung tötet das
Freiheitsprinzip in der politischen Verfassung.

Der Hinweis auf diesen Sachverhalt soll nicht die Gewaltmethode

rechtfertigen oder gar als notwendig erklären — gerade die
zuletzt aufgezeigten Schwierigkeiten können auf dem Gewalitweg nicht
umgangen werden — fondern er soll nur zeigen, wie wenig der
Einwand der formalen Demokratie fähig ist, die Argumente
der Gewaltgläubigen zu entkräften.

Dazu gesellt sich aber ein weiterer, besonders schlimmer Uebel-
stand. Schon lange vor dem Krieg haben „extreme" Sozialisten
erklärt, der legale, verfassungsmäßige Weg genüge zur Erreichung
der proletarischen Ziele schon deshalb nicht, weil das Bürgertum
sich mir allen Mitteln zur Wehr setzen werde, wenn die Waffe,
mit der es einst seine eigene Machtstellung begründete, die
demokratischen Rechte und Freiheiten, den eignen Lebensinteressen
gefährlich werde und daß es dann auch vor der Beseitigung
demokratischer Rechte nicht zurückscheuen werde. Leider haben die
Ersahrungen der Kriegsjahre gezeigt, daß in solcher Vorhersage mehr
lag als bloße „Verhetzung". Man mag über das Organ der
sozialdemokratischen Jugenorganisation, die „Freie Jngend denken, wie
man will — sie war zweifellos besser als ihr Ruf und hat 'nicht
nur der Negation gedient — ihre Unterdrückung war eine flagrante
Verletzung der Preßfreiheit, mit der es zwar verträglich sein mag,
Preßäußerungen, die mit den bestehenden Gesetzen in Konflikt
geraten, zu bestrafen — wobei freilich Maß und Inhalt der Strafe



- 598 -
immer noch vom Freiheitsgedanken bestimmt sein muß — aber
mit deren innerstem Zweck, der tiefer ist als das bürgerliche Denken,
jegliches Verbot von Preßerzeugnissen in unversöhnlichem Widerspruch
steht. Und im selben Widerspruch mit den innersten Absichten der
Preßfreiheit steht auch jene beschämende eidgenössische Verordnung,
welche die Entstehung neuer Zeitungen und Zeitschriften an das
Erfordernis einer behördlichen Bewilligung knüpft, die nnr erteilt
wird, wenn die neue Zeitung im „Landesinteresse" liegt, worüber eine
ganz vorherrschend ans Vertretern des herrschenden Systems
zusammengesetzte, den Begriff des Landesinteresses naturgemäß nach
ihren Ueberzeugungen interpretierende Kommission befindet. Damit
wird ein Zustand geschaffen, der gerade dem höchsten Zweck der
Preßfreiheit aufs schärfste widerspricht, weil all dem, was fich au
neuen Anschauungen heute regt, die Möglichkeit, Einflnß zu
gewinnen, aufs äußerste erschwert wird.

Zu den Verletzungen der Preßfreiheit gesellen sich die
Verletzungen der Versammlungsfreiheit durch kantonale Regierungen
und durch Uebergriffe der Militärgewalt.

Schlimmer noch und folgenschwerer aber als die Nichtachtung
von Freiheitsrechten war die Verletzung des verfassungsmäßigen
Initiativrechtes. Muß es nicht eigentlich aufreizend wirken, wenn
man heute die Arbeiterschaft auf den legalen Weg der Initiative
verweift, in einem Augenblicke, in dem noch eine Anzahl von
Jnitiativbegehren darauf warten, endlich legal behandelt, d. h. dem
Volk zur Abstimmung unterbreitet zu werden? Wer gibt der
Arbeiterschaft das Vertrauen, daß künftige Volksbegehren nach Recht
und Gesetz behandelt werden von einem Bundesrat, der in nenester
Zeit nach Art preußischer Generäle im früheren deutschen Reichstag

auf ernsthafte Anfragen die Auskunft verweigert? Wie anders
wäre die Situation, wenn nicht wider den klaren Wortlaut eines
Bundesgesetzes die Proporzinitiative der Volksabstimmung jahrelang

entzogen worden wäre, unter dem Vorwand des Burgfriedens,
der durch nichts je fo schwer gestört wurde als durch diese
Verschleppung? Sind nicht diejenigen, die durch folche Gesetzwidrigkeit
der Arbeiterschaft ihre legale Vertretung entzogen, die 6igentlichen
Schöpfer der Nebenregierung des Oltener Aktionskomites?

„Stolz und frei erhebt die Demokratie ihr Haupt" hat
Bundesrat Calonder beim Abschluß des Generalstreiks gesagt. Wir denken
anders. Uns waren die Tage des Generalstreiks ein Symptom für
den Zusammenbruch unserer Demokratie, ein Zusammenbruch, der
im bürgerlichen Klasseninteresse, das die demokratischen Rechte nicht
mehr ertragen kann, eine an sich zwar richtige, aber doch nicht
genügende Erklärung findet. Denn daß die doch kleine Zahl
derjenigen die aus bewußtem Klasseninteresse die Gefahren der
demokratischen Rechte fürchten, zum Ziele gelangt, wird nur ermöglicht
durch ein allgemeines Schwinden des demokratischen Empfindens,



— 599 —

ein Schwinden, dessen tiefste Ursachen in der zunehmenden Materialisierung

und Mechanisierung, in der Verfluchung nnd Verödung
des geistigen Lebens liegen, im Mangel an Glauben nn den Geist,
nn Freiheitsglauben, ohne den auf die Daner keine Demokratie
bestehen kann.

Damit ist nnn aber das Problem der Gewalt keinesfalls gelöst.
Es galt nur zu zeigen, daß uns die Demokratie die Lösung dieses

Problems nicht wesentlich erleichtert, daß die demokratischen Rechte den

Weg der Gewalt nicht überflüssig machen. Aber es gibt tiefere nnd
ernsthaftere Gründe gegen die Gewaltmethode, Gründe, die dann
gleichermaßen in allen Staaten, auch den nichtdemokratischen und für
alle Lebensverhältnisse gelten.

Daß der gewaltsame Umsturz, und die ihm folgende Epoche der
proletarischen Diktatur, der Klassenherrschaft des Proletariats das von
nns ersehnte Reich der Freiheit und Brüderlichkeit nicht felbst schon

ist, bestreitet niemand; fraglich bleibt nur, ob sie uns dazu hinführen,
ob sie, wie es der Bolschewismus verkündet, als Zwischenstufe
betrachtet werden kann. Und dieser Frage gegenüber hat sich mir in
den Erfahrungen der Kriegsjahre die Wahrheit immer mehr bestätigt,
daß die Methoden zur Erreichung eines Zieles niemals gleichgültig
sind und daß es ein schwerer Grundirrtum ist, der unser politisches
Denken schon längst mißleitet hat, zu glauben, ein Endziel lasse sich

erreichen mit Methoden, die das gegenteilige Prinzip verkörpern, das
Uebergangsstadium könne von ganz andern Grundsätzen beherrscht sein
als das Reich zu dem es hinführen soll. Es ift der Irrtum, von dem

z. B. gerade unser heutiger kapitalistischer Machtstaat lebt. Man
darf nicht vergessen, daß neben den bösgläubigen Nutznießern des

durch diesen Staat ermöglichten Ausbeutungsfystems immer noch
zahlreiche Vertreter des Staatsgedankens existieren, die überzeugt sind
mit der Bejahung und Verteidigung dieses Staates das Beste zn
wollen, die dieses unfreie mechanistische Zwangsgebilde als notwendige
Vorstufe zur freien Gemeinschaft betrachten, als- einen Schritt der
bekannten „schrittweisen Entwicklung". Beide, die gutgläubigen Bejaher
des heutigen Machtstaates und die Vertreter der proletarischen
Diktatur sind Ideologen ganz derselben Art. Nie sind die zur Erreichung
eines bestimmten Zieles angewandten Mittel und Methoden gleich-
gültig, weil jedem Mittel, jeder Methode eine ganz bestimmte
Orientierung, eine bestimmte geistige Einstellung, ein bestimmter Glanbe
entspricht, und nun eben dieser Glaube und diese Orientierung durch
die Anwendung der ihnen entsprechenden Methoden gestärkt werden.
Und nun bedeutet die Beschreitung des Gewaltwegs den Gegensatz

zum Glauben an die Freiheit, zum Glauben an die Schöpferkraft des

Geistes, ohne den doch jede Hoffnung auf eine brüderliche Gemeinschaft
freier Menschen ein Unsinn ist. Und fo stärkt die Anwendung der
Gewaltmethode eben jene Orientierung, von der die heutigen
Ordnungen leben, den Glauben an die Gewalt, den Zweifel an die Macht



— «00 —

der reinen göttlichen Kräfte. „Ich meine: wer glaubt, der ergreift
kein Schwert. Wer aber das Schwert ergreift, der weiß nicht, was
Glauben heißt... Er ergreift das Schwert aus Schwäche und nicht
aus Stärke."') Die Freunde der Revolution „machen sich nicht klar,
daß es ja doch gerade dieses Vertrauen auf die blinde Gewalt ist,
worin das Wesen des alten Systems beruht, und daß dessen
Dauerhaftigkeit zu einem nicht geringen Teil eben dadurch zu erklären ist,
daß selbst so viele vvn denen, die etwas Neues wollen, doch noch ganz
in dem alten Zwangs- und Gewaltglauben stecken geblieben sind und
dadurch unablässig, wenn auch unbewußt, die Autorität jener alten
Methoden in Geltung erhalten — auch wenn sie diese Methoden für
ganz neue Ziele benutzen wollen. Der Glaube an die Methoden der
mechanischen Ueberwältigung kann nur durch den ganz konsequenten
Glauben an das der Gewalt entgegengesetzte geistige Prinzip
überwunden werden." (Förster.) Das von uns ersehnte neue Reich beruht
auf der absoluten Heiligkeit alles menschlichen Lebens, im Reiche Lenins
aber herrscht eine im Gefühls- und Vorstellungsleben der Menschen
verderbliche und verhängnisvolle Wirkungen für die Zukunft äußernde
Nichtwertung menschlichen Lebens und menschlicher Freiheit, unser
Sozialismus will den Menschen in den Mittelpunkt stellen/ im
Bolschewismus ist er, und zwar auch der Proletarier, wieder nur Mittel,
Rädchen in der ungeheuren Maschine des neuen Machtstaates, der sich

nur allzu leicht nach den allen Gewaltinstitutionen innewohnenden
Gesetzen zum alles verzehrenden Selbstzweck entwickelt. Aber nicht nur
die das alte System tragende Orientierung wird durch die Anwendung

der Gewultmethode gestärkt, sondern es wird überhaupt durch
diese untermenschliche und antisoziale Methode eine Atmosphäre erzeugt,
die dem Wachsen und Reifen des Neuen wenig förderlich ist, es werden
zerstörende Kräfte wachgerufen, beim Unterdrücker unschöpferifche
Machtgier, beim Unterdrückten alle möglichen schlimmen Abwehraffekte.

Und die innere Natur wie die verderblichen Wirkungen der
Gewaltmethode werden nun nicht etwa aufgehoben durch die Güte und
Vollkommenheit des Zwecks. Im Gegenteil liegt in der Reinheit des

Zwecks eine besonders große Gefahr. Es scheint eine besondere List
des Satans, daß er so gerne feine Methoden dem Guten zur
Verfügung stellt, nicht nur, um so die göttlichen Kräfte, die wir sonst
erhoffen, herbeiglauben müßten, und die seine Herrschaft bedrohen würden,
anscheinend überflüssig zu machen, sondern um seine Methoden gleichsam

zu heiligen. Durch nichts erfährt das Gewaltprinzip eine größere
Stärkung und Rechtfertigung als durch seine Verwendung im Dienste
des Guten. Und wenn nun die Gewaltmethode nicht schon an sich

böse ist, wer svll dann entscheiden, ob die jeweils in Frage stehenden
Ziele wertvoll genug sind, um die Anwendung derselben zu recht-

') Ein Revolutionär in dem russischen Revolutionsroman „Als war' es nie
gewesen" von Ropschin.



— 601 —

fertigen? Jn einer meisterhaften Betrachtung über die Frage „Können
Attentate den gesellschaftlichen Fortschritt befördern?" weist Förster
eindringlich daraus hin, daß es Regeln gebe, wie z. B. die der
absoluten Heiligkeit alles menschlichen Lebens, deren Wert und deren
Autorität gerade in der absoluten Unverbrüchlichkeit bestehe; „jede
Ausnahme ist eine Vernichtung der Regel, deren ganzer Sinn und
Zweck eben in der Ausnahmslosigkeit, in der völligen Unabhängigkeit
vom besonderen Falle liegt. Es gibt eben Dinge, die niemals der
individuellen Entscheidung in die Hand gegeben werden dürfen, weil
die Gefahr des Mißbrauchs zu ungeheuer groß ist." Und denselben
Gedanken wie Förster drückt in dem bereits zitierten Revolutionsroman

von Rovschin der Revolutionär Bolotow aus in einer Stelle,
die ich besonders ihres ergreifenden und tiefem Erleben entstammenden

Schlusses wegen ganz zitieren möchte: „Ich kann eines nicht
begreifen, Serjoscha man erschießt uns, Man hängt uns, man
erdrosselt uns gut. Wir hängen, morden und sengen gut
Warum bin ich aber, wenn ich Sljoskin') erschossen habe, ein Held,
während er, wenn er mich hängen läßt, ein Schurke und ein
Unmensch ist? Das ist ja wirklich Hottentottenlogik Eines von
beiden. Entweder darf man nicht töten, und dann verletzen wir beide,
Sljoskin und ich das Gesetz; oder man darf töten, und dann sind
wir beide weder Helden noch Schurken, sondern einfach Menschen und
Feinde ." „Wolodja sagt" fuhr Bolotow fort, „daß dies alles
Gefühlsduselei sei und daß man im Kriege ohne Erbarmen töten müsse.
à Is, Msrrs ««rums à lu Susrns! Ja, er hat selbstverständlich
recht wir töten ja auch Sagen Sie mir aber Folgendes:
können Sie sich die Möglichkeit denken, daß dieser von uns getötete
Sljoskin uns nicht aus gewinnsüchtigen Absichten, fvndern aus innerer
Ueberzeugnng verfolgte? Können Sie die Möglichkeit zugeben, daß
er uns nicht aus eigenem Interesse bekämpfte, sondern weil er es für
feine Pflicht hielt und weil er glaubte, auf diese Weise dem Volke
ja, dem Volke! zu dienen? Können Sie diese Möglichkeit zugeben?
Ja? — Es ist doch durchaus möglich. Es ist ja möglich, daß sich
unter hundert, unter tausend Sljoskins so einer findet. Es ist doch
möglich? Ja? Worin besteht dann der Unterschied zwischen ihm
und mir? Worin? Warum ist er ein Schurke? Meine Ansicht lautet:
entweder darf man in jedem Falle töten oder oder man darf in
keinem Falle töten Folglich ist es erlaubt und verboten
zugleich? Wo bleibt dann das Gesetz? Ist es im
Parteiprogramm? In Marx? Jn Engels? In Kant? Das ist ja Unsinn,"
flüsterte er in großer Erregung, „Marx, Engels und Kant haben doch
nie einen Menschen getötet Sie hören? Nie nnd niemand
Folglich können sie gar nicht wissen, was ich weiß, was Sie wissen,
was Wolodja weiß. Was sie auch alles schreiben, es wird vor ihnen

') Ein russischer Polizcioberst,



— 602 —

doch immer verborgen bleiben, ob man töten darf oder nicht
Dies können nur wir, die wir schon getötet haben, wissen Ich
weiß z. B., ich weiß es ganz bestimmt, daß mau Sljoskin in keinem

Falle töten durfte, was er auch für ein Mensch gewesen sein mag
uud was ich auch von ihm hielt

Und erfahrungsgemäß verhilft dann der von an sich guten nnd
vollkommenen Zieleu her geheiligte und gestärkte Gewaltgeist letzten
Endes wieder dem Bösen zum Sieg. Die in ihrem tiefsten Wesen
antisoziale Methode ist der natürliche Verbündete aller antisozialer
Elemente. Mag eine Gewaltmaßregel zu noch so gutem Zwecke
begonnen werden, eine Gewaltinstitution für noch sv edle Ziele ins Leben
gerufen worden fein, am Schlüsse der Entwicklnng erscheinen als
Nutznießer der Gewaltinstitution beinahe immer die unedlen, gewalttätigen,
unsozialen Naturen; das gilt für die Gewalt in der innern wie in der
äußern Politik. Besonders Ivo, wie fast immer, diejenigen, die mit
der Gewalt das Gute erreichen wollen, sich verbinden müssen mit
andern, denen dieselbe Gewalt zu ganz andern Zielen verhelfen soll,
fallen die Früchte der Gewalt meist den letztern in den Schoß. Es
kvnnte sein — wir find nicht doktrinär genug, um nicht von ganzem
Herzen zu hoffen, daß es durch ein Wunder anders kommt — daß
uns in der nächsten Zeit diese Wahrheit durch eine neue Erfahrung
schmerzlich bestätigt wird, wenn nämlich im innern Kampf der Entente
die französischen und englischen Imperialisten über Wilson und die

Opposition im eignen Lande siegen und es zu einem dem Wilsonschen
Programme widersprechenden Gewaltfriedcn kommt. Es ist nun einmal
eine tiefe Wahrheit, daß das Böse nicht mit seinen eignen Methoden
kann überwunden iverden, sonderu nur durch ein ihm völlig
überlegenes, andersartiges Prinzip, das sich auch schon in der Art des

Kampfes auswirken mnß. Es ist ein fast unheimliches, aber doch auch
wieder verheißungsvolles Gesetz, daß das Gute und das Böse ihre
völlig eignen Methoden haben, mit denen allein sie siegen können;
und daß, wenn das Gute sich der Methoden des Bösen bedieut, es
eine Niederlage erleidet. Jn der Folgerichtigkeit dieses Gesetzes enden
so oft die gewaltsamen Revolutionen wenigstens zunächst mit einem
Siege der Reaktion, der Gewaltgeist ist der beste Verbündete
derjenigen, die ihn völlig bejahen, denen das Reich der Gewalt auch
Endziel, nicht bloß Uebergangsepoche ist. Es liegt mir daran,
eindringlich zu betonen, daß nach meiner innersten Ueberzeugung nicht
nur der Tag des Guten auf dem Wege der Gewalt nicht kommt,
sondern auch der Tag des Proletariates nicht.

Es liegt überhaupt in der Gewalt, wie in allem Bösen etwas,
das iin weiteren Verlaufe weit über das hinausführt, was die
Urheber gewollt haben. Wer dem Teufel den kleinen Finger gibt, dem
nimmt er die ganze Hand. Wer möchte behaupten, irgend einer der
am Ausbruch des^Weltkriegs schuldigen Machthaber habe den Weltkrieg

so, wie er sich schließlich entwickelt hat, in seiner ganzen Scheuß-



— 603 —

lichkeit, mit all seinen verderblichen Folgeerscheinungen und Rück»

Wirkungen gewollt? Und welcher Gegner Lenins wollte behaupten,
Lenin habe all das Chaos und Elend im Gefolge der russischen
Revolution, all deu Mnfsenterror nnd alle Pogrome von Anfang an
gewollt? Es liegt in der Theologenerfindnng von der
„Eigengesetzlichkeit der Welt" eine tiefe, von deu Eigengefetzlichkeitstheologen
freilich bis zur Unkenntlichkeit verdunkelte Wahrheit; das Böse
hat seine E i g e n g e s e tz l i ch k e i t und es ist, als ob durch das
Wachwerden der dämonischen Mächte auch alle damit vermnndten noch
niedrigeren Kräste und Instinkte von bisherigen Hemmungen befreit,
losgebunden würden, um ihr zerstörendes Werk zu verrichten.

Und damit hängt es auch, zusammen, daß so oft im Verlauf der
Entwicklung die Geivalt sich gegen ihre eigenen Vertreter wendet.
„Wer das Schwert ergreift, soll dnrch das Schwert umkommen." Jn
dem nun entfesselten Chaos niederer Gemalten entstehen neue Partei-
ungeu, noch radikalere Sekten, die nun gleichermaßen mit schärfster
Gewalt alles Andersdenkende unterdrücken, mit derselben Berufung
auf ihr gutes Endziel. Die Revolution verzehrt ihre eignen Kinder,
und Danton bedurfte auf dem Wege zum Schaffst keines zweiten
Gesichtes, um Robespierre fein Schicksal vorhersagen zn können.

Was nun insbesondere die Diktatur des Proletariats im Sinne
Lenins als eine dauernde Epoche anlangt, so bedeutet sie zweifellos
einen Rückschritt hinter den sittlichen Gedanken, der jeder ivahren und
reinen Demokratie — wozu allerdings leider gegenwärtig die Schweiz
nicht gehört — zu Grunde liegt, den sittlichen Gedanken nämlich, der
für alles soziale ivie individuelle Leben gilt, daß nämlich alles, ivas
vvn Bestand sein soll, in Freiheit reifen muß. Es ist der Gedanke,
der in seiner Ablehnung aller Opportunitätsrücksichten, ivie sie in den
Thesen Lenins deutlich zu Tage treten, die Demvkratie vom
aufgeklärten Despvtismus scheidet. Wie oft haben wir früher vvn
Anhängern nichtdemvkratischer Staatsformen den Vorwurf hören müssen,
die Demokratie fei, eben weil sie für jeden Fortschritt einer Mehrheit
bedürfe, rückständig; z. B. sei die Schweiz von Deutschland in der
Sozialgesetzgebung infolge der Gesetze Bismarcks überholt. Wir haben
hierauf immer mit dem Hinweis geantwortet, daß dafür bei uns jeder
neue Fortschritt auf dem freien Willen der Gemeinschaft nicht auf
äußerer Nötigung beruhe, und deshalb sittlich wertvoller und dauerhafter

sei, daß er nicht nur eine äußerliche, sondern eine geistige
Errungenschaft bedeute und daß uns die Demokratie vor einer sprunghaften,

von Zufällen abhängigen Entwicklung bewahre. Gewiß ist nun
zuzugeben, daß infolge der wirtschaftlichen Struktur und anderer von
uns selbst geschilderter Hemmungen der Wille der Gemeinschaft in der
Demokratie nicht immer nnverfcckscht zum Ausdruck gelangt, aber
sobald einmal — was ja die Boraussetzung der proletarischen Diktatur
ist — der Baun gebrochen, die verschüttete Bahn wieder frei gemacht,
die erstarrte Entwicklnng ivieder in Fluß geraten ist, das bisherige



— 604 —

System nicht mehr die schwer auf allem Neuen lastende Macht des

unveränderlich Bestehenden für sich hat, dann muß, auf jede Gefahr
hin, der Gedanke der Demokratie wieder in sein Recht treten, dann
muß jeder Klasse, auch den srüher herrschenden Schichten, die Freiheit
gegeben werden, für ihre politifchen Anschauungen zu wirken. Denn
nur dann kann sich zeigen, ob das Neue zwar bereits innerlich reif
war und nur seine äußere Eutfaltung durch die Erstarrtheit und
Trägheit des politischen Organismus gehemmt wurde, oder ob eben
die geistigen und wirtschaftlichen Vorbedingungen für das Neue noch
fehlen. Mit den mechanischen Mitteln der schärfsten Gewalt die

oppositionellen Regungen des Alten unterdrücken, die Anhänger des

früheren Systems politisch rechtlos machen im frommen Glauben,
der Machthaber dürfe das von ihm als gut Erkannte Widerstrebenden,

die noch nicht fo weit sind, aufzwingen, bedeutet die Rückkehr
vom sittlichen Gedanken der Demokratie zum Opportunitätsgedarcken
des aufgeklärten Despotismus und damit freilich auch die Stärkung
dieses Gedankens in allen Staaten, auch denjenigen, die noch eine

bürgerliche Regierung haben; wie denn zweifellos die bolschewistischen
Methoden eine zwar ungewollte und unbewußte, aber wirksame
Verstärkung des Geistes sind, aus dem bei uns die beständigen Verletzungen
der Freiheitsrechte durch den Bundesrat erwachsen. Den Freiheitsrechten

liegt übrigens nicht nnr ein tiefer sittlicher Gedanke zu Grunde;
sie sind vielmehr auch politisch das allein Richtige; verfügt das Alte
noch über lebendige Kräfte, so hülfe alle Unterdrückung nichts, würde
vielmehr nnr bewirken, daß es später, lange gestaut, nur umso
zerstörender die Dämme niederreißt; wie denn erfahrungsgemäß die
gewaltsame Unterdrückung von innerlich noch lebensfähigen Bewegungen
dieselben am meisten gestärkt hat.

Und wenn wir fo nicht an die Gewalt und an die Unterdrückung,
fondern an die Freiheit glauben und nur hierauf unsere Hoffnung
gründen, so steht uns auch die Geschichte zur Seite. Wir können einem
der uns Phantastik und weltfremde Ideologie vorwerfen wollte nur das
Eine entgegnen: ob es auf nnsere Weise geht, das wissen wir nicht; das
ist unser Glaube, den wir mit den Mitteln der Logik nicht beweisen
können. Aber daß der Tag des Guten nicht mit Hilfe der Mächte
dieser Welt herbeigeführt werden kann, das wissen wir nnd
das hat die Menschheit in ihrer leidvollen Geschichte zur Genüge
erlebt.

Ich erinnere mich an Diskussionen früherer Jahre in einem
Studentenverein, in dem die Gegner unsere Hoffnungen zu widerlegen

suchten Mit dem Hinweis auf einen Franz von Assisi oder die
großen Erweckungsbewegungen. Jene Männer hätten gewollt und
gehofft, was wir, ausgerüstet wohl noch mit größeren Kräften und
ihre Hoffnungen seien zu schänden geworden, sie hätten nichts erreicht.
Nun ist es freilich eine oberflächliche Geschichtsbetrachtung, zn glauben,
das Wirken etwa eines Franz von Assisi sei ohne Früchte geblieben.



— 605 —

Wir wissen nicht, wie es in der Welt aussähe, wenn wir alle
diejenigen Menschen, in denen das Gottesreich wieder in besonderer
Macht und Reinheit aufgebrochen ist, aus der Geschichte streichen
wüßten. Aber wenn die Wirkung nicht dauernder und größer war,
wenn wieder Rückschläge erfolgten, wenn das Gottesreich wieder
in Verzug geriet, dann war daran gewiß nicht der Radikalismus oder
die Absolutheit jener Bewegungen schuld, sondern im Gegenteil
der Umstand, datz die Kräfte erlahmten, der Glaube schwächer wurde,
und man in irgend einer Weife sich zur Erreichung der letzten
Ziele wieder mit den Weltmächten verbündete. Und ebenfalls an
Mangel und nicht am Zuviel von Radikalismus sind auch alle
bisherigen Revolutionen schließlich! zu Grunde gegangen. Ein Mann)
der unserem Denken in mancher Beziehung nahesteht, der große
Historiker der französischen Revolution Michelet, erinnert beim
Sturze der Hebertisten an das Wort Duport's „Pflüget in die

Tiefe" und sagt, daß die Revolution zu Grunde gehen mußte, weil
die Girondisten und die Jakobiner in gleicher Weise Politische Logiker
waren, die auf derselben Linie nur verschiedene Grade vorstellten.
Der Fortgeschrittenste, Saint-Juste, sagt er, wagt weder die Religion
noch den Unterricht zu berühren, noch, in die Tiefe der sozialen Lehren
zu dringen, man weiß kaum, was er über das Eigentum für eine

Anschauung hatte. Es fehlte also der Revolution um sie zu sichern,
die soziale, die religiöse Revolution, in der sie ihren Halt,
ihre Stärke, ihre Tiefe gefunden hätte."

Und so schmerzlich das Warten ist, so schwer es ist, ans scheinbar
schnell zum Ziel führende Mittel zu verzichten, so mag uns dieser
Verzicht doch eben durch die Gewißheit erleichtert werden, daß in
Wirklichkeit jene Wege überhaupt nicht zum Ziele führen und die
Gewalt nicht im Stand ist, irgend einen dauernden Znstand
herzustellen, daß vielmehr alle dauernden Siege ganz andern Kräften zu
verdanken sind.

Ich schließe diese Gedanken mit den Worten, mit denen Max
Adler eine Betrachtung über den Martyrertod des Joh. Huß
beendigt: „Die Scheiterhaufen des Geistes und das Kreuz der Liebe
lassen längst niemanden mehr denken an den stumpfen Widerstand,
dem jene leuchtenden Vorkämpfer unseres Geschlechts erlagen, sondern
nur an den Geist, der nie versagt, und an die Liebe, die nie
vergeht, in deren beider Zeichen alle echten und dauernden Siege
erfochten werden." Mit diesen Worten hat ein führender Sozialist
und eiuer der bedeutendsten Theoretiker der Sozialdemokratie sich

zu unserm Glauben bekannt, daß das Kreuz der Liebe, das Opfer
und Leiden, nicht die Gewalt, die stärksten Kräfte sind, von denen
allein aus alle wertvollen Umgestaltungen ausgehen können.

Wollte ich hier schließen, so könnte mir der Vorwurf nicht
erspart bleiben, daß meine Ausführungen allzusehr losgelöst seien

von den akuten und drängenden Problemen der gegenwärtigen



— 606 —

Wirklichkeit, und keine Antwort gäben auf Fragen, die viele
von uns gerade zur Zeit stark bewegen und in quälende Zweifel
versetzen, und für die das bisher Gesagte kaum der Berfnch eiuer
Lösung ist.

Wir wisseil, daß gerade diejenige Bevölkeruugsklasse, die der
sozialistischen Bewegung die Großzahl der Kämpfer liefert, in einer
äußern und innern Lage ist, die sie für die Predigt der Liebe und
der Ablehnung der Gewalt wenig empfänglich macht. Ausgeschloffen
im Wesentlichen vom Genuß der Güter, die er selbst in harter Arbeir
erzeugt, muß der Proletarier zusehen, wie andere sich derselben
erfreuen, wie ihnen der Besitz die Möglichkeit nicht nur zu einem
äußerlich freien und lebenswerten Dasein, sondern auch die Möglichkeit

der freien ungehemmten Entfaltung der geistigeil Kräfte
verleiht, während ihm der harte Zwang, ichon frühzeitig sein Lcben
„verdieilen" zu müssen, in weitaus den meisten Fällen gerade diese
wertvollste Möglichkeit zum mindesten beschränkt. Und der
Proletarier von heute empfindet diese Sachlage mit Recht durchaus
nicht mehr als „gottgewollte Ordnung", fondern als eine sehr
gewalttätige und deshalb zu Gewalttat aufreizende Menschenordnnng.
Dazu kommt, daß die vier Kriegsjahre und ihre Folgen die Gegeilsätze

wesentlich verschärft haben, daß in diesen Jahren Elend und
Not auf der eiueu Seite stets gewachsen sind, und ans der andern
Seite z. T, eine neue besitzende Klasse entstanden ist, bei welcher
die Herkunst des Besitzes jede Entschuldigung ausschließt, nnd deren
Art, ihn zu genießen, befonders verbitternd wirkt. Jn dieser
Situation — die durch eine vielfach verfehlte Wirtschaftspolitik
und durch Versuche politischer Entrechtung noch verschärft wird —
frei zu bleiben von allen niederen Affekten, von sich zu weisen
den Gedanken, durch einen Gewaltakt diese Gewaltordnung zu
sprengen, bedarf schon eines fehr gereiften sittlichen Empfindens,
Und wo einmal dic Hoffung, ohne Gewalt in absehbarer Zeit
Befreiung von all dem Druck, dcr innern und äußern Not, zrt
erlangen geschwuudeu ist,, hilft der Hinweis, daß mit Gewalt nichts
Dauerndes und Wertvolles zu erringen sei, wenig. Ein Ertrinkender
greift nach dem Strohhalm, auch wenn ihm alle vernünftige
Ueberlegung sagt, daß ihn der Strohhalm nicht aus dem Wasser ziehen
wird. Der Hinweis auf die furchtbaren Gefahren der Gewalt schreckt

den, der wenig oder nichts zu verlieren hat, nicht; dem Proletarier
fehlt jenes Bangen des Bürgers um die Feinheiten einer Kultur,
die er nicht kennt. „Wenn wir verderben sollen, müßt ihr mit
verderben" konnte man in den Tagen des Generalstreiks auf den
Straßen hören. Es ist etwas gleichsam Naturhaftes, was in solchen
Zeiten losbricht; wie denn anch Ragaz in der „Neuen Schweiz"
einmal von herkommenden Revolution in einem dem Naturleben
entlehnten sehr zutreffenden und klaren Bilde spricht: „Es wird dann
in wilden Wogen ausschäumen, was im Laufe langer Zeiten an



— 607 —

Unrecht und Gewalt, z. T. ganz unbeachtet, als etwas Selbst«
verständliches, auf den Grund der Gesellschaft gesunken ift,"

Und da wird nun, besonders für diejenigen von uns, die sich
der fozialistischen Bewegung angeschlossen haben, die Frage brennend,
wie sie sich verhalten sollen bei einem ohne ihr Zutun nnd vielleicht
gegen die ganze Richtung ihres politifchen Wollens erstandenen
Gewallausbruch, Und da ist es für mich in den letzten Monaten
immer klarer geworden, daß uns keinerlei Gewalttat oder Terror
dazu bringen darf, uns von der Sache der Nrnien und Entrechteten
zu trennen. Das Gegenteil wäre Pharisäismus und würde unserer
Ablehuung der Gewalt viel von ihrer Ueberzeugungskrast rauben.
Was wir dann tragen müssen, ist die Sühne für die gewaltige Schuld,
welche die Unterlassungssünden der Gesellschaft über Jahrzehnte
aufgehäuft haben, und die nun zu vulkanischen Ausbrüchen führt,
für die nichl in erster Linie das Proletariat die Verantwortung
trifft. Wenn irgendwo das von den Kriegstheologen zu fo seltsamem
Unsinn verzerrte Wort vom „Mittragen" gilt, so hier, wo es dann
nicht mitsündigen bedeutet ^ wir können vielmehr gerade auch
dann weiterhin mit all unsern Kräften für eine Abkehr vom Wege
der Gewalt wirken ^ sondern heißt, daß wir uns für alle die vielen
Aufgaben positiver Art, die in solchen Situationen zu erfülleu
sind, zur Verfügung halten. Gerade in solchen Zeiten hat das

Proletarial am allermeisten Menschen nötig, die nicht das Ihre
suchen, die nicht irgendwelcher politische Ehrgeiz oder andere niedere
Triebkräfte in seine Reihen geführt haben, sondern die allein vom
Gedanken des Dienens beherrscht sind.

Aber nun taucht eiue zweite, noch wichtigere Frage auf: Können
nicht Situationen entstehen, gibt es nicht Verhältnisse, in deneh
wir nicht nur zur Gewaltanwendung politischer GesinnnngsgenvsseNj
Stellung nehmen müssen, wo vielmehr auch wir selbst an der
Gewalt teilnehmen, wo uns die Kräfte fehlen, der richtigen theoretischen
Erkenntnis — Erkenntnis, die noch nicht Fleisch und Leben
geworden ist, ist gar wenig ^ zn folgen, wo wir uns nicht mehr
anders helfen zu können meinen? Wer sich nicht zu den Lehrers
Tolstojs bekennt, wird die Frage für fich bejahen müssen. Es war
der Sinn unferer früheren Erörterungen, daß alle Gewalt den

Gegensatz bedeutet zum Glauben an die höchsten Kräfte. Und wo
nun dieser Glaube fehlt? Es handelt sich hier um feine Fragen,
die mit den groben Mitteln intellektueller Logik nicht zn löfen sind.
Wir können nicht Kräfte herbeidekretieren, die wir noch nicht haben.
Was nicht aus dem Glauben fließt, ist Sünde, nnd znr
Ablehnung aller Gewalt bedarf es eines großen Glaubens, eines
Glaubens an den sieghaften Geist, eines machtvollen Gottesglnnbens.
Lenin hat vom Standpunkt des Menschen, der nicht
an die schöpferische Kraft des Geistes, sondern nur
an die vorhandenen natürlichen Gegebenheiten



— 608 —

glaubt, völlig recht, wenn er die Meinung, ohne jede Gewalt
zu einer neuen Gesellschaftsordnung gelangen zn können, als Unsinn
bezeichnet. Und es bedarf umso größeren Glaubens, je wertvoller
und namentlich auch je bedrohter das Gut ist, das wir durch Gewalt
zu retten meinen; und auch desto größern Glanbens, je harmloser und
je weniger zerstörend und brutal die in Frage kommende Gewaltanwendung

ist, womit auch der von religiösen Logikern und Konse-
quenzenziehern so wenig begriffene Umstand zusammenhängt, daß
derselbe Mensch in einer bestimmten Lebensbeziehung die Gewalt
ablehnen, in einer andern sich derselben bedienen kann. Nicht alles
reift hier zur selben Zeit, und in einem Fall können dit? Glaubenskräfte,

die vorhandenen Gotteskräfte bereits ausreichen, im andern
nicht. Ich weise nur darauf hin, daß felbst die reine, von ihrem
eignen Ideal noch nicht abgefallene Demokratie ein Gewaltmoment
enthält. Wie viele von uns möchten unter den heutigen Verhältnissen
da, wo dieses Gewaltmoment schutzwürdigen Interessen zu Gute
kommt, darauf verzichten, z. B. auf Fabrikgesetz u. a.? Und so

erscheinen mir auch Situationen im individuellen wie im politischen
Leben denkbar, in der wohl die meisten von uns die Kraft noch
nicht hätten, selbst die Anwendung von Gewalt im engern Sinne
abzulehnen, Situationen, in denen uns äußerst wertvolle Güter
aufs stärkste bedroht sind und jeder andere Weg der Rettung
versperrt erscheint. Es ist seltsam, wie auch Theologen, die in
eingehenden Streitschriften auseinandergefetzt haben, welch großen
Glauben es zur militärischen Dienstverweigerung bedürfe, wie man
sich hüten müsse, ans bloßer theoretischer Erkenntnis etwas
vorschnell zu tun, was nur als Frucht des Glaubens wachsen dürfe,
diese Wahrheit im sozialen Bürgerkrieg vergessen. Mir erscheint sogar
die Verweigerung des Gewaltdienstes gegenüber dem Proletariat des
stärkeren Glanbens zn bedürfen, als die Militärdienstverweigerung;
fchon weil die Militärdienstverweigerung für viele gar keine Glaubensfrage

mehr ist, weil ihnen der heutige militaristisch-kapitalistische
Machtstaat kein sittliches, der Verteidigung wertes Gut mehr bedeutet.

Und noch auf eines mag in diesem Zusammenhang
hingewiesen werden: gerade bei der Verweigerung des Gewaltdienstes
gegenüber dem Proletariat bedarf es der eindringlichen
Selbstprüfung, der Prüfung der innersten Beweggründe; denn nirgends
ist die Gefahr größer, daß weniger edle Triebkräfte ^ wobei ich
weniger an Feigheit denke (Gewaltabwendnng braucht keineswegs
mit persönlicher Gefahrlosigkeit verbunden zu sein) als z. B. an
eine feinegoistische Sorge um die innere Seelenruhe — sich in die
höchsten und kraftvollsten Motive verkleiden; bei der Militärdienstverweigerung

ist diese Gefahr erheblich kleiner, weil sie bedeutend
mehr Opfer kostet, weil die damit verbundene Freiheitsberaubung und
soziale Aechtung ein großes Maß von Tapferkeit und Seelenstärke
erfordert.



— 609 —

Ich empfinde selbst sehr den Widerspruch, als klare Einsicht das
Gefahrvolle, ja fast Aussichtslose der Gewalt zu verkünden und nun
doch zuzugeben, daß wir in der Praxis dcr sozialen Kämpfe kaum
ohne alle Gewalt anskommen werden. Aber ich finde aus diesem
Widerspruch keine Lösung. Keine Lösung ist mir jener doktrinäre
Radikalismus, der sich damit begnügt, alle und jede Gewalt von
vornherein abzulehnen. Es liegt in ihm eine besondere Gefahr, weil er
jedes Verhältnis zur Wirklichkeit verliert und deshalb leicht in sein

Gegenteil umschlägt. Er ist das religiöse Analogon zn einer gewissen
Abart des Zimmerwaldismus auf politischem Gebiet. Beiden fehlt die

Möglichkeit der Differenzierung, der „Sinn für das Zweitbeste", die

Fähigkeit zur Empörung über das Böse, wo es am konzentriertesten
in Erscheinung tritt. Dem einen geht auch die stärkste politische und
soziale Unterdrückung unter im allgemeinen Begriff des kapitalistischen
Machtstaates, dem andern auch das fluchwürdigste Verbrechen im
Begriff der „allgemeinen menschlichen Sündhastigkeit" von der ja der
Beste nicht frei ist.

Und ebenso wenig möchte ich schon in der Theorie einen unheilvollen

Kompromiß schließen in der Weise, daß für eine bestimmte
Kategorie von Situationen und Institutionen von vornherein die
Gewalt als heute noch notwendig erklärt wird. Vielmehr handelt es sich

hier immer um eine Frage, die gar nicht allgemein, sondern nur aus
dem Einzelgewissen nach Maßgabe der dem Einzelnen geschenkten
Gotteskräfte, und aus der konkreten Situation nach Maßgabe der
Glaubenskräfte, die diese konkrete Situation verlangt, kann entschieden
werden. Allgemeingiltiges läßt sich mehr nicht sagen, als daß ein
jeder aus aller Kraft und in aller Treue in dieser Beziehung tut,
was er jetzt schon aus dem ihm geschenkten Glauben heraus tun kann
in der Gewißheit, eben dadurch auch im Glauben zu wachsen und zu
noch Größerem befähigt zu werden. „Ich glaube, Herr, hilf meinem
Unglauben." Unser Elend liegt ja auch weniger darin, daß wir die

Fülle des Glaubens noch nicht haben, als daß wir mit dem uns
geschenkten Pfnnd nicht besser wuchern. Nur aus den schon vorhundenen
Glaubenskräften handeln — die notwendige Voraussetzung dafür,
daß Gott unserm Unglauben helfen kann — wäre schon ungeheuer
viel, mehr als die meisten heute tun. Denn Glauben bedeutet immer
eiu Wagen, ein Preisgeben weltlicher Sicherungsmittel. „Nur aus
dem Glauben handeln" heißt natürlich nicht wie es oft, wenn man
manche Theologen hört, den Anschein hat — auf göttliche Kräfte
erst dann bauen, wenn man die weltlichen Sicherungsmittel nicht mehr
nötig hat (z. B. bezüglich der Abrüstungsfrage, „nach dem Krieg"),
Und des weitern ist freilich notwendig, daß wir da, wo die Kräfte noch
fehlen und wir zur Anwendung irgendwelcher Gewalt greifen, die
Gewalt in keiner Weise vom guten Ziele her verklären, sondern uns
schmerzlich bewußt bleiben, daß alle Anwendung von Gewalt ein Zeichen
von Schwäche, ein Zeichen des Mangels an Geist ist. Diese innere



— 610 —

Einstellung zur Gewalt ist auch von entscheidender Bedeutung für die
Richtung der politischen Entwicklung. Wird die Gewalt von
vornherein in das Programm aufgenommen, als die einzig noch mögliche
Methode, wird ste von vornherein, wie Lenin es getan hat, als
unvermeidlich dekretiert bei jeder revolutionärer Entwicklung, in jedem
Lande uud auf lange Zeit, dann wird der Gewaltgeist gestärkt,
entsteht eine im politifchen Leben wirkende gewalttätige Willensrichtung,
die zu Gewaltakten zweifellos auch führt, Ivo keine äußerste Notwendigkeit

dazu zwingt. Anders, wo man der Gewalt innerlich ablehnend'
gegenübersteht, und erst aus einer konkreten verzweifelten Situatimi
heraus zu diesem Mittel greift im schmerzlichen Bewußtsein der furchtbaren

Gefahren, die dieses Mittel iu sich birgt, und deshalb auch nicht
einen Augenblick die Möglichkeit eines andern Weges, der Abkehr vom
Wege der Gewalt außer Acht läßt; selbst ein Revolutionär ivie
Bakunin, der die Gewalt keineswegs ablehnte, sagt einmal: „Blutige
Revolutionen stnd manchmal infolge des menschlichen Stumpfsinnes
notwendig, doch sind sie stets ein Uebel, ein entsetzliches Uebel
nnd ein großesU u glück. Nichtnur wegender Opfer,
sondern auch we g eu derReinheit undVollkommen-
heir des Zwecks, der zn verfolgen ist und in deren
Namen man sie ausführt." Dieses Bewußtsein, daß die

blickige Revolution eiu „eutsetzliches Uebel" ist, das zu vermeiden man
die ganze Kraft einsetzen sollte, vermißt man hie iind da beim
doktrinären Bolschewisten, und im Fehlen dieses Bewußtseins liegt die

große Gefahr. Daß Lenin gewalttätig gehandelt hat, dafür mag er
sehr viel Rechtfertigungsgründe haben; wir wissen nicht, wie viele
Menschen in dieser Lage hätten anders handeln können. Weit
schlimmer uud gefährlicher ist sein Bestreben, aus dem einer
verzweifelten Situation entsprungenen Verhalten eine neue Geschichts-
philusophie zu machen, die als verderbliche Geistesmacht weiterwirkt.

An einem Beispiel möge das Gesagte nochmals veranschaulicht
iverde». Eine Tat, die mich immer stark bewegt und auf mich einen
tiefen Eindruck gemacht hat, ist die Ermordung des Grafen Stürgh
durch F. Adler. Was dieser Tat ihren besondern Charakter verleiht,
ist die Perfon des Attentäters: ein geistig und sittlich überaus
hochstehender Mensch, jeder Gewalttat aufs äußerste abgeneigt, das Töten
als etwas durchaus nntermenschliches empfindend. Wie er vvr dem
Kriege in Versammlungen immer den Verteidigern der Gemaltmethode
entgegengetreten ist, so hat er nun neuerdings stch ausdrücklich vom
„Bolschewismus" losgesagt. Was ihn nber die Tat selbst, geboren aus der
äußersten Verzweiflung und aus einer Situation, in der jeder andere
Weg versperrt schien, innerlich gekostet hat, spüren wir nicht nur
erschütternd in seiner Verteidigungsrede, wir fühlen das Ringen mit
dem Gedanken des Tötens, das verzweifelte Snchen nach eiuer Lösung
des Gewaltproblems auch heraus aus einer kleineu Rezension, die er
einige Monate vor der Tat veröffentlicht hat über Max Adlers Schrift



— 611 —

„Politik und Moral". Und nuu ist es ebcu dieses klare Bewußtsein,
etwas durchaus Untermeuschliches zu tu», dieses Ringen nnd diese

innere Qual, was dem Mord etwas von der zerstörenden nnd
niederziehenden Wirkung, die er an stch haben müßte, nehmen und dem

Opfer, das in der Tat, mit der er Freiheit und eigenes Leben aufs
Spiel setzte, feine Wirkung sichern kaun. Es ist als ob in der die

Znkuuft bestimmenden geistigen Atmosphäre dieses Uueinssein des Täters
mit feiner Tat, die verderblichen Wirkungen, ivelche der Gewaltakt an
sich hat, paralysieren ivürde.

II.
Nach diesen Ausführungen über das Gewaltprvblem erscheint

es nötig, mit einigen Worten wenigstens anzudeuten, in welcher Richtung
mm die positiven Aufgaben für tins liegen, deren Erfüllung gleichsam
eine Kompensation bedeutet für die Ablehnung der Gewaltmethode.
Wir sind davon ausgegangen, daß der wissenschaftliche Sozialismus,
auch seine edelsten Vertreter, wie Adler es für seine besondere Errungenschaft

gegenüber den früheren Utopisten ansieht, daß er dem sozialistischen

Ideal seine realpolitische Basis in den ökonomischen Interessen
der Arbeiterschaft gab, daß nach ihm die Befreiung des vierten Standes
nur das Werk der Arbeiterschaft selbst seiu könne, daß jetzt der
Sozialismus an das Interesse der Beherrschten, nicht mehr wie bei den

Utopisten, an Vernunft und Gerechtigkeit der Herrschenden appelliert.
Und wir haben schvn betont, daß wir gerade diese geistige Wandlung
des Sozialisinus für keinen Fortschritt halten. Einmal ist uns die

Möglichkeit, daß die Arbeiterklasse überhaupt für sich allein imstande
ist, das Befreiungswerk durchzuführen, zweifelhaft. Der Neuaufbau
bedarf fehr vieler geistiger Kräfte und Fähigkeiten, über welche die

Arbeiterklasse allein nicht verfügt. Ich erinnere hier an das, was^ich
früher vvm selben Gesichtsprmkt^cms über den sehr beschränkten Nutze
dcr Erringung der parlamentarischen Mehrheit gesagt habe. Gerade
diese Fähigkeiten lassen sich aber gegebenenfalls am allerwenigsten auf
dem Dekretsmege i» den Dienst des Neuen stellen, weil geistige Arbeit
überhaupt nur bis zu einem beschränkten Grade erzwnngcn werden
kann und dem Bürgertum der Ausweg passiver Resistenz so gut offen
stchen wird wie heute der Arbeiterschaft. Ich hielte es aber besonders
anch nicht für wünschbar, wenu die Verwirklichung des sozialistischen
Ideals nur das Werk der Arbeiterklasse selbst wäre. Das sozialistische
Ideal ist uns keine Jnteresscnsache, svndern eine Angelegenheit jedes
Menschen. Es bcdentet für uns die Ueberwindnng vvn Ordnungen,
dic auf dem Unglauben, dem Abfall von Gott ruhen, bedeutet uns
die Verwirklichung der Gerechtigkeit uud der Liebe auch im lvirtschaft-
lichen Leben. Und gerade darin besteht mm eiuc unsrer Aufgaben —
die von der offiziellen Sozialdemokratie ihrer ganzen Dogmatik und
Taktik nnch vernachlässigt werden muß der bürgerlichen Klasse,
auch den Bauern, das sozialistische Ideal in seiner ganzen Reinheit



— 612 —

und Schönheit zu zeigen, zu zeigen, daß es sich hier nicht bloß um
eine neue Wirtschaftsform handelt, sondern um Erlösung von viel
innerer Not und Schuld, um die Erlösung von den unser gesellschaftliches

Leben jetzt beherrschenden widergöttlichen Mächten, daß es sich hier
auch um ihre eigene Sache, allerdings nicht im ökonomisch-materiellen,
aber im geistig-sittlichen Sinne handelt. Gerade freilich, weil wir an
die ökonomischen Interessen hiebei nicht appellieren können, in dieser
Beziehnng vielmehr Opfer fordern, bedarf es für diese Aufgabe, die
auf die Weckung der höchsten sittlichen Kräfte ausgeht, eines starken
Glaubens; nicht freilich des Glaubens der frühen Utopisten „an die

unverwüstliche Güte der Menfchennatur" aber des Glaubens, daß es

freilich etwas Höheres gibt als die bei vielen Theologen fo beliebte
„sündige Menfchennatur", des Glaubens an die schöpferische Energie
des lebendigen Gottes.

Den Sozialismus überhaupt als dringende Kulturforderung zu
zeigen ist eine besonders wichtige Aufgabe gegenüber den vielen
Angehörigen der „besitzenden Klasse", die zwar kein ökonomisches Interesse
an der radikalen Aenderung des Bestehenden haben, aber auch, weil
sie im Wesentlichen vom Ertrag ihrer Arbeit leben, den ihnen auch
der Sozialismus garantiert (auch dort wird bis zu einem gewissen
Grade qualifizierte Arbeit qualifiziert belohnt werden) kein wesentliches

Interesse an dessen Beibehaltung und die sich zurzeit im
gegnerischen Lager nur befinden, weil sie in politischer Naivität vom
Sozialismus eine Gefährdung ihrer kulturellen, geistigen Interessen befürchten.
Ich denke hiebei u. a. auch an die sogenannten Intellektuellen, deren
besondere Beziehungen zum Sozialismus Max Adler in seiner Schrift
„der Sozialismus und die Intellektuellen" tiefdringend aufgezeigt hat.

Und in dieser Aufgabe kommen uns nun gerade heute macherlei
Umstände zu Hilfe, welche die Ueberzeugungskrast des sozialistischen
Ideals verstärken. Gerade deshalb haben heute die Gewaltmethoden
etwas besonders Gefährliches, weil in ihnen selten etwas Ueber-
zeugendes liegt, weil sie eine an und für sich günstige Situation
verderben können und in Menschen, die vielleicht jetzt empfänglich
wären für das Nene, wieder dumpfe Abwehraffekte wachrufen. Wir
dürfen nicht vergessen: Vor dem Krieg war doch noch viel ehrlicher
Glaube vorhanden an den ideologischen Ueberbau der gegenwärtigen
Wirtschaftsordnung, es lag noch etwas idealer Glanz um sie; das
ist in den Erfahrungen und der Not der letzten Jahre zu Grunde
gegangen. Der Kapitalismus ist heute sittlich gerichtet, seine
Ideologie gebrochen. Sehr viele Menschen, ost, wie jeder in seiem
eignen Kreise erfahren haben wird, Menschen, von denen man es

kaum gedacht hätte, sind heute bereit, ein Nenes zu hören, sind irgendwie

mit der alten Ordnung der Dinge zerfallen. Es gilt, die! Erde
zu pflügen, die die innere und äußere Not der letzten Jahre bereitet
hat. Als Beispiel für die Arbeit, die ich hier im Auge habe, möchte
ich auf ein Buch hinweisen, das in dieser Richtung eine Tat bedeutet,



— 613 —

auf die „Neue Schweiz" von Ragaz. Etwas' vom Wertvollen in
diesem Buch, liegt für mich, darin, daß es den Versuch unternimmt,
allen den Vielen in unserem Lande, die nicht der sozial-demokratischen
Partei angeschlossen sind, die sich, aber nach etwas Neuem sehnen,
nun das, was wir als Wahrheit erlebt haben, als Antwort ans
ihre Fragen zu bieten, daß hier die tiefsten Erkenntnisse verkündet
sind in einer ganz undogmatischen Sprache, nicht im sozialdemokratischen

und nicht im religiös-sozialen Idiom ^ das Fehlen dieses
Idioms scheint manchen Theologen zum Anlaß geworden zn sein,
über Mangel an Tiefe zu klagen — sondern in der dem einfachen
Schweizer vertrauten Sprache, anknüpfend an seine bekannte Vor-
ftellungs- nnd Gedankenwelt.

Die Aufgabe, das sozialistische Ideal, so wie wir es verstehen,
in seiner ganzen Weite uttd Tiefe als eine heilige Menschheitssache
zu vertreten, haben wir aber nicht nur gegenüber der bürgerlichen
Klasse, sondern auch gegenüber der Arbeiterbewegung selbst. Nicht
daß ich etwa meine, wir sollten in der Sozialdemokratie Hüler
der „reinen Lehre" fein, Hüter irgend einer reinen Lehre hat gerade
der Sozialismus genug; sondern vielmehr Hüter des „reinen
Herzens" der Bewegung und auch das wiederum nicht in der
Meinung, wir feien hiezn die befonders Berufenen, weil wir vom
Evangelium her zum Sozialismus gekommen sind; in manchem
einfachen Arbeiter, der von „Religion" nichts wissen will, lebt
das! wahrhafte sozialistische Ideal vielleicht schon stärker und reiner
und leidenschaftliche als bei vielen von uns. Aber wie jede Idee
ist auch das sozialistische Ideal in steter Gefahr, im politischen
Kampfe verengert, verflacht, von seiner Höhe herabgezogen zu werden,
und es ist die selbstverständliche Aufgabe aller, die von diesem Ideal
im Innersten ergriffen find, es vor dieser Gefahr zu bewahren.
Ein allen offenstehender Weg, dieser Aufgabe zu genügen, ift der
entschiedene Anschluß an die Arbeiterbewegung, an die sozialdemokratische

Partei. Die Sozialdemokratie ist die einzige Partei, die
heute den organisierten Kampf gegen die gegenwärtige widerchriftliche
Gesellfchaflsordnnng sührt, die Arbeiterbewegung die einzige
Bewegung, die deren radikale Ueberwindung anstrebt. Diese Gleichheit
des politischen Zieles ist es, was uns zum vorneherein mit ihr
verbindet. Es liegt mir nun durchaus fern, aus dem Eintritt in die

Partei ein Dogma, ein Gesetz zu machen,, es kann Individualitäten
geben, deren besondere Wirkungsmöglichkeiten in einer durchaus
andern Richtung liegen und deren große Leistungen in jen'er
Richtung — die ja mittelbar auch wieder der sozialistischen
Bewegnng, soweit sie vorwärtsdrängende, schöpferische Bewegnng
ist, zugute kommen — sie von der hier genannten Aufgabe, die
ihnen vielleicht wenig liegt, dispensieren. Auch sind zweifellos
„Spezialfälle", spezielle Situationen denkbar, in denen der Anschlnß
an die Partei nicht als das Gegebene erscheint. Was dagegen



— 614 —

an Gründen allgemeiner Art von unsrer Einstellung her gegen
den Eintritt in die sozialdemokratische Partei geltend gemacht wird,
hat auf mich nie sehr überzeugend gewirkt. Ich habe diese Gründe
stets von neuem ernsthaft und gewissenhaft geprüft, und gefunden,
daß sie sich alle auf dieselbe Formel zurückführen lassen, daß nämlich
auch die Sozialdemokratie ein Kind unserer Zeit, ein Kind des

kapitalistisch-mechanistischen Zeitalters ist, daß sie vielfach denselben
Mächten zum Opfer gefallen ist, die sie überwinden möchte; wir
finden vielfach dieselbe geistige Einstellung, die das Verderbliche
unsrer Kultur ausmacht, den Glauben an das Quantum, nn die
Zahl, z. B. an die Mitglicderzahl, finden den Glauben an die Gewalt,
deu Aberglauben an das Wisfen und die Wiffenfchaft, wir finden
die unsre heutige kapitalistische Wirtschaftsordnung tragenden
Gedanken, daß nur der Appell an das Interesse, an den Egoismus den
sozialen Bau aufrechterhalten u. f. f. Aber kann das ernstlich ein
Grund sein, sich fernzuhalten? Müssen wir, wenn es uns ernst
ist mit dem Kampf gegen den „Zeitgeist", diesen Kampf nicht gegen-
teils auch gerade da führen, wo es ein besonderes Unglück wäre, wenn
er wieder die Oberhand gewänne, wo damit eine große Hoffnung
zuschanden würde? Denn wiewohl das Schicksal der sozialistischen
Bewegung nicht an der Sozialdemokratie hängt, und noch weniger
das der Reichsgotteshoffnung, und es irgendwie auch ohne sie und
selbst gegen sie gehen würde — bei Gott gibt es viele Möglichkeiten

^ so hängt doch für die ganze Art der Entwicklnng in
nächster Zeit überaus viel vom Charakter und der Orientierung der
Sozialdemokratie ab, manches könnte leichter gehen, früher reifen,
vieles uns erspart bleiben, wenn die gegenwärtig mächtigste Organisation

der sozialistischen Bewegung vom rechten Geiste beseelt ist
und nicht der erste Versuch, das sozialistische Ideal in Wirklichkeit
überzuführen, auf ein falsches Geleise gerät.

Indes höre ich den Einwand, daß eine Organisation, die ein
Neues will, in ganz besonderem Maße vom Geist des Alten frei
sein müsse, sonst sei von vornherein die Hoffnung aufzugeben, daß
fie idem Neuen wirklich dienen könne. Wo aber in aller Welt lassen
wir uns sonst von dieser Logik leiten, daß der zeitweilige und teilweise
Abfall vom eignen Ideal unfähig mache, diesem Ideal
näherzukommen? Etwa in unserm individuellen Leben? Oder bei der
Kirche, deren'Abfall vom Evangelium doch zweifellos weit größer
ist als der Abfall der Sozialdemokratie vom sozialistischen Ideal
'in seinem tiefsten Sinne? Ziehen wir da nicht eher die gegenteilige
Konsequenz, daß nämlich das Vorhandensein des Ideals den Kampf
um die Erneuerung befonders aussichtsreich mache, weil wir in
diesem Kampf an jenem Ideal den stärksten Bundesgenossen haben?
Man mag über die Sozialdemokratie denken, wie man will -

es zeugt nicht von jenem Weitblick, der besonders dem Akademiker

eignen sollte, eine seit Jahrzehnten bestehende und über alle Länder



— 615

verzweigte Organisation zu beurteileu nach, lokalen und momentanen
Zufälligkeiten ^ in ihren letzten politischen Zielen leuchtet etwas auf,
das sie von allen andern Parteien unterscheidet, fühlen wir die

innersten Triebkräfte der Bewegung, zeigt sich etwas, das hinter
ihr steht und größer ist als sie, aber immer wieder in einzelnen
Führern, wie in vielen einfachen Arbeitern, lebendige Gestalt
gewinnt und ihnen die Kraft und den Mut gibt, zu all den furchtbaren
Opfern und Mühen, die sie im Dienste der sozialistischen Sache
bringen W a s die Sozialdemokratie fundamental von
alle n a n d e rn Parteien unterscheidet nnd sie mit uns
verbindet,istderUmstand,daßdiebürgerlichenPar-
te i e n i h r e Ziele, s elb st i h r e s o r t s ch r i t tlich e n R c f o r m -
ziele verwirklichen können ohne ein Neuerwachcn
göttlichen Lebens, während die Sozialdemokratie
ihr Ziel überhaupt nicht erreichen kann ohne ein
Neuausströmen von Gotteskrästen trotz dem
sozialdemokratischen Dogmenglauben an „k ansale
Entwicklungsnotwendigkeiten". Die bürgerlichen Parteien
brauchen uns und das, was wir an Hoffnungen haben und an
Kräften ersehnen, überhaupt nicht, die Sozialdemokratie ist ohne -

jene Kräfte verloren. Und wenn ich nun sehe, wie viel echter, tiefer,
praktischer Idealismus in fo vielen Arbeitern und Arbeiterführern
heute vorhanden ist, mögen ihre theoretischen Anschauungen auch noch
so ^materialistisch" sein, so ist es mir etwas Unheimlich-nnbeg reifliches,
wie viele von uns, statt diesen guten Kräften Hilfe zu bringen, sie

mit den eignen zu verbinden, beiseite stehen. Immer mehr erscheinen
mir jene Verfuche, neue Parteien zu gründen mit ungefähr denselben
politischen Zielen, wie die Sozialdemokratie, aber einer liefern
Begründung — einer tiefern Begründung für eine Sache, welche die

Sozialdemokratie unsrer Zeit überhaupt erst wieder ins Bewußtsein
hat rufen müssen — als ein' Zeichen geistlichen Hochmuts.

Geistiger und geistlicher Hochmut scheint leider überhaupt heute
ein besonderes Kennzeichnen namentlich der Intellektuellen zn sein,

ganz im Gegensatz zu der Epoche vor hundert Jahren, wo die
Gebildeten sich noch nicht vom „Volk" gesondert hatten. Und doch

waren gewiß jene Volksbewegungen nicht freier von den Schlacken
des Irdischen, ihre Träger nicht lauter Engel. Aber die Intellektuellen

scheinen damals weniger ästhetisch und „zartbesaitet", und
dafür willensstärker und gläubiger gewesen zu sein.

Anders würde die Situation für uns erst, wenn die
Sozialdemokratie einmal Menschen unsres Glaubens überhaupt nicht mehr
in ihren Reihen dulden würde. Das ist aber heute keineswegs der
Fall. Jn dem Chaos von Meinungen und Ueberzeugungen, das
heute in der Partei herrscht, darf unsere Anschauung vertreten
werden und wird auch vertreten. Parteidisziplin im eigentlichen
Sinne als äußere Bindung an Parteibeschlüsse existiert überhaupt



— 616 —

nur für Parteifunktionäre, und man kann sehr wohl der sozialistischen
Sache dienen in der Partei, ohne Nationalrat zu werdend) Die
Schwierigkeiten innerer Natur können aber doch nur den abschrecken!,
der überhaupt im Sinne hat, sich jenen Unannehmlichkeiten, die das
Einstehen für eine große Wahrheit jederzeit und überall mit sich

bringt, zu entziehen.
Es ist aber noch etwas anderes, was uns zur Sozialdemokratie

führt. Die Sozialdemokratie ist nicht nur politische Partei,
sie ist auch Kulturbewegung. Es war Fichte, der vor mehr als
hundert Jahren eindringlich seinen Zuhörern und seinem Volke
die heute von unsern Intellektuellen weniger als je begriffene
Wahrheit ins Bewußtsein rief, wie lebensunfähig eine Kultur sei,
die nnr von einer dünnen Oberschicht der Gesellschaft getragen
werde, wie eine Kultur nur durch die werktätige Anteilnahme der
ganzen Masse des Volkes bestehen kann oder untergeht. Und es
bleibt das unbestreitbare Verdienst der Sozialdemokratie, zuerst in
einer dumpf und „zufrieden" dahinlebenden Masse den Gedanken
wachgerufen zu haben, daß sie nicht nur zur Arbeit für andere da
feien, sondern Anrecht hätten auf ein eigenes Leben, und durch diesc
Erweckung des Lebenswillens sie „begehrlich" gemacht zu haben
nach den geistigen Gütern, nach den geistigen Errungenschaften
der Kultur. Und sie versucht es auch, soweit es in den heutigen
Verhältnissen möglich ist, diese Begehrlichkeit zu stillen. Wenn hiebei dem
Arbeiter nicht immer gerade das geboten wird, was er braucht, ivenn
vielfach — durchaus nicht immer — Oberflächlichkeit und ein
engherziger, dogmatischer Geist diese Bestrebungen beherrschen, sie auch
oft mehr geleitet sind vom Bestreben, tüchtige Parteimenschen, welche
die paar dürftigen Dogmen gut hersagen, zu erziehen, statt dem
Menschen im Arbeiter zu helfen, wenn oft auch einfach die Kräfte
fehlten, so ist das unfere Schuld, Schnld aller derer, die in den

letzten Jahrzehnten abseits gestanden find und die Arbeiterfchaft
sich selbst überlassen haben. Denn es bedarf zur Erfüllung dieser
Aufgabe Menschen, die überhaupt Fühlung mit den Arbeitern haben,
ihr Denken und Empfinden verstehen, von denen die Arbeiter Wissens,

daß ste auch sonst für sie kämpfen. Der Arbeiter hat ein nur durch

') Immerhin mag darauf hingewiefen werden, wie vieles auch hier
übertrieben wird von jenen, die bei der sozialdemokratischen Partei jeden Splitter, bei
andern Parteien nicht einmal den größten Balken sehen. Wir haben z, B. in Basel
nur einen sozialdemokratischen Nationalrat, und dieser steht in wesentlichen Fragen,
z, B, der Frage der Landesverteidigung, auf einem andern Boden als die Mehrheit
der Partei; wir haben in Basel einen sozialdemokratischen Vorsteher des
Finanzdepartements, der bei verschiedenen Gelegenheiten, selbst in Steuerfragen, eine durchaus

andere Stellung eingenommen hat als die Großratsfraktion und der trotzdem
jeweils ohne Opposition wiedergewählt wird; dagegen haben wir einen bürgerlichen
Regierungsrat, der ein einziges Mal, nämlich in der Frage des Truppenaufgebots
beim Generalstreik, eine Stellung einnahm, die das Sparheft des Bürgers gefährdete
und der deshalb acht Tage später aus Gesundheitsrücksichten demissionierte.



— 617 —

zu viele Erfahrungen gerechtfertigtes Mißtrauen gegenüber Personen,
die der Bewegung völlig fern stehen, ein Mißtrauen, das sich weniger
gegen die einzelnen Personen, als gegen die bürgerliche Wissenschaft
und ihre vermeintliche Objektivität richtet, vielfach auch verursacht
ist durch die Art, wie etwa derartige Versuche unternommen
wurden (Sport, geistige Wohltätigkeit), Hier nun, etwa im Bildungswerk

des Arbeiterbundes oder in der Jugendorganisation, wartet
eine lohnende Aufgabe auf uns, befonders auf diejenigen unter uns,
die für Politik im engern Sinne nicht viel übrig haben, und aus
politischen Gründen allein sich der Sozialdemokratie nicht anschlößen.
Wir wollen ja überhaupt nicht als Führer zur Sozialdemokratie
kommen, sondern um zu helfen und uns zur Verfügung zu stellen, um
mit den Gaben rmd Fähigkeiten, die wir dank einem gütigen Geschick

in uns ausbilden konnten, denen, die es weniger gut hatten, zu
dienen. Wird diese Aufgabe mit Ernst und Gründlichkeit
unternommen, so ist sie nicht nur sehr schwer, sondern auch verheißungsvoll

und lohnend, nicht nur wegen der Frende, die. in allem Geben
und Helfen liegt, fondern weil wir anch Vieles dabei empfangen.

Mit dem, was wir über die Wünschbnrkeit eines Anschlusses
ait die Arbeiterbewegung und über unsere besonderen Aufgaben in
dieser Bewegung gesagt haben, hängt eng eine andere Forderung
zusammen, auf die ich zum Schluß noch zn sprechen kommen möchte,
daß wir nämlich Ernst machen mit dem sozialistischen Ideal ini,
persönlichen Leben. Jn erster Linie denke ich hiebei daran, daß wir im
persönlichen Leben, in unserm Verkehr mit den Menschen die

Wahrheil durchführen müssen, die dem sozialistischen Ideal zn Grunde
liegt, nämlich, daß jeder Mensch heilig ist und seine Freiheit
unantastbar, daß unser Lebeu also Heiligung des Menschen, Dienst am
Menschen sein muß, in jeder Beziehung und gegenüber jedem
Menfchen, der uns irgendwie anvertraut ist. Aber ich denke weiter
auch an das, was die meisten im Auge haben, wenn sie vom Ernst-
Aachen mil dem sozialistischen Ideal reden, nämlich an eine gewisse

Einfachheit der Lebensführung, an ein Loskommen von manchen
Gewohnheiten und Annehmlichkeiten des bürgerlichen Lebens, Gewiß
gibt es hier eine engherzige Ueberängstlichkeit und Pedanterie und ich

gehöre nicht zu denen, die einem Sozialisten Heuchelei vorwerfen,
wenn er gelbe Schuhe trägt. Die Hauptsache bleibt, soweit cs sich

uicht um Genüsse handelt, die in schweren Zeiten aufreizend wirken
oder direkt auf Kosten anderer gehen, selbstverständlich die innere
Freiheit, die, innere Möglichkeit, alles im Stich zu lassen nnd
preiszugeben, wenn es einmal sein müßte. Aber waren die schweren
Kämpfe, die Tolstoj in dieser Beziehung mit sich selbst geführt hat,
und die ihn verfolgt haben bis in die Fieberträume des Sterbenden,
nicht vielleicht doch mehr als bloße moralische Gesetzlichkeit, waren
sie nicht vielleicht tiefe Lebenserfahrung? Stammten sie nicht vielleicht
aus der Erfahrung, daß die innere Freiheit schwer zu erringen ist



— 618 —

beim einfachen Weiterleben in der bürgerlichen Welt mit ihren
geistigen und materiellen Genüssen? Denn wir dürfen nicht
vergessen, daß all das, die ganze bürgerliche Lebenskultur durchaus nicht
böse ist an fich, daß manches noch mit viel Glanz und' Feinheit
erfüllt ist und Anziehungskraft auch auf feinere Naturen hat.
Und das Gefährliche liegt nun darin, daß man diesen Dingen doch,
fast unbewußt, mehr Wert beimißt, als ihnen zukommt, ihre
Zerstörung, etwa bei einer Revolution, fürchtet, und diese Furcht die
Kampfesfreude im Kampf gegen die alte Welt, mit der eben auch
manche Feinheil der alten Welt untergehen kann, mindert. Auch
ift zweifellos, daß eine ganz andere Lebensweise, ein ganz anderes
Milieu in starkem Maße das völlige Mitempfinden und Mitfühlen
mit den Angehörigen der arbeitenden Klasse — die notwendige
Voraussetzung z. B. für jede fruchtbare Bildungsarbeit - erschwert.
Es jlüßt sich überhaupt allgemein sagen, daß in Krisenzeiten, weil
sie cinc ganz besondere Konzentration der seelischen Kräfte
verlangen, oft Verzichte nötig sind, die in normalen Zeiten nicht
gefordert werden müssen. Schließlich ist ja auch sonst die Einfachheit
der Lebensführung nur von Gutem. Sie kann in uns Kräfte
wecken, wo das Gegenteil leicht zu Verweichlichung führt? nnd sie
kann uns namentlich helfen, das Vertrauen des Arbeiters zu
gewinnen. Denn gerade, wenn wir eine fo durchaus andere Taktik
vertreten und den Gewaltgeist bekämpfen, ist es besonders wichtig,
von vornherein das Mißtrauen zu entkräften, unfere Stellungnahme
sci, uns felbst vielleicht nicht klar bewußt, durch persönliche Rücksichten
mitbedingt. Selbst dann werden wir noch mit dem Einwand kämpfen
müssen, daß uns das „Warten" in den alten Ordnungen bedeutend
leichter falle als dem Arbeiter.

Allgemeine Regeln lassen fich indes hier nicht aufstellen, es

handelt sich wieder um ganz persönliche Fragen, die jeder mit stch

felbst ausmachen muß. Wir wollen ja neues Leben, der Buchstabe aber
tötet. Es gilt auch hier, was wir zum Gewaltproblem bemerkt haben,
daß alles aus einem lebendigen'Glauben und aus der Liebe fließen
müsse, nicht aus moralischer Gesetzlichkeit.

„Wenn Ihr fühlt, daß es Euer Gewissen drückt, dieses ,Essen,
trinken, auf die Jagd gehen, nichts tun', und wenn Ihr das
wirklich fühlt und es Euch wirklich so leid tut nm die ,Armen',
deren es so viele gibt, so gebt ihnen Euer Hab und Gut nnd gehet
hin, nm für sie alle zu arbeiten und ,erwerbet den Schatz im Himmelreich

dort, wo man nicht sammelt noch trachtet ^'. Geht wie ,,Wlas',
von dem es heißt:

„Groß war diese Kraft der Seele,
Die da anszog Gott zu dienen."

') Dostojewsky in der eingangs zitierten Betrachtung über „Eine der
wichtigsten gegenwärtigen Fragen".



— 619 —

Und sagt nicht: ,ich bin bloß eine machtlose Eins/ oder: ,wenn
ich allein mein Vermögen verteile nnd dienen gehe, so kann ich damit
doch nichts verbessern,' Im Gegenteil, wenn es nur einige wenige
solcher gibt, wie Ihr, so ist die Sache schon durchgeführt. Und im
Grunde ist es nicht einmal unbedingt nötig, sein Gut zu verteilen,
— jede Unbedingtheit würde hier, in der Tat der, Liebe, einer
Uniform gleichen, einer Rubrik, dem Buchstaben, Die Ueberzeugung,
daß iman den Buchstaben erfüllt hat, sührt nur zu Stolz und Faulheit,
Man soll nur das tun, was einem das Herz befiehlt: Gebietet es

Euch, Eure Habe zu verteilen — fo verteilt sie, gebietet es Euch,
für die andern arbeiten zu gehen — so geht. Doch auch hier tut
nicht wie etliche Träumer, die fich fofort an die Schiebkarre machen,
was ungefähr heißen soll: ,Jch will kein Herr sein, ich will arbeiten
wie ein Bauer.' Die Schiebkarre, ist wiederum - ,Uniform',

Im Gegenteil, wenn Du fühlst, daß Du als Gelehrter allen
nützlich fein kannst, so gehe auf die Uuiversität, und behalte so viel
von Deinen Mitteln, als Du dafür nötig hast. Nicht die Verteilung
des Gutes ist notwendig und nicht das Anziehen des Bauernkittels:
All das ist bloß Buchstabe und Formalität. Notwendig und wichtig
ist bloß Deine Entschlossenheit alles zu tun um der
tätigen Liebe willen, alles, was Dir möglich ist, was Du
selbst aufrichtig als in Deiner Kraft stehend anerkennst. Alle diese

Bemühungen sich zu ,vereinfachen' ^ sind ja doch nur
Verkleidungen, die das Volk vor uns herabsetzen nnd einen selbst

erniedrigen. Ihr seid alle zu Kompliziert', um Euch zu ,vereinfachen',
ganz abgesehen, davon, daß schon Eure Bildung allein Euch hindert,
zum Bauern zu werden. Hebt lieber den Bauer bis zu Eurer Bildung
empor! Seid nur aufrichtig und treuherzig; das ist besser wie jede
Vereinfachung'. Vor allen Dingen aber schreckt Euch nicht selbst,
sagt nicht: ,einer ist keiner' und ähnliches. Jeder, der aufrichtig
die Wahrheit sucht, ist schon furchtbar viel."

Eine Gefahr birgt solche Absage an den Buchstabenglauben und
die moralische Gesetzlichkeit nicht, wenn sie wirklich dem Glauben
entstammt, denn der Glaube ist Leben und Kraft und treibt uns
ohnehin vorwärts, „ein Ruhekissen kann der Glaube nur dem werden,
bei dems nur Erkenntnis ist." (Blumhardt).

Im Uebrigen aber bleibt es dabei, daß dieses Ernstmachen
mit dem Ideal im persönlichen Leben eine besonders wichtige Aufgabe
ist. Tolstoj schreibt einmal in seinen Briefen: „Es gibt nur eiue
Art wirksamer Propaganda, das ist die Reinheit
unseres eigenen Lebens," Gerade wenn wir den Arbeitern
eine Wahrheit bringen möchten, die noch höher ist als der So
zinlismus, und über ihn hinausführt, so wird nns das nm besten

gelingen, wenn sie in uns selbst elivns vvn dieser Wahrheil spüre»,
durch die Kraft unseres Lebens von ihr berührt werden, Nicht
Theorien uud Erkenntnisse, sondern nur dn? Lebeu selbst zeugt wiedcrLeben.



— 62« —

Die Propaganda des,reinen Lebens ist auch das Einzige, was
uns, namentlich der Arbeiterschaft gegenüber dispensieren kann von
der „Propaganda der Tat", der mit persönlichen Opfern und
persönlicher Hingabe geführte Klassenkampf um „die Menschheit, wie
sie fein sollte", gibt uns allein das Recht, nicht teilzunehmen am
Kamps der Klasse um die Macht.

Ich bin um Schluß. Es ist nicht unsere Aufgabe, die Zukunft
vorauszuschauen. Sie ist heute in mancher Beziehung düster genng.
Neben dem Neuerwachen göttlicher Kräfte erleben wir auch eine
furchtbare Entfesselung aller dämonischen Gewalten, es ist, als ob
der Satan, wenn einmal sein Reich ernstlich bedroht ist, auch seine
letzten Truppen ins Feld führte; und es ist möglich, daß in den
nächsten Zeiten nicht die Mächte des Guten siegen, nnd daß wir
vorerst durch eine Zukunft schrecklicher und zerstörender Kämpfe
hindurch müssen; das alles kann uns nicht hindern, unsere Arbeit
zu tun, für das einzustehen, was wir für recht halten, und zu glauben,
daß m irgend einer Zukunft unser Wirken, auch wenn es in
allernächster Zeit vergeblich sein sollte, und zunächst der schlimmste
Gewaltgeist siegt, Frucht tragen werde. „Wohl werden Regen und
Tan und unfruchtbare und fruchtbare Jahre gemacht durch eine
uns unbekannte und nicht nnter unserer Gewalt stehende Macht;
aber die ganz eigentümliche Zeit der Menschen, die menschlichen Ber-
hältnisse machen nur die Menschen sich selber. Ob jemals es uns
wieder Wohlergehen soll, das hängt ganz allein von uns ab; und es
wird sicherlich nie wieder ein Wohlsein an uns kommen, wenn wir
nicht felbst es uns verschaffen und insbesondere, wenn nicht
jeder Einzelne unter uns in seiner Weise tnt und
wirkt, als ob er allein sei und als ob lediglich auf
ihm dasHeil der künftigen Geschlechter beruhe" (Fichte). Wir
find immer noch, heute ganz befonders, in der Situation, die der
geniale Fr. A. Lange beschreibt in den Schlußsätzen seiner Geschichte
des Materialismus, mit denen auch ich diese Betrachtungen schließen
will: „Wohl wäre es der schönste Lohn abmattender Geistesarbeit,
wenn sie auch jetzt dazu' beitragen könnte, dem Unabwendbaren unter
Vermeidung furchtbarer Opfer eine leichte Bahn zu bereiten, und die
Schätze der Kultur unversehrt in die neue.Epoche hinüberzuretten;
allein die Aussicht hiezu ist gering, und wir können es uns nicht
verhehlen, daß die blinde Leidenschaft der Parteien im Zunehmen ist,
und daß der rücksichtslose Kampf der Interessen sich mehr nnd mehr
vor dem Einf.uß theoretischer Untersuchungen verschließt. Immerhin
wird unser Streben nicht ganz umsonst sein. Die Wahrheit, zu spät,
tomml dennoch früh genug; denn die Menfchheit stirbt noch nicht.
Glückliche Naturen treffen den Augenblick; niemals aber hat der
denkende Beobachter ein Recht, zn schweigen, weil er weiß, daß ihn
sür jetzt nur wenige hören werden." vr. Max Gerwig.


	Unsere Stellung zum sozialen Bürgerkrieg

