
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 12 (1918)

Heft: 11

Artikel: Gottesreich und Demokratie

Autor: Trautvetter, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134354

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 538 —

O laß dein Licht auf Erden siegen,
Die Macht der Finsternis erliegen,
Und lösch' der Zwietracht Glimmen aus,
Daß wir, die Völker und die Thronen,
Vereint als Brüder wieder wohnen
Jn deines großen Vaters Haus.

^ Friedrich Riickert.

Sollesreicl) uns vemokralie.
i.

> > Dir können zwischen Gottesreich und Demokratie keinerlei innere
Beziehung herstellen, wenn wir nicht dem Gottesreich alle
„religiöse" Farbe abgestreift haben und es vor die Menschen

hinstellen als eine kommende Realität, mit der sie zu rechnen haben,
ob sie subjektiv so oder anders, religiös oder nicht religiös veranlagt
sind. Gerade das ist unsere Hoffnung, daß wir hinausschreiten dürfen
aus einer Zeil, in der die Menschen „religiös" waren, eine
„religiöse Ader" hatten, die „Frömmigkeit pflegten", und Gott eine

„Funktion ihres Bewußtseins" war. Die Religion als Talent neben
Wissenschaft und Künste als Naturell und Anlage, als psychologisches
Phänomen, als irgendwelcher psychischer Zustand, als psychische Wohllust,

die Religion als menschliches Gedankenprodukt und menschlicher
Betrieb — von all dem hoffen wir loszukommen in einer Welt,
in der Gott uns so real nnd groß entgegentritt, daß wir weder
etwas zu können und zu wissen, noch etwas zu haben und zu sein
brauchen, und doch ihn finden dürfen. Wir hoffen, daß die zum
Gottfinden erforderlichen geistlichen Voraussetzungen wieder auf Null
reduziert werden, so daß auch die unreligiöfen Menfchen ihn nicht
mehr entbehren müssen. Wir möchten, daß diese zu Gott kommen
dürfen, ohne zuvor Katholiken oder Protestanten werden zu müssen.
Wir möchten, daß Armut an geistlichem Wesen — wie zu Jesu
Zeiten — aufhörte, ein Hindernis auf dem Wege zu Gott zu sein;
daß man im Gegenteil der Vorrechte der geistlich Armen sich wieder
erinnerte. Wir möchten, daß der Weg zum Himmelreich nicht mehr
voir den Theologen bewacht wird, die es doch nie lassen können,
den Besitz eines theologischen Minimums für den Eintritt abzuverlangen.

Angesichts der großen Menschenmasse, die nicht nur außerhalb

der Kirche, sondern auch religionslos dahinlebt, fragen wir
nach dem Wege zu Gott gerade für diese. Für diese freuen ivir uns
unaussprechlich, daß in der Gottesreichpredigt Jesu Christi der
religionslose Weg zu Gott aufgetan ist. Denen, die keine religiöse
Tradition und keine religiöse Veranlagung mehr haben, und nicht
mehr fähig sind, Katholiken oder Protestanten zu sein, den geistlich



— 539 —

Armen, denen wird »das Gottesreich verheißen. Das ist's, was
sie verstehen können, denn — mag einer auch der Theologie und
allen geistlichen Systemen völlig verständnislos gegenüberstehen, so

kann er doch für eine Realität fofort Verständnis haben. Das Gotles-
reich ist aber nichts anderes als die Realität einer neuen Welt.

Der Inhalt des Evangeliums ist eine neue Welt und nicht
eine, neue, Religion. Wir sehen wohl ein, daß zwischen Religion und
Gottesreich eine Beziehung besteht, insofern als die beiden
Gebilde, zwei Beantwortungen einer und derselben Frage darstellen,
der Frage nach dem rechten Verhältnis des Menschen zn Gott. Aber
das Gottesreichsevangelium als die wahre Antwort ist von der
falscher! — der religiösen — Antwort völlig getrennt und nur
eine Logik, die auch noch Ja und Nein unter einen gemeinsamen
Oberbegriff zu bringen vermöchte, wäre im Stande, Gottesreich nnd
.Religion zusammenzubringen. Es ist eigentlich ein großes Rätsel,
daß die Erkenntnis dieses Gegensatzes, statt zum selbstverständlichsten
geistigen Besitz der Christenheit zu gehören, immer wieder aus
Unverständnis uno Widerspruch stößt, wahrend doch die Bibel den

Kampf zwischen Religion und Reich Gottes als Hauptinhalt hat,
und zwar so, daß gerade in den entscheidenden Phasen der heiligen
Geschichte diefer Kampf so offen tobt, daß es niemandem verborgen
bleiben kann, daß jene Mächte es sind, die sich gegenüberstehen.
Wir würden uns aber einer optimistischen Täuschung hingeben,
wenn wir das Nichtverstehen des Gegensatzes zwischen Religion und
Gottesreich auf einen bloßen logischen Jrrtnm zurückführen wollten.
Die Tatsache, daß die christlichen Theologen die Einreihnug des

Evangeliums Christi unter die Religionen zugegeben und auch für
ihre Wissenschaft akzeptiert haben, fordert zu viel tieferem als nur
logischen: Mißtrauen heraus. Die Tatsache, daß die Theologen der
christlichen Kirche, den Fetischismus und das Evangelium Jesu unter
den gemeinsamen Oberbegriff „Religion" zu fubsummieren
vermochten, muß in uns noch einen ganz andern Verdacht als nur
den auf intellektuelle Verirrung wachrufen. Mehr als seltsam
erscheint es uns, daß auch die Vertreter des orthodoxen Dogmas
angefangen haben, fich mit der lauen Unterscheidung von niedrigeren und
höheren Religionen zusrieden zu geben. Wir werden direkt gestoßen aus
den bösen Verdacht, daß die Anwendung des Begriffes „Religion" auf
das Evangelium deshalb so rasch Eingang gefunden habe, weil
die Christenheit tatsächlich bereits aus der Botschaft vom Gottesreich

ein Religionsgebilde herzustellen verstanden hatte. Damit ist
aber nicht nur fo eine gewisse Veränderung des Evaugeliums
eingetreten, sondern es ist die Wahrheit weggeworfen und der Trug an
ihre Stelle gesetzt worden; das rechte Mittel, mit Gott ins Reine

zu kommen, ist durch das falsche Mittel ersetzt worden. Denn im
Allertiefsten — in der Stellung des Menschen zu Gott — liegt der
Gegensatz zwischen Religion und Reich Gottes. Diefe Gegensätz-



— 540 —

lichkeit ist nicht zu schroff ausgedrückt, wenn Wir sagen: das Gottesreich

ist die Bejahung und die Religion die Verneinung Gottes. Diese
Verneinuno bedeutet aber keineswegs das, was man Leugnung nennt.
Der Neligiousmensch leugnet Gott nicht, aber er verneint seine

unbedingte Herrschaft, er liebt ihn nicht, er vertraut ihm nicht.
Das Annehmen des Gottesreiches bedeutet nichts anderes als den

freudigen Willen zur vorbehaltlosen Hingabe der Welt an Gott,
die Religion aber ist ein System widerwillig geleisteter
Genugtuungen gegenüber einem gefürchteten und im Geheimen gehaßten
Gott. Gottesreichsglaube ist leidenschaftliches Verlangen nach Gott,
brünstige Sehnsucht nach seinem Kommen in die Welt, Hunger
und Durst nach feinem Wesen, aufs Höchste gesteigertes Gefühl der
Nichtigkeit alles Daseins ohne Gott und deshalb Bereitschaft zur
Hingabe von Allem. Die Religion hingegen ist geradezu ein Mittel,
um Gott von der Welt fernzuhalten und die Schöpfung nicht ihm
hingeben zu müssen. Wenn die Religion Gaben an Gott verordnet
— das Opfer spielt ja eine große Rolle in ihr — so ist der Zweck dieses
Gebens nur das Behalten. Man gibt etwas, um nicht alles
geben zu müssen. Man gibt ein Tier, einen heiligen Tag, ein
Gebet — aber diese Gaben sind immer als Abfindungen gemeint.
Der Mensch, der Gott nicht lieben kann, der Religionsmensch, hat
das bedrückende Gefühl, daß die Welt mit einer ungeheuren Servitut
belastet ist, nämlich mit den Rechtsansprüchen Gottes. Die Religion
bietet sich ihm nur dar als ein System zur rechtsgültigen Ablösung
diefer Servitut. Religion ist ein Versuch, sich von der Sklaverei Gottes
loszukaufen. Die Werkgerechtigkeit — dieses Rechten, Feilschen und
Markten mit Gott — ist aus der Religion nicht zu vertreiben, denn
das ist ihr Wesen, Religion ist ein mühsam erklügelter Vertrag,
der die göttlichen und menschlichen Interessen gegeneinander
abgrenzt. Der Mensch fühlt sich bei dieser Vertragsschließung durchaus
als Gegner Gottes und alle Verpflichtungen, die er eingeht, sind
widerwillig gewährte Konzessionen. Der Mensch ist dabei von der
Sucht erfüllt, möglichst billig wegzukommen und fein Feilschen und
Markten hat in allen Religionen die Tendenz gezeigt, zu direktem
Betrügen Gottes fortzuschreiten, denn der Betrug liegt auf derselben
Linie wie das Markten und Handeln, nur einen Schritt weiter.
Die Religionsmenschen halten sich gegenüber Gott ihre Rechtsbeistände—

die Theologen — welche durch eine geschickte Auslegung des
mit Gott abgeschlossenen Vertrages die Interessen ihrer Klienten zu
wahren haben. Sie halten beständig eine Fülle von theologischen
Begriffen, Sophismen und Schriftbeweisen bereit, um an dem Minimum

von Verpflichtungen, das der Mensch Gott gegenüber eingegangen
ist, bei sich bietender Gelegenheit noch weitere Abstriche zu machen.
So haben die Begriffe der Jenseitigkeit und der Diesseitigkeit eine

Auslegung erfahren, die nicht nur illoyal, sondern betrügerisch
genannt werden muß. Sie wurden nämlich zur räumlichen und zeit-



— 541 —

lichen Beschränkung der Herrfchaft Gottes mißbraucht. Gott wurde
— scheinbar aus Ehrfurcht — ins Jenseits verbannt, damit das
Diesseits dem Menschen reserviert bleibe. Die räumliche Distanz zwischen
Jenseits und Diesseits wurde möglichst groß gemacht — angeblich
aus demütiger Erkenntnis der Niedrigkeit der irdischen Welt, in
Tat und Wahrheit aber deshalb, weil man die große Gottesferne
als Beruhigung empfand. Die zeitliche Grenze zwischen Jenseits
und Diesseits ließ Man mit dem Zeitpunkt des Todes zusammenfallen

und erreichte damit ein Hinausschieben des Znsammentreffens
mit Gott in ein Leben, dessen Realität doch ziemlich blaß nnd
verdünnt gedacht wurde, so daß die Begegnung mit Gott auch dann
noch nicht sehr massiv zu sein brauchte; ja es blieb sogar die
hoffnungsvolle Möglichkeit, daß man auch drüben noch um diese peinliche

Begegnung herumkommen werde. So schimmert durch die
eifrige theologische Arbeit an dem Jenseitsbegriff das Interesse
an der Gottesferne deutlich durch. Deshalb fei niemand erstaunt
über die Tatsache, daß eine große Liebe zu einem jenseitigen Gott
gepaart sein kann mit völliger Gleichgültigkeit gegenüber der Gott-
verlasfenhe.it des Diesseits, denn jene Liebe nährt ihre Inbrunst
gerade an dem beruhigenden Bewußtsein der großen Ferne Gottes.

Die theologischen Versuche zur Fernhaltrmg Gottes nehmen
kein Ende. Die Begriffe der „Innerlichkeit" und „Aeußerlichkeit"
werden in dieser Abficht verwendet. Die Innerlichkeit des Verhältnisses

der Seele zn Gott wird manchmal gerade dann geltend
gemacht, wenn sehr robuste Äußerlichkeiten vor den Ansprüchen Gottes
in Sicherheit gebracht werden sollen. Man redet vom innerlichen
Freifein vom Mammon, vom innerlichen Freisein des Kriegers
von der Mordgesinnung, welches ermöglicht, die Seele mit Gott
vereint zu behalten und das Morden als eine rein manuelle Fertigkeit

zu besorgen; — man hat mit dieser Innerlichkeit in nennzig
von hundert Fällen Gott betrügen wollen. Die „Vergeistigung",
von der besonders der Liberalismus fo gerne redet, hat in der
Regel auch den Zweck einer Abdrängung Gottes von der Materie,
und nicht etwa den einer geistigen Bewältigung der materiellen
Welt. Einen verblüffend plumpen Ausdruck hat die Tendenz znr
Fernhaltung Gottes gefunden in dem Begriff der Eigengesetzlichkeit des

Weltwesens, auf den die liberale deutsche Theologie modernster Richtung
so viel Eifer verwendet hat. Auch schweizerische Theologen haben
die Verteidigungslinie der Welt gegen Gott durch ein Bollwerk
bereichert. Sie haben den seltsamen Begriff „Gott der Wirklichkeit"

in einer ganz seltsamen Bedeutung eingeführt. Sie fprechen
Gott die Wirklichkeit nicht ab (wie z. B. die Ergengesetzlichkeitstheo-
logen), aber sie sprechen ihm das spezifisch Göttliche ab, nämlich
die Weltüberlegenheit, die Transcendenz, die dem Bestehenden, der
Wirklichkeit als überwindende Kraft, als Erlöfungswillen gegenübertritt.

Das Reich des Gottes der Wirklichkeit „ist von diefer Welt",



— 542 —

er ist der „Gott dieser Welt", wie Paulus jemanden 2. Kor. 4,4
nennt. Wenn wir dann sehen, wie die gleichen Theologen dem Gott,
der die Wirklichkeit erobern will, entgegenschreien: dein Reich ist
nicht von dieser Welt, dann enthüllt sich uns wieder das primäre
Interesse der Religionsmenschen: die Reservation der Welt für die
menschliche Willkür, die Fernhaltung Gottes, der Haß gegen Gott.

Im letzten Grunde sind alle diese traurigen theologischen Künste,
diese jämmerlichen Schliche, mit denen die Menschen Gott zu hintergehen

versuchen, der Ausfluß des tiefsten Seclenjammers. Sie können
Gott nicht lieben, sie haben keinen Glauben an ihn. Aber sie wissen,
daß cr ist, und daß sie sich beugen müssen. Sie beugen sich, aber
nur widerwillig, mit den Zähnen knirschend, wie Sklaven vor ihrem
Tyrannei,. Das ist das religiöse Verhältnis zu Gott. Als der
Apostel Paulus von der Religion zum Evangelium gekommeu war,
da war es ihm wie einem, der aus dem Sklaven eines Herrn
dessen Kind geworden ist. Der „sklavische Geist", der sich fürchten
muß vor Gott, war gewichen dem „kindlichen Geist, dnrch welchen wir
rufen: Abba, lieber Vater" (Römer 8, 14 ^16). Die echt sklavenmäßige

Angendienerei mit frommen Werken, die ganze Lüge eines
Gottdienens ohne Liebe, die Heuchelei einer erzwungenen Servilität
war nun fort, und an Stelle dieses sklavischen Verhältnisses zu
Gott war das Kindesverhältnis getreten, welches allen zu Teil
wird, die Glauben und Liebe zu Gott haben. Während das Kindesverhältnis

alle jene unkindlichen, aus Haß und Mißtrauen stammenden
Künste (wie „Eigengesetzlichkeit" u, s. w.) ausschließt, sucht der Sklave
Gottes, der sich nur gezwungen vor ihm Beugende nach immer
neuen Mitteln, sich seiner zn erwehren. Im Haben einer Religion
findet er schließlich das, was ihm Sicherheit gibt, Sicherheit vor
Gott. Wenn das Opfer gebracht, wenn die Messe gehört, wenn das
Gebet gesprochen, wenn der „Glaube" geglaubt ist, dauu kann man
in, Gefühl der Sicherheit ins Leben hineinschreiten, sicher davor,
nun den Gott, von dessen Erledigung man eben herkommt, uicht
ivieder anzutreffen. Wenn der Mensch die religiösen Pflichten erfüllt
hat, dann ist in ihm das Gefühl, daß nun Gott kein Recht mehr habe,
ihn zu beunruhigen. Es ist das Rechtsgefühl, das im Religionsmenschen

sich empört, wenn die rechtsgültig abgelöste Servitut von
Gott wieder geltend gemacht werden will. Der Religionsmensch gerät
immer in Wut, wenn er Gott außerhalb feiner Religionsformen
antrifft. Wo bliebe da die fo teuer und so rechtsgültig erkaufte Sicherheit,

wenn Gott überall, wo und wie er will, sein dürfte. Er hat das
Recht nicht mehr, die Menschen haben sich von seiner Allgegenwart
und Allmacht rechtsgültig losgekauft. Deshalb schreiten die, Religionsmenschen,

durchdrungen vom Gefühl ihres Rechtes, zur Verfolgung,
ja zum Morde Gottes, wenn er kommt und sie in ihrer Sicherheit vor
ihm stört. Die stete Bereitschaft zur Kreuzigung Gottes ist ein
integrierender Bestandteil der Religion. Diese Empfindungen des Reli-



— 543 —

gionsmenschen läßt Dostojewski in den „Brüdern Karamasoff" den
Großinquisitor aussprechen in einer Klarheit und Bewußtheit wie
sie natürlich keinem in der Erfahrungswelt vorkommenden Religionsvertreter

eignen wird.
Religion ist der Schleier, in welchen fich der Haß gegen Gott

und die Angst vor ihm kleidet, die Botschaft vom Reiche Gottes aber
ist der gewaltigst? Ausdruck des Vertrauens und der Liebe zu Gott.
Jesus Christus hat gerade das, was für die Religionsmenschen das
Grauenvollste war — die Herrschaft Gottes — als die herrlichste
Hoffnung der Menschen ausgerufen. Die Religionsvertreter taten
alles, diese Herrfchaft zu hintertreiben, er tat alles, um sie
herbeizuführen. Sie hatten Religion, um die Herrschaft Gottes nicht
haben zu müssen, er aber hieß die Menschen von ganzer Seele nach

ihr trachten. Die Religiösen behaupten geflissentlich, daß das Wesen
Gottes der Welt abgewandt fei, daß Gott zum Immateriellen, Rein-
Geistigen hindränge; die Religionen können sich in Verdächtigungen
des Materiellen, Weltlichen nicht genug tun; unter Erlösung verstehen
sie die Vernichtung des Materiellen, so daß der Tod schließlich
der große Erlöser ist, Selig sein heißt der Materie entkleidet
sein; der Himmel ist die Welt der Toten. Die Bibel hingegen, die
eben darum kein Religionsbuch, sondern das Buch der Gottesherrfchaft

ist, erzählt von ihrem Anfang bis zum Ende von Akten, in
denen sich Gott zur Welt hinwendet, Jn ihr ist Gott der der Welt
Zugewandte, der zur Materie und zur Weltlichkeit Hindrängende.
Der Tod ist sein größter und letzter Feind. Gott schafft die Welt,
er gibt ihr seine Verheißungen, er erwählt sich sein Volk, er kommt
felbst zur Welt in Christus, das Wort wird Fleisch, die Zurückstoßung
durch die Menschen ändert seinen auf die Welt gerichteten Willen
nicht: er kommt wieder in der Auferstehung, er kommt wieder
am Pfingsttagc und alle Verheißungen gehen auf ein stets erneutes
Kommen Gottes. Die ganze Verkündigung Jefu handelt von den

zur Welt hindrängenden Absichten Gottes, von seiner unaustilgbaren
Liebe zu der irdischen Menschheit, vom Reiche Gottes als einem Reich
erlöster Wirklichkeiten, in dem Gott aus den Realitäten herausstrahlen
wird. Es wird sich dann zeigen, daß Gott in den Realitäten wohnen
will, daß sich sogar ökonomische und politische Wirklichkeiten besser zu
seiner Wohnung eignen als die ästhetischen Empfindsamkeiten, die hente
etwa als mystisches Gotterleben verkündet werden. Die sogenannten
„Aeußerlichkeiten" werden durch ihre Befreiung vom Dienste der
Eitelkeil zn paradisischer Schönheit emporwachsen. Der Bann ihrer
Eigengesetzlichkeit wird von ihnen genommen, die Knechtung unter
allerlei Götzen wird ein Ende haben, es wird ein tiefer Gesundungsprozeß,

eine Entgiftung des Lebens eintreten. Wir wollen nur
ein Lebensgebiet erwähnen, das durch den Abfall von Gott eine
besonders fnrchtbare Entstellung erfahren hat: die Arbeit. Sie ist
in die Knechtschaft Mammons geraten. Die Seligkeit schöpferischen



— 544 —

Tuns und die Erhabenheit des Dienens find aus ihr gewichen. Ihr
Antrieb ist die Armseligkeit, der Hunger, die Not, der Machtdrang,
die Goldgier geworden. Sie stellt den Menschen nicht mehr an
die Seite Gottes, sondern macht ihn zum Lasttier. Gerade auf
derjenigen Arbeit, über die Gott die Fülle seines Segens in besonders
reichem Maße ausschütten wollte, auf der produktiven Arbeit, lastet
der besondere Fluch der Entgeistigung, des Stumpfsinnes, der
Verächtlichkeit, des Sklaventums, der Notdurft. Aber auch die geistige
Arbeit befindet sich in tiefster Erniedrigung. Sie mag in Schöpferlust

beginnen, enden muß sie so oft im Geschäft. Ein großer Teil
der „geistigen Arbeit" besteht darin, sich die Werte, welche andere
produziert haben, anzueignen, ohne sich die Hände zu beschmutzen.
Die sogenannten geistigen Arbeiter sind zum großen Teil die
Ausbeuter der Handarbeiter oder dann selber ausgebeutete Angestellte
der Ausbeuter. Nicht nur für den Hauptteil der Geschäfts- nnd
Finanzwelt, nicht nur für sehr viele Politiker, Juristen, Presseleute

und andere zum Klassenkampf der Ausbeuter direkt Angestellte
gilt jene Charakterisierung, sondern bis weit in die Kreise der
scheinbar freien Berufe und voraussetzungslosen Wissenschaften hinein,
muß als das Ziel der geleisteten geistigen Arbeit die Ueberlistung
und Beraubung der produktiv arbeitenden Klassen bezeichnet werden.

Gegenüber dieser und aller ähnlichen Verderbnis besteht der
Erlösungswille Gottes. Gott will in diesen Realitäten gegenwärtig
sein. Auch die Produktion und der Verbrauch der Güter wird seine
Art wiederspiegeln. Er wird die Technik zu seinem Kleid machen.
Wenn wir feinen Geist hätten, würden wir diesen materiellen Dingen
mit der Unbefangenheit freier Menfchen entgegentreten. Die prüde
Stellung, welche die Religion zur Materie einnimmt, ist ganz
unwahrhaftig, was sich darin zeigt, daß sie oft in grobe Intimität
umschlägt. Die Verachtung des Materiellen, welche die Religionsmenschen

zur Schau tragen, ist nicht echt. Wenn sie immer wieder
betonen, daß Gott mit der Materie nichts zu schaffen habe, so

möchten sie nur seine Aufmerksamkeit ablenken von einem Gebiet, dem
sie dann selber um so größere Aufmerksamkeit zu schenken im Sinne
haben. Gott drängt, trotz alles Widerspruchs der Religion, zur
Materie hin. Seine erbarmende Liebe wird auch die Technik
erlösen. Diese Erlösung wird aber nicht etwa eine Zurückführung zu
irgendwelchen idyllischen Produktionsformen sein. Das ist ein
Vorurteil der Religion, daß in materiellen Dingen die Primitivität
göttlicher sei als die „Raffiniertheit." Die Erlösung der Technik "wird
darin bestehen, daß sie vom Geiste erfüllt und beherrscht wird. Die
Technik wird dann nicht mehr nur ein Triumph des Intellektes,
sondern noch viel mehr ein Triumph der Liebe sein. Sie kann
dabei die allerfortgeschrittenste und raffinierteste fein. Ja wir glauben,
daß sie, vom Mammonismus erlöst, noch weit Großartigeres
vollbringen wird. Es muß jene ungläubige These, daß nur das selbst-



— 545 —

süchtige Interesse den Menschen zu großen Leistungen anzuspornen
vermöge, fallen. Wir glauben, daß die Liebe auch der Technik noch
ungleich größere Möglichkeiten zeigen wird, als die Selbstsucht ihr
gezeigt hat. Wir glauben, daß die Liebe auch in den wirtschaftlichen
Dingen weitsichtiger und tiefgründiger sein wird, als der Egoismus
es ist. Wir denken uns zum Beispiel, daß das von Malthus
erkannte und von ihm in echt kapitalistisch-brutalem Geiste beantwortete
Uebervölkerungsproblem aus der Gesinnung des Gottesreiches heraus
eine Lösung finden wird, die der Ehre Gottes angemessen ist. Oder
wir können uns denken, daß die Erschließung Afrikas und Asiens
und ihrer Produktionsmöglichkeiten dem Geiste Christi in viel
gewaltigerer Weise möglich sein wird als es dem kapitalistischen
Expansionsdrang möglich ist.

Der Religionsmensch wird diese Hoffnungen zum mindesten als
Flachheiten bezeichnen. Wahrscheinlich wird er ihnen sogar den Vorwurf

der Frivolität, ja des Abfalls von Gott machen. Er entsetzt
sich über die Vermischung von Geistlichem und Weltlichem, er
empfindet es als lächerlich, wenn der Name Gottes in einem Atemzuge
mit ganz materiellen Dingen genannt wird. Das aber ist gerade
das Gottesreich: die Vermischung des Geistlichen mit dem
Weltlichen, des Heiligen mit dem Materiellen. Gott lebt nicht und will
nicht leben in frommen Bewußtseinsvorgängen, sondern in großem
und realem Geschehen, denn er ist der Schöpfer der Welt und seines
Reiches.

II.
Die Aufrichtung des Gottesreiches bedeutet auch die Aufrichtung

des Bruderreiches. Die Menschheit ist letztlich nur von zwei großen
Fragen bewegt, von der Frage nach dem rechten Verhältnis des

Menschen zu Gott und von der Frage nach dem rechten Verhältnis
des Menschen zum Menschen. Auf jede dieser Fragen hat sich

je eine falsche Antwort mit dämonischer Gewalt in der Welt festgesetzt.
Die falsche Antwort auf die Gottesfrage ist die Religion, die falsche
Antwort auf die Bruderfrage ist d er Staat. Wie die Religion
behauptet, das Verhältnis des Menschen zu Gott ins Reine zu
bringen, so erhebt der Staat den Anspruch, die wahre Regelung
des Verhältnisses von Mensch zu Mensch zu bieten. Diese beiden
falschen Antworten, die Religion und der Staat, haben sich an die
Stelle der einen wahren Antwort, der Gottesherrschaft gesetzt, welche

fowohl für die Gottesfrage als auch für die Bruderfrage die einzige
und die vollkommene Lösung bedeutet.

Es besteht eine innere Verwandtfchaft in der Stellung, welche
die Religion und der Staat zum Gottesreich einnehmen. Sie wollen
beide das Kommen des Gottesreiches vereiteln, indem fie es ersetzen.
Die Religion stellt eine Pseudogemeinfchaft zwischen Gott und Mensch
her und der Staat eine Psendogemeinschaft zwischen Mensch und
Menfch, Die staatliche Organisation der menschlichen Beziehungen



- 546 —

ist ebensosehr nur Schein und Oberfläche wie die geistliche Neber-
tünchung des Lebens durch die Religion. Es ist dem Staate nicht ernst
mit der Gestaltung wahrhaft menschlicher, den Gottesordnungen
entsprechender Beziehungen zwischen den Menschen, sondern er will
das, was auch die Religion will, nämlich die Rettung der
Eigengesetzlichkeit der Welt vor den Herrschaftsanfprüchen Gottes, die
Konsolidierung des Bestehenden. Was der Staat durch das Recht an
Gestaltung menschlicher Verhältnisse vornimmt, ist nur Täuschung,
Das Recht fcheint nur zn gestalten, im Grunde aber spricht es nur
aus, was ist. Es formt die Wirklichkeit nicht, es formuliert sie nur.
Das Recht stellt niemals Forderungen an die Wirklichkeit, es stellt
die Forderungen der Wirklichkeit. Wo zwischen den Menschen nicht
brüderliche Beziehungen bestehen, da besteht immer das Machtverhältnis

zwischen ihnen. Das Recht des Staates gibt diesen
Machtverhältnissen Ausdruck in der literarischen Form des Paragraphen,
Das Recht ist die Form der Macht, aber es ist — und das ist
fein Betrug — eine Form, die ihren Inhalt nicht formt, sondern
sich von ihm formen läßt, indem sie sich ihm anschmiegt. Durch
das Rechtskleid hindurch find die Formen der Machtverhältnisse
deutlich wahrnehmbar. Für den Staat ist es geradezu das Kriterium
einer guten Rechtsordnung, ob sie sich ihrem Inhalt, den
Machtverhältnissen, vollkommen angepaßt hat. Der Rechtsinhalt kann,
von einem anderen als dem staatlichen Standpunkt aus beurteilt,
als die schlimmste Ungerechtigkeit, Gewalttätigkeit, Unsittlichkeit
erscheinen — das Recht ist, dennoch perfekt, wenn es diese geltende
Schändlichkeit in ganz adäquater Form zum Ausdruck bringt. Eine
Spannung zwischen dem Recht und seinem Inhalt tritt nur dann
ein, wenn die tatsächlichen Machtverhältnisse sich irgendwie
verschoben haben. Die Spannung herrscht dann solange, bis das Recht
sich wiederum angepaßt hat. Das Recht tritt niemals fordernd an die
Wirklichkeit heran, sondern immer nur sanktionierend, die bestehenden
Realimten verrechtlichend, feien sie welche sie wollen. Das ift dcr
Geist des Staates. Sein Recht ist nur umgetaufte Gewalt. Um
gewisse Einwände von vorneherein zu erledigen, betonen wir, daß wir
nicht von irgendeinem irgendwo existierenden Staate reden, sondern
von der Idee des Staates, von feinem verborgenen Wesen, wie es

vielleicht nirgends mehr in ungemilderter Kraft sich ausleben darf,
anderseits aber doch manches empirischen Staates geheime Seele
bildet.

Daß dieser Geist des Staates dem göttlichen Willen direkt
entgegengefetzt ist, ist klar; denn Gott will überall die wirkliche
Herrschaft und so auch die wirkliche Durchdringung und Umwandlung

der Beziehungen von Mensch zu Mensch durch seinen Geist.
Es muß deshalb der Kampf entbrennen zwischen Gottesreich und
Staat, wie er auch zwischen Gottesreich und Religion entbrannt
ist, Dieser Zweifrontenkampf des Gottesreiches tritt auf der Front



— 547 —

gegen die Religion als protestantisches Prinzip zu Tage und auf
der Front gegen den Staat als demokratisches Prinzip, Wie der
Protestantismus zur Religion, so verhalt sich die Demokratie zum
Staate. Wie der Protestantismus eine Zurückdrängung der Religion
bedeutet, so die Demokratie eine Zurückdrängung des Staatsprinzips.
Es sind zwei parallele Gottesreichskämpfe, der Kampf zur
Ueberwindung der Religion und der zur Ueberwindung des Staates. Los
von der Religion, hin zum Gottesreich, los vom Staate, hin zum
Gottesreich. Die Demokratie ist ein Durchgangspunkt zur
Ueberwindung des Staates, eine Etappe auf dem Weg vom Staat zur
wahren Menschengemeinschaft des Gottesreiches.

In der Demokratie ringt sich ein Geist empor, der eine
Durchbrechung des Staatsprinzips bedeutet. Ganz im Gegensatz znm Staat,
der alles Bestehende durch seine rechtliche Sanktion zu konsolidieren
strebt, drängt die Demokratie zur Gestaltung und Umgestaltung der
menschlichen Beziehungen. Das Recht der Demokratie will sich nicht
allen möglichen Machtinhalten schmiegsam und willenlos anfügen,
sondern es hat einen eigenen, und zwar einen menschlichen, sittlichen,
gerechten Willen. Wenn die Demokratie all den furchtbaren Macht- und
Besitzunterschieden zum Trotz die Gleichberechtigung „alles dessen,
was Menschenantlitz trägt" proklamiert, so darf das nicht von
vorneherein als Heuchelei gebrandmarkt werden, obfchon es zur
Heuchelei werden kann, was wir wohl wissen. Die formale Gleichheit

der Rechte enthält — vielleicht momentan schlummernd —
den Willen zur Ausmerzung des Machtprinzips und znr Beseitigung
jenes Geistes, der durch deu Satz: „I'ssprit ckes lois c'est lu pro-
prists" charakterisiert ist, Wir kennen sehr gut die Erschlaffung
des demokratischen Willens und die Korruption in einzelnen
Demokratien. Doch dürfen wir uns dadurch nicht zur Relativierung der
Ideale verführen lassen, zu dieser Relativierung, welche die Zuflucht
aller Reaktionäre ist, Die Demokratie, hat allerdings Kritik nötig,
aber nur von Leuten, die über sie hinauswollen. Wenn die Anbeter
der rohesten Gewaltstaaten, sobald von politischer Freiheit die Rede,
ist, das Hohelied der moralischen Freiheit zu singen beginnen, so

braucht man ihren Enthusiasmus für die Moral nicht sehr ernst zu
nehmen. Es ist eine tiefe UnWahrhaftigkeit — die deutsche Philosophie

hat sich vor allem ihrer fchuldig gemacht — wenn zum
Zweck der Erwürgung politischer Freiheitsgesinnung die moralische
Freiheil, die sich übrigens von selbst versteht, gepriesen wird. Es ist
die gleiche Heuchelei, die wir in religiösen Kreisen antreffen, welche
durch eine ungeheure Wichtigtuerei mit ihrer Innerlichkeit und ihrem
Gottesbesitz sich hoch erheben über jede in ihren Wirkungen vielleicht
begrenzte,. aber reine Tat. Wir nehmen die Proklamation der
Menschenrechte in der Demokratie zum mindesten als eine
Verheißung und können sehr gut verstehen, daß ein Kant und Fichte
davon "hingerissen gewesen find. Das Bekenntnis zur Gleichheit



— S48 —

der Menschen, das in jeder demokratischen Verfassung ausgesprochen
ift, kann und wird eines Tages aufhören, toter Buchstabe zu sein,
und wird alsdann für alle noch stehen gebliebenen Knechtuugs- und
Untertanenverhältnisse ein Gericht bedeuten. Die Inkongruenz
zwischen der auf dem Papier proklamierten Gleichheit und der
tatsächlichen furchtbaren Ungleichheit kann wohl zur Lüge werden,
aber auch zu einem Quell der Beunruhigung und einem Stachel
der Gewissen. Wenn anderseits in einem Staat mit aristokratischer
Verfassung das geschriebene Recht mit der tatsächlichen Machtverteilung

genau übereinstimmt, so kann das wohl Aufrichtigkeit
genannt werden; doch läßt leider diefe aufrichtige Kongruenz gar keine

Möglichkeit zur Hoffnung offen, sondern zwingt zu der traurigen
Feststellung, daß das betreffende Volk das Unwürdige seiner Situation
gar nicht empfindet. Zuweilen ist es auch die schamlose und
selbstsichere Frechheit der Machthaber, welche sich nicht scheut, in den
Gesetzen „auszusprechen, was ist".

Der Machtstaat bedeutet fowohl in seiner unverhüllt brutalen
als auch in seiner patriarchalischen Form eine Erniedrigung des

Menfchen. Die brutale Form des Machtstaates, welche ganz offen
die Rechte und Freiheiten dem Besitz und der Macht entsprechend
verteilt, erniedrigt den Menschen entweder zum Tyrannen oder
zum Sklaven. Im Verhältnis zu unseren Mitmenschen gibt es nur
eine Hoheit: das Dienen in Freiheit und aus Liebe. Die Existenz
als Tyrann oder Ausbeuter ist erniedrigend, gerade wie diejenige
als Sklave oder Ausgebeuteter. Der aristokratische Staat, welcher
diese Verhältnisse verrechtlicht, beweist damit, daß er für die geistige
Würde des Menschen keine Empfindung hat. Der patriarchalischen
Form des Machtstaales liegt die Meinung zu Grunde, daß der Menfch
dann keine Ursache mehr habe, sich über seine Rechtlosigkeit und
Unfreiheit zn beklagen, wenn er von seiner Obrigkeit väterlich zum
Platz an der Sonne gegängelt werde. Der Mensch wird dadnrch zu
einem eudämonistischen, lediglich auf sein Behagen ausgehenden
Wesen herabgedrückt, dem an feinem Glück mehr liegt als an seiner
Freiheit und seinem Recht. Dagegen lebt in der Demokratie der
Glaube an den höheren Menschen, für den das Ideal eines
patriarchalischen Wohlfahrtstaates eine Beleidigung bedeutet. Jn diefer
schroffen Ablehnung der glücksüchtigen Indifferenz gegenüber Recht
und Freiheit offenbart fich aufs schönste die Verwandtschaft der
Demokratie mit dem Gottesreich. Denn auch das Gottesreich ist nicht
— wie flache Optimisten und Eudämonisten es sich vielleicht denken

— eine große Wohlfahrtseinrichtung, eine Art Staat, der durch
eine raffinierte Gesctzgebungstechnik jedem Bürger ein gehöriges
Maß von Behagen sichert, eine Organisation, in welcher die Nächstenliebe

gleichsam verstaatlicht wäre, fo daß es der Einzelne gar nicht
mehr nötig hätte, für seine Nächsten tiefe Gefühle aufzubringen,
weil ja diese Gefühle in vorzüglich funktionierenden Wohlfahrtseirr-



— 549 —

nchtungen objektiviert wären. Das ist dem Gottesreich und der
Demokratie gemeinsam, daß sie Menschen brauchen, die sich dieser
erbärmlichen eudämonistischen Gesinnung entschlagen haben. Der
Demokrat muß bereit sein zum Verzicht ans das größere Behagen
und die stärker entwickelte soziale Fürsorge, die der Untertan in dem
oder jenem patriarchalischen Staat vielleicht zu genießen bekommt.
Es gehört deshalb ein gewißes Maß von Glauben dazu, wenn
man an der Demokratie festhalten will. Der Opportunist, d. h. der
glaubenlose Mensch, wird sie fahren lassen bei dem ersten Opfer,
das sie ihm auferlegt. Das aber ist das Merkmal alles Glaubens,
daß er feine Hoffnung behält auch wenn Opfer gebracht werden
müssen. Der bloße Optimismus, der gelegentlich mit dem Glauben
verwechselt wird, bricht über der Notwendigkeit des Opfers und
des Kreuzes zusammen. Deshalb ist die Reichsgotteshoffnung nicht
Optimismus, denn sie ist mit der Kreuzeswahrheit unlösbar
verbunden. Die Hoffnungen der altteftamentlichen Juden sind noch bloßer
Optimismus. Sie kennen das Kreuz nicht. Es ist eine naiv heitere,
endämonistische Lebensauffassung. Der Gedanke vom leidenden Gottesknecht

ist ein Blitz aus einem sonst sehr heiteren Himmel. Nun aber
kommt der leidende Messias und ist gerade als solcher der
Verkündiger der frohen Botschaft. Aber zwischen den alten und den

neuen Hoffnungen steht das Kreuz, deshalb ist die Botschaft Jesu
nicht Optimismus sondern Glaube. Die naive Art, das Leben zu
nehmen und an Gott zu denken, hat aufgehört. Aus vielen Worten
Jesu klingt eine Stimmung, vor der jeder Optimist in blassem
Schrecken zurückbeben wird. Die Demokratie kann nicht leben ohne
Menschen, die etwas von diefem Glauben in sich tragen.

Jn der Geschichte steht die Demokratie zwischen dem Gottesreich

und dem Staat, gerade so wie der Protestantismus zwischen
Religion und Gottesreich steht. Das Gottesreich ist die Hoffnung
und einzige Zuflucht des Protestantismus, die Religion hingegen
ist der beständige Herd seiner Korruption. Die Demokratie, wenn
sie gesund und kraftvoll bleiben will, muß dem Reiche Gottes
zugewandt fein; sobald sie das Gottesreich nicht mehr bejaht, gerät sie

in die Netze des Staatsprinzips, welches immer hinter ihr steht
und auf eine Gelegenheit zu ihrer Bemächtigung lauert. Die
liberalen Demokratien, die wir in der Gegenwart vor uns haben, sind
in weitgehendem Maße den korruptiven Einflüssen der Staatsidee
zum Opfer gefallen. Der Wille zu durchgreifender Gestaltung der
Beziehungen zwisolM Mensch und Menfch in ethischem Geiste ist
erlahmt. Der heutige Liberalismus ist ja nichts anderes als die
alte — in ihm noch gar prinzipiell gewordene ^ Anerkennung
der Eigengesetzlichkeit größter Lebensgebiete, Die Kraft der
historischen Demokratien reichte nur zur Durchsetzung der formalen
Menschenrechte, auf die Geltendmachung höherer Ideale im
Wirtschaftsleben verzichtete man. Die Seele des Staates ist in den



— 550 —

Leib der Demokratie hineingekrochen. Der Staat erniedrigt die
Demokratie zu seiner Maske, in welcher er sich wieder sehen lassen
darf. Es wird Wohl bald die Zeit kommen, wo die Menschen den
Staat nur noch als Demokratie ertragen, dann wird die herrschende
Klasse, welche den Staat zur Garantierung ihrer Ausbeutungsrechte
branchi, ihre Zuflucht zur liberalen Demokratie nehmen und der
Staat wird unter dem Schein der Demokratie noch eine Zeit lang
weiter existieren können. So muß die Demokratie schließlich noch

dazu dienen, den Staat, den sie überwinden wollte, haltbar zu
machen. Die Demokratie ist eine steckengebliebene Reichsgottesbewegung,

wie auch der Protestantismus. Solange sich die beiden

Prinzipien, das demokratische rmd das protestantische zum Reiche
Gottes hinbewegen, bleiben sie lebendig, sobald sie von Gott
abfallen erstarren sie und fallen den Machten, die sie überwinden
wollten, der Religion und dem Staat zum Opfer, Der Protestantismus,

der sich der Korruption durch die Religion dann nicht
entziehen kann, wird zur protestantischen Religion und die Demokratie
wird zum demokratischen Staat; zwei Gebilde, deren Schmach oder
deren Tragik in ihren widerspruchsvollen Doppelnamen offenbar wird.
Wenn die Demokratie wieder zum Leben erweckt werden wird, so wird
es nur durch diejenigen Menschen geschehen, welche das Reich Gottes
im Herzen tragen. In der Gottesherrschaft wird die Volksherrfchaft
ihre Erfüllung finden. Paul Trautvelter,

»er Kampl gegen den Sslscbewismus.
Sur rage.

(Nachdruck verboten,)')

1. Um was es sich handelt.

F » lie die Tränmenden! Nochmals und immer wieder müssen wir
es sagen. „Die deutsche Republik"; „die deutsche sozialistische
Republik"; „die sozialische Republik Bayern"; „die sozialistische

Republik Preußen" ; — das kann doch nur geträumt sein! Oder wachen
wir wirklich und das alles ist Wahrheit und Wirklichkeit? Gehofft
hatten wir freilich darauf, aber wir hatten es bloß als eine letzte,
unwahrscheinliche Möglichkeit betrachtet, daß die deutsche Katastrophe bis
zum Sturz der Hohenzollern und — auf was es ankommt — des
mit ihnen verbundenen geistig-politischen Systems führen nnd am Ende
des Weltkrieges Bismarck so gut wie Ludendorf als gestürztes Idol
am Boden liegen, ja, daß die ganze Bismarckische Epoche sv plötzlich

') Der Versassir dieses Aufsatzes hat durch einseitiges und entstellendes
Zitieren seiner Aeußerungen schon so viel Unbilden erlebt, daß er sich zu der obigen
Schutzmaßregel genötigt sieht.


	Gottesreich und Demokratie

