
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 12 (1918)

Heft: 10

Artikel: Ueber einige religiöse Grundlinien der Versöhnung unter den Menschen
(noch ein Briefwechsel) ; Antwort

Autor: Kramer, Hugo / Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134349

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134349
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 498 —

alles muß nun getragen und durchleuchtet sein von diefem allerhöchsten
Pflichtgefühl. Welch eine ungeheure Aufgabe ist das, und welch ein

Glaube gehört dazu! Den zu erringen, das mag uns heute oft
unsagbar schwer fallen, denn die anderen, die uns immer wieder beweisen
wollen, daß eine solche freie menfchliche Gemeinschaft gar nicht möglich
sei, daß die Menschen ja nur unter der Hetzpeitsche der Konkurrenz
oder der des winkenden Lohnes willen schaffen, die haben ja scheinbar
in den Tatsachen so mächtige Fürsprecher! Scheinbar. Denn wir dürsen
anch andere Tatsachen erleben. Wir dürfen erleben, wie Liebe und
Vertrauen in kleinen und in großen Dingen immer wieder die stärksten
Mächte sind, die unüberwindlich scheinende Schwierigkeiten überwinden.
Wir dürfen erleben, wieviel Gemeinsinn und Hingabe in den Menschen
schlummert und nur darauf wartet, recht gebraucht zu werden. Ja,
und über allem dürfen wir erleben, wic bei dieser ganzen mühevollen
Wanderung in das ersehnte Land mit jedem Schritt, den wir erringen,
uns auch das Ziel selbst einen Schritt entgegenkommt, denn dort steht
die lebendig schaffende Kraft Gottes, die ungeahnte Kräfte weckt. Was
wir erstreben, ist sein Wille, was wir bauen möchten, sein Reich,
wo es gilt: Ein Vater, wir alle Brüder, seine Kinder!

Nicht wahr, wenn solche Ziele über unserem Leben leuchten,
wenn solcher Sinn unserer Arbeit zugrunde liegt, wie herrlich groß,
wenn auch schwer, wird nun Leben und Arbeiten für uns. Wie lösen sich

da unsre eignen Fragen, wie klein werden unsere persönlichen Wünsche
und Enttäuschungen in dem Lichte dieser Wahrheiten, die ja nicht neue
Wahrheiten sind, sondern die ewig alten, die sich durch uns verwirklichen
wollen. Daß wir uns ihnen hingeben in Glauben und Liebe, ganz,
rein und mit heiligem Willen — das scheint mir der Sinn unserer
Arbeit wie unseres Lebens zu sein. D. Staudinger.

Ueber einige religiöse SruncMnien der
Versöhnung unter Sen Menschen.

(Noch ein Briefwechsel,)')

Sehr verehrter Herr Professor,

F/Venn Sie meine Erwiderung auf Ihre Abhandlung „Unsere
Politik" als Zeichen eines ehrlichen Willens, der Wahrheit
gemeinsam näher zu kommen, so freundlich begrüßt haben,

so habe ich erst recht Grund, Ihnen für Ihre Antwort dankbar zu
sein, weil sie mich genötigt hat, den Unterschied zwischen Ihrer
und meiner Betrachtungsweise nochmals grundsätzlich durchzudenken.
Den Anstoß gaben mir Ihre Bemerkungen über die „Neutralisiert",

Vgl. den im Sevtemberheft enthaltenen.



— 499 —

zil denen Sie mich in gewissem Sinn auch rechnen, und die daran
anknüpfenden Ausführungen, die Ihre Weigerung, anf den Boden
des Neutralismus zu treten, begründen sollen.

Wenn Sie aber wirklich glauben sollten, ich hätte Sie veranlassen

wollen, in der Beurteilung der beiden Kriegsparteien mehr
„Gerechtigkeit" im Sinne der Neutralisten walten zu lassen, dann
wäre das ein arges Verkennen meiner Absicht, an dem ich freilich
selber schuld bin, da ich die Maxime meines Verhaltens nicht klar
genug herausgearbeitet hatte. Indessen spricht doch schon die
Tatsache, daß ich in der Beurteilung des ganzen Geistes der Weltpolitik
beider Mächtegruppen und in der Schuldfrage im besonderen Ihrer
Auffassung viel näher stehe, als es ein grundsätzlicher Neutralist je
tun darf, gegen Ihre Vermutung; statt den Charakter des deutschen
Militarismus irgendwie vertuschen zu wollen, um für Deutschland
die Zubilligung mildernder Umstände zu erwirken, habe ich die
sozusagen kongeniale Intuition, mit der Sie Wesen nnd Urgrund dieses
Gebildes erfaßt haben, bei jeder Ihrer Darstellungen immer nur
bewundert. Worin ich aber völlig anders denke als Sie, das ist,
wo es sich um die Bewertung des Militarismus im Hinblick
auf die Friedensaktion handelt. Ihnen erscheint der deutsche

Militarismus als eine veritable, furchtbare Macht, die imstande
sei, den Frieden und noch viel höhere Güter dauernd zunichte zu
machen, wenn sie jetzt nicht endgültig zerstört werde. Der Frieden,
nm nnr von ihm zu sprechen, ist Ihnen also eine ganz bestimmte
Ordnung des Völkerverhältnisses, an deren Aufrichtung Sie Ihre
edelste Leidenschaft setzen, und deren Störung oder Zerschlagung
auch, Ihrer Seele den Frieden rauben würde. Mir ist Frieden
etwas ganz anderes: die Ordnung des Reiches Gottes, die nicht
erst auf Erden herunterkommen muß, oder die zwar jetzt schnn
da wäre, aber nur in einem „Jenseits", sondern jetzt nnd hier
bereits verwirklicht ist, da die Herrschaft des Guten eine stets

gegenwärtige Wirklichkeit ist, die sich unserem inneren Auge, je
tiefer wir in Gott hineinschauen, in immer vollerer Klarheit offenbart.

Wenn sich also dem leiblichen Ange eine Macht Darstellt,
die deu Frieden stören oder zerstören zu können beansprucht, so

wissen wir, daß es sich einfach um die anmaßende Lüge einer
Scheinmacht handelt, die sich wider die Allmacht des Guten
erhebt ^ um Lnzifer, der gegen Gott rebelliert. Sie iverden jn,
verehrter Herr Professor, nicht müde, die dämonische Natur des

deutschen Militarismus klarzustellen; aber ist denn ein Dämon eine

Macht? Ist Ihnen der Teufel eine Wirklichkeit? Und kann eine

wirkliche Macht jemals vernichtet werden? Haben wir ein Recht,
sie zu bekämpfen, wenn Gott sie zugelassen hat? Warum zerstört
Gott eine solche Macht nicht selber, sondern überläßt es uns Menschen,
damit fertig zu werden? Lauter Fragen, die nur unbefriedigend
beantwortet werden können, wenn wir das Böse und mit ihm



— 500 —

den Militarismus als wirkliche Macht bekämpfen, die sich aber
von selbst lösen, wenn wir ihm jede, aber auch wirklich jede Macht
und Daseinsmöglichkeit absprechen und ihn lediglich als Versuchung
auffassen, uns an das Vorhandensein einer Macht außer dem Guten
glauben zu machen, die wir fürchten und bekämpfen sollen, damit
wir Gott und sein Reich, in dem ewiger Frieden herrscht, aus
dem Auge verlieren und einen andern Frieden, einen Frieden
in einer materiellen Weltordnung, suchen sollen.

Mit dieser Erkenntnis erledigt sich aller Streit um die Frage,
wie gefährlich denn eigentlich der Militarismus sei, ob und in
welcher Weise er den Frieden bedrohe, und mit welcher Taktik er
zu bekämpfen sei. Ob man ihn, wie die Jusqu'auboutisten, die
kriegerischen und nichtkrnegerischen, tun, für eine entsetzliche Gefahr
hält, die unbedingt beschworen werden müsse, oder ob man mit ihm,
wie die Defaitisten und Neutralisten meinen, ein Kompromiß schließen

zu können glaubt ^ das spielt nun von vorneherein nicht mehr
die Rolle, daß von der Entscheidung dieser Frage auch die Art und
Weise seiner Bekämpfung abhinge. Alles Urteilen über Völker
und Regierungen mit dem Zweck, eine Grundlage für die Praktische
Stellung zu ihnen zu gewinnen, wird gegenstandslos, nicht nnr das
Urteilen der Neutralisten, die aus vermeintlicher Gerechtigkeitsliebe,
in Wahrheit aber aus willkürlicher Voreingenommenheit, auf keiner
Seile vorwiegend Recht oder Unrecht sehen wollen, und deren
Aktenstudium und Beweisaufnahme zn einem Wahrspruch überhaupt nicht
sühren darf, sondern jedes Urteilen, weil diefes notwendig zn
einem Verurteilen wird, das heißt, zur Brandmarkung einer Partei
als des Störenfrieds; denn im Reich Gottes gibt es weder Nationen
noch Friedensbrecher, da beherrscht die Liebe allein das Znsammen-
leben der Kinder des einen Vaters. Ob nun also der Augenschein

von einer dämonischen Macht, wie der Militarismus eine
sein will, kraß oder bescheiden ift, dre angebliche Macht selbst bleibt
im Lichte der Wirklichkeit das Gleiche, was sie von jeher wnr:
nichts. Eine Null, die man recht groß schreibt, bekommt deswegen
noch lange keinen reellen Zahlenwert, Mag man also den nns in
der Erfahrungswelt entgegentretenden Militarismus mit den
richtigsten Gründen auch noch so klar als Ausgeburt der schwärzesten
Hölle erklären, er kann den wirklichen Frieden, nach dem wir allein
trachten dürfen, doch nie auch nur von ferne bedrohen und daher
auch der Erfüllung d er Friedenssehnsucht unserer Seele nie im Weg
stehen. „Meinen Frieden gebe ich euch. Nicht gebe ich euch, wie
die Welt gibt. Euer Herz erschrecke nicht und fürchte sich nicht" —
auch nicht vor dem deutschen Militarismus.

Mit solcher Seelenstimmnng treten wir also dem Augenschein

der Friedensgefahr gegenüber. Wenn wir erkannt haben,
daß der Militarismus nie eine Macht war und nie eine Macht
sein wird, dürfen wir auch in der Praxis keine Haltung zu ihm



— 501 —

einnehmen, die unsere Theorie Lügen strafen müßte. Wir dürfen
ihn uicht durch Furcht zum Range eurer Macht erheben, und'
erst recht nicht so bekämpfen, wie wenn er eine ernst zu nehmende
Macht wäre: auf dem materiellen Schlachtfeld und mit blutigen
Waffen. Er ist für uus nie etwas anderes als eine Versuchnng,
Gott die Ehre der Allwirklichkeit zu versagen: eine Versuchung
bekämpft man aber nicht mit Kanonen und Bajonetten, nicht auf
materiellem Boden und niit materiellen Mitteln, fondern auf
mentalem Boden und mit mentalen Mitteln, „Die Waffen unserer
Ritterschaft siud nicht fleischlich, sondern mächtig vor Gott. Wir ver-
stören damit die Anschläge uud alle Höhe, die sich erhebt wider
die Erkenntnis Gottes, uud nehmen gefangen alle Vernunft unter
deu Gehorsam Christi." Das ist ein ganzes Friedensprogramm.
Statt Bedrohung dlirch einen Feind zu fürchten und damit diesen für
eiue Wirklichkeit zll nehmen, die eö durch Krieg oder Kriegsdrohnng
abzuwehren gelte, wird ein Volk vielmehr jeder Versuchung widerstehen,

auf Feindschaft wieder mit, Feindschaft, auf Gewalt wieder
mit Gewalt zu antworten. Es wird seine Kriegskräfte, die cs zum
Glauben an eine den Frieden bedrohende Macht verleiten wollen,
mögen sie nun Nationalismus, Militarismus oder Imperialismus
genannt iverdeu, rücksichtslos ausschalten nnd bloßstellen nnd nm
keinen Preis auf sie höreil, sondern, je stärker die Versuchung an
es herantritt, sich umso stärker der Allmacht des Guteir bewußt
werden und ihm dienen. Ein solches Volk wird alle Kräfte der
Liebe aufbieten, um der Haß- und Rachegeister Herr zn werden,
wird sich durch keinerlei Herausforderungen irre machen lassen,
sondern siebenzig siebenmal vergeben nnd den Gegner nachsichtig
und ihn nus seiner eigenen Lage heraus verstehend beurteilen — alles,
um nur Gott und seinen Frieden stündlich vor Augen und im
Herzen zu behalten.

Wie grundverschieden diese Haltung, ivenn sie gegenüber beiden
Parteien eingenommen rmd beiden Völkergruppen nahegelegt wird,
von allem Neutralismus ist, liegt auf der Hand: beim Nentralismus
handelt es sich um ein Nichtsehenmollcn, hier nber um ein Anderswerten

des Augenscheins; hier uin Liebe, die nns dem Glauben
kommt, dort um einen Pseudoglanben, der aus einer kompaßlosen,
halb verwedelnden, halb nlechanisch-scheinatischen Gerechtigkcilsmeierci
kommt, der seine Nahrung nicht in der Wirklichkeit des geistig
Griten sucht, sondern in der gewaltsam zurecht gestutzten materiellen
Erfahrungswelt. Nicht absichtlich blinder Glaube und blinde Liebe,
sondern Glauben aus der Erkenntnis der Allmacht des Guten, die
uns verstehen lehrt, Mnrum nnd in ivelchem Sinn das Böse keine

Macht ist, und Liebe aus dem inneren Bedürfnis heraus, diesen
Glauben durch die Tat zu beweisen.

Aber auch nicht unabsichtliche Blindheit gegenüber der
Versuchung! Nicht Außerachtlassung des Augenscheins von Gefahr nnd



— 502 —

Feindschaft und damit Verfäumung jeglicher Bekämpfung des Feindes,
also Empfindungslosigkeit für den Anspruch des Bösen, eine Macht
zu sein ^ das wäre unsittlicher Defaitismus, das Gegenstück zum
Jusqu'auboutismus, der falschen, aber wenigstens charaktervollen
Bekämpfung von Feindschaft. Hier tritt die Aufdeckung des wahren
Wefens der gegnerischen Kriegskraft in ihr volles Recht, und wir
sind jedem dankbar, d er uns die Augen öffnet für den Dämon, von
dem unser Bruder besessen ist ^ aber nicht um den Dämon zu
personifizieren und das Nachbarvolk znm Feind zu erklären, sondern
um durch Mobilisierung unserer höchsten sittlichen Kräste desto
wirksamer und zielbewußter der Versuchung entgegenzutreten, Feindschaft
für eine Wirklichkeit zu nehmen.

Sie dürften nun, hochverehrter Herr Professor, den Schlüssel
zum Verständnis der tatsächlichen Bweggründe für meine
Einwendungen gegen Ihre Friedenspolitik in Händen haben. Ich wollte
auseinandersetzen, daß die Orientierung am Augenschein
von Recht und Unrecht nicht der Ausgangspunkt sür
den Weg zum Frieden und zur Ueberwindung des
Militarismus sein könne, weder in der Form der quantitativen,

handwerksmäßig nach der „Tabulatnr" zensierenden Neutra-
listenmanier, noch in Gestalt des Wägens und Richtens nach dem
„Geist" beider Parteien, d. h, nach deren menfchlichem Vermögen,
die Wahrheit, die höher ist als alle menschliche Vernunft,
aufzunehmen. Meine Auffassung war und ist vielmehr, daß ein von all
diesen Menschlichkeiten unabhängiges Prinzip, das die Perfon nicht
ansieht und nicht vergleicht, urteilt und Partei ergreift, als Grundlage

für die Friedensarbeit angenommen werden muß, ein Prinzip,
das aus beide Parteien in gleicher Weise Anwendung findet, mag
im Uebrigen Recht und Unrecht, so wie es sich unferem subjektiven
Urteil darstellt, verteilt sein, wie es will. Dieses Prinzip wäre:
Feindschaft im Völkerleben ist grundsätzlich Schuld dessen, den sie

zu treffen scheint. Nicht daß der Feind und seine Kriegskräfte damit
entlastet wären, nicht daß es hier nicht durchaus möglich wäre, daß
der eine moralisch „besser" wäre als der andere, aber dieser Unterschied

darf, weil nur auf menschlicher Ebene als wesenloser Schatten
eine flüchtige Existenz fristend, nicht maßgebend sein für nnser
eigenes sittliches Verhalten, das allein von der Erkenntnis
der absoluten Wirkichkeit, der Allmacht des
Allguten, bestimmt sein darf.

Die Frage ist also nicht: Wer ist der Bessere, für den man
Partei ergreifen muß, und wer der Schlechtere, der bekehrt und
von seinem Dämon befreit werden muß? Wo ist gegenwärtig das
Zentrum des Bösen auf Erden und wo sind die Kräfte des Guten,
die berufen sind, es zu durchbrechen? Sondern: Weshalb ift uns,
die wir uns für die Besseren halten, dieses entsetzliche Unglück des
Krieges widerfahren? Warum find dem Guten die Teufelskräfte



— 50:; —

des Bösen so furchtbar gefährlich geworden? Sind wir allen Dci-
mmre» dieser Welt hilftoS preisgegeben, und müssen wir gegen
unser innerstes Gesühl morden und zerstören, so oft es dem andern
einfällt, die Kriegsfurie auf nns loszulassen? Man erleichtere sich
die Antwort nicht dnrch den Hinweis darauf, daß, wer immer das
Gute vertrete, eben immer auch die Kräfte des Bösen gegen sich

aufrühre. Damit verschiebt man nur die Probleinstellung, Worauf
es ankommt, das sind ja doch die Folgerungen, die ans dem
Auftreten des Bösen zu ziehen sind, die Mittel, mit denen wir es
überwinden sollen, Christus hat, als er von: Bösen angefallen wnrde,
auch nicht gescholten, da er gescholten ward, nicht gedroht, da er litt,
„er stellte es aber dem heim, der da recht richtet". Wenn wir uns
nach ihm nennen wollen, kann es für uns gleichfalls keine andere
Regel geben, als „Laß dich nicht das Böse überwinden, sondern
überwinde das Böse mit Gutem." Das gilt für die Völker Mie für
die einzelnen, für die Entente nicht minder als für Deutfchland. Uns
allen ist es klar, daß sich Deutschland die Gegnerschaft der ganzen
Welt zugezogen hat, weil cs sich an den andern Nationen schwer
versündig! hat. Ebenso ist mir klar, daß der deutsche Militarismns
niemals groß geworden wäre, wenn nicht die Entente durch ihre
eigene Gewaltpolitik sein Emporkommen aufs Nachhaltigste gefördert
hätte. Wie groß ihre Schuld im Vergleich zu der Deutschlands
ist, welches der Charakter der Schuld der Enteute gegenüber dem
der deutfchen Schuld ist, das fällt hier völlig außer Betracht, muß
außer Betracht fallen, weil gerade dieses Vergleichen, dieses rich,
tende Verweisen auf den Gegner, der doch noch ein weit schlechterer
Kerl sei, als man mit allen seinen Sünden, die man gewiß nicht
leugnen wolle, jemals gewesen sei ^ ich sage: weil eben dieses

Vergleichen (beim Neutralen Pnrieinehmcn) die Falle ist, die uns
der Versucher stellt. Je stärker der Anreiz zum Vergleichen ist,
je mehr man nach menschlichem Ermessen Grund hätte, sich über
den Gegner moralisch zn erheben - und bei der Entente ist dieser
Anreiz und Grund, wie man billigerweise zugeben muß, besonders
stark —, desto schärfer sollte unsere Wachsamkeit sein, desto ernster
follten wir darnach streben, die Allmacht und Allgegenwart des

Guten klar zu verstehen, und uns hüten, uns durch Ablenkung
auf das Unrecht des andern unser eigenes Unrecht übersehen zn
lassen, Dic demütige Erkenntnis: „Wir sind allznmal Sünder"
wird so doch der Wegweiser zum Frieden; sie zeigt uns, daß trotz
aller Bösartigkeit der Mächte, die unseren Nachbarn zu beherrschen
scheinen, für uns keine Gefahr entstauben wäre, wenn wir nicht
der Lockung gefolgt mären, das Böse persönlich zu nehmen nnd
so unseren ringenden Bruder licblos immer ticfer in den Abgrund
des Bösen hinunlerznstohen, und wenn wir dann nicht seiwen Fall
mit pharisäischer Entrüstung angeklagt hätten. Der Versucher lauert
ja nur darauf, ob wir seinen Einflüsterungen Gehör schenken und



— 504 -
dem Geiste des Richtens und Parteinehmens Raum geben; sobald
wir den Feind außerhalb unser selbst suchen und im andern Volk
verkörpert sehen, hat er gewonnenes Spiel; indem wir ihm auf
dem falschen Boden, auf den uns der Versucher locken möchte,
entgegentreten, verschaffen wir ihm, wie es das Beispiel der Entente
klassisch zeigt, erst recht Macht, nicht nur über das andere Volk,
sondern auch über uns selber, öffnen allen Gewalten des
Militarismus, der Autokratie und des Chauvinismus bei uns felbst Tür
und Tor und bewirken so unter dem Hohngelächter der Hölle gerade
das Gegenteil von dem, was wir gewollt haben. Daß auch hier am
besten lacht, wer zuletzt lacht, daß die Herausforderung der Gewaltkräfte

der Gegenseite, wie ich in meiner früheren Erwiderung^
ausgeführt habe, eben das Mittel zur Neutralisierung der eigenen
Gewaltkräfte und so zur Selbstzerstörung des Bösen wird und sich
der also überlistete Teufel wieder einmal als rechter Dummkopf
erweist, vermag das Spiel, dem man sich mit der gewaltsamen
Bekämpfung eines „Feindes" hingibt, nur noch greller zu beleuchten.
Die Tatsache selbst, daß das Böse bei dem andern zunächst dnrch
eigne Selbstsucht herausgelockt worden ist, wird dadurch nicht
berührt, der Schluß ist also berechtigt, daß es ebenso auch in unserer
eigenen Macht steht, ohne Gewaltanwendung mit der uns bedrohenden
Feindschaft fertig zu werden. Wenn wir dem Haß verdoppelte Liebe
entgegensetzen, der Machtgier den Geist des Dienens, wenn wir dcr
Ausbeutung und Unterdrückung das Beispiel echter politischer nnd
sozialer Freiheit und Gleichheit vor Augen halten, wenn wir dem

Mißtrauen mit Vertrauen — nicht auf etwaige gute Kräfte im
andern, sondern auf die uns alle regierende Liebe — und der Gewalt
mit Nachgiebigkeit begegnen, die auf dem Bewußtsein innerer Stärke,
nicht auf menschlicher Schwachheit beruht, dann entwinden wir dem

Feind, der an unseren Gegner herantritt, seine besten Waffen,
berauben ihn seiner zugkräftigsten Argumente (die ja ganz die
gleichen sind, wie er sie uns gegenüber vorbringt), stärken die guten
Kräfte in seiner Seele und machen ihn Schritt für Schritt frei
von seinem Peiniger — wir erlösen ihn von feinem Dämon. Kann!
heute einem Volk überhaupt eine schönere Aufgabe gestellt werden
als solches Erlösungswerk?

Die aus grundsätzlicher Ablehnung alles Richtens erfolgende
Loslösnng der Schuldfrage von der Friedensfrage in dem Sinn, daß
man vergleichende Parteinahme nicht mehr zur Vorbedingung für
die Erkenntnis des Wegs zum Frieden macht, öffnet also auf der
einen Seite den durch Selostgerechtigkeit oder Vorliebe versperrten
Weg zum Frieden. Auf der andern Seite läßt sie aber doch die

Schuldfrage in ihrer ganzen Schwere dort bestehen, wo sie ihren
rechtmäßigen Platz hat: bei der Arbeit für die Selbstumkehr jedes
Volkes und beim Kampf gegen den Defaitismus und Neutralismus.
Ja, die Erforschung der Schüldfrage wird nun viel freier und frucht-



— 505 —

barer geschehen können als bisher, da sie nicht mehr der Aufstachelimg
der Kriegsleidenschaften oder der Feststellung der Friedenstaktik dient,
sondern ohne voreingenommene Zweckbetrachtung betrieben werden
kann. Solange wir die Wahrheit in den Dingen selbst snchen und
die Erforschung der Weltpolitik zu dem Zweck betreiben, um herans-
zufinden, wo der Schuldige sitzt, solange wir also unsere Gefühle
und unseren Willen an diesc Arbeit hängen, erschweren wir sie uns
nur. Für den Durchschnitt der Völker ist ohnehin eine solche ver-
gleicheude Schuldwissenfchaft eine Sache, die über ihre Fähigkeiten
hinausgeht, sodaß sie völlig in die Hand ihrer Regierungen, ihrer
Presse und ihrer „Intellektuellen" gegeben find, die nns dieser
Erforschung ein Fachstudium machen und dem urteilslosen Volk
mit der Geste von Verlündigern unanfechtbarer Wahrheit die Schuld
des andern „beweisen". Die Forschenden selber aber, so ehrlich
sie vorgehen mögen, trüben sich ihren Blick für die Auffindung
der Wahrheit, an die der' gewissenhafte Historiker nnr mit völliger
Leidenschaftslosigkeit Herangehen soll, selber dnrch die Absicht, Material

für die Rechtfertigung der Kriegführung und der Kriegsziele
ihrer Regierung bezw. die Richtigkeit ihrer Taktik im Friedenskampf
herbeizuschaffen. Fällt dagegen jedes emotionale Element weg, dann
wird zunächst den Völkern nur das zugemutet, was ihren Kräften
auch wirklich angemessen ist: die Erkenntnis ihrer eigenen Schuld,
statt daß sie auch noch die der Nachbarn zu erforschen und mit der
ihrigen zu vergleichen hätten. Diese Schnldfeststellnng selber wird
dann aber mit derjenigen inneren Freiheit geschehen könneck, die uns
erst erlaubt, ein wahrhaft sachliches Urteil zu fällen. Den Deutschen
gehen in überraschender Meise die Augen für ihre Schuld auf, weil
die Entente nuu nicht mehr daran interessiert ist, daß diese Schuld
möglichst groß ist, und die Entente wird in dem Versuch, fie auf
ihre Schuld und deren Folgen hinzuweisen, nicht mehr die bewußte
oder unbewußte Absicht wittern, die deutsche Schnld zn verkleinern
und die Ueberwindung des Militarismus zu erschweren. Je gründlicher

jedes Volk fo feine Arbeit an sich selber tut, desto rascher
wird auch auf dcr Gegenseite die Selbsteinkehr erfolgen, desto radikaler

wird dort die Macht der Kriegskräfte gebrochen und dem

Friedensgeist freie Bahn bereitet werden.
Auf unsere Erörterungen angewandt: So weit die Stellung

zu Deutschland in F enge kommt, deckt sich Ihre Haltung, verehrter
Herr Professor, im Wesentlichen mit dem, was ich selbst von jedem
erwarte, der in dieser Frage das Wort ergreift — aber nur deshalb,
Weil hier die Schuld so augenscheinlich ist, daß sich die Pflicht der
Arbeit sür die Abkehr des deutschen Volkes von dem verlogenen
und brutalen System seiner Regierungspolitik und der Kampf gegen
den Defaitismus — die ganze deutsche Friedenspolitik besteht ja aus
Defaitismus — ohne weiteres aufdrängt: der Dienst, den Sie uns
Deutschen damit geleistet haben, und die Verfolgungen, die Sie um



— 50K -
der Wahrheit willen erlitten haben, werden Ihnen unvergessen bleiben!
Anders gegenüber der Entente. Hier verhindert Sie der Augenschein
von moralischer Ueberlegenheit der Politik der alliierten Nationen
über das deutsche System an der unabhängig davon vorzunehmenden
Aufdeckung derjenigen Fehler der Ententepolitik, die den deutschen
Militarismus erst zu dem gemacht haben, was cr heute zu sein
scheint. Daß Sie persönlich eine ganz andere Haltung der Entente
haben möchten, eine Haltung, die praktisch ungefähr auf das Gleiche
hinauskäme, was ich von ihr wünsche, ist wahr; ich schließe daraus,
daß Sie mir unbewußt näher stehen, als es aussieht. Wie wollen
Sie aber der Entente die Notwendigkeit einer Erneuerung ihrer
Politik klar machen, wenn Ihr theoretischer Ausgangspunkt etwa
der gleiche ist wie der der Entente, die nur entschlossener die Konsequenz

des kriegerischen Jusqu'auboutismus zieht, vor der Ihr
Gewissen zurückschreckt, die sie aber doch resigniert zulassen müssen?
Es gibt hier nnr zweierlei: Entweder macht man die Aufrichtung
des dauernden Friedens in erster Linie von der Sühnung der
deutschen Schuld abhängig, dann muß man logischerweise anch die
Mittel gutheißen, die von der Entente im Bewußtsein ihrer
unvergleichlich geringeren Schnld mit subjektiver Berechtigung zur
Zerstörung der äußeren Ausdrucksform des militaristischen Geistes
angewandt werden oder aber man lehnt Gewaltanwendung grundsätzlich
ab Und muß dann auch theoretisch einen Standpunkt einuehmeU, von
dem aus ein anderer Weg zur Ueberwindung des Militarismus
führt, dagegen keinerlei Verbindung mit dem Gewaltweg, auch kein
Gewährenlassen der andern, die den Gewaltweg wählen, möglich ist.

Ich bin mir nun klar bewußt, daß Sie meinen erkenntnistheoretischen

Standpunkt nicht teilen und darum auch diese Alternative
ablehnen. Aber eine schriftliche Auseinandersetzung über diese letzten
Fragen könnte doch zu keiner Einigung führen, sodaß es nutzlos ist,
weiter dabei zu verweilen; es handelt sich, wenn ich recht sehe, um
den Unterschied, daß Sie mit dem Glauben des „Gott will es",
der den ganzen calvinistischen Kulturkreis eine solch gewaltige
sittliche Energie entwickeln läßt, das Reich Gottes als etwas Zukünftiges
erst helfen schaffen wollen, während mir die Herrschaft Gottes,
des Guten, eine gegenwärtige Wirklichkeit ist, die wir nur zu
erkennen und in unserem Leben praktisch zu, beweisen haben, damit anf
dieser Erde von selbst alles Böse zerstört wird und schließlich alles
Irdische überhaupt in nichts zerfällt. Daß auch die politische Frage
zwischen Ihnen und mir letztlich auf das hinauskommt, habe ich

freilich erst im Laufe dieser Auseinandersetzung klar erkannt. Als
ich meine erste Erwiderung schrieb, meinte ich, eine Verständigung
über den besten Weg zum Frieden sei möglich, auch ohne daß in
diesem grundsätzlichen Punkt Uebereinstimmung nötig fei; ich

glaubte, es handle sich einfach um eine stärkere Betonung des
Absoluten, die zur gewaltlosen Ueberwindung des Militarismns nötig



- 507 —

fei, während ich heute sehe, dasz Ihnen die Einnahme des absoluten
Standpunktes, so wie ich ihn verstand und verstehe, gerade darum
uicht möglich ist, weil Sie in jener letzten metaphysischen Frage
nicht mit mir einig gehen.

So fehr mir darum auch diese unsere ganze Aussprache eine
Ehre und Freude ist, so bedaure ich doch, daß meine Täuschung über
die Möglichkeit einer theoretischen Einigung die Diskussion bis zu
einem Punkte geführt hat, von dem ans ihre Fortsetzung nicht
mehr viel Zweck hätte. Ich weiß darum auch nicht, ob ich Ihnen
verehrter Herr Professor, den Abdruck dieser meiner Duplik
zumuten darf; ich meinte nur, auch den Lesern der Neuen Wege eine

Begründung meines Standpunktes schuldig zu sein, die jene
Verwechslung von Neutralismus und Ablehnung jeglicher Parteinahme
als Grundlage für die Friedensarbeit abwehren sollte, stelle es

aber gänzlich Ihrem freien Ermessen anHeim, wie Sie als Redaktor
entscheiden wollen.

Mit erneutem herzlichem Dank und mit der Bitte um
nachsichtige Entgegennahme auch dieser meiner offenherzigen Darlegung
begrüße ich Sie in verehrungsvoller Hochachtung

Ihr ergebener
Hugo Kramer.

UnlwSlt.
Zürich, 16. Oktober 19l8.

Verehrter Herr Doktor!
Ich glanbe doch, daß es gut ist, wenn Ihre Duplik deu Leser»

der Neueu Wege vorgelegt ivird, was freilich eine Antwort von mir
notwendig macht. Denn es schiene mir nicht recht, wenn das einzige
Ergebnis unserer Verhandlung der Eindruck wäre, daß diese uns nur
weiter auseinander statt näher zu einander gebracht habe. Das wäre
doch gar zu niederschlagend. Denn dann müßten wir uus fragen:
„Wenn solches am grünen Holze geschieht, was soll denn am dürren
iverden — wenn wir, die wir doch in Hauptsachen einander fo nahe
stehen, einander uicht verstehen könnten, was sollte dann aus der
Verständigung der Völker, über Ozeane von Blut und Fluch
hinweg, werden?" Es ist darum fast eine Pflicht, daß wir nochmals mit
einander reden. Ich selbst habe ja das Gefühl gehabt, daß unsere
verschiedene Art, die Dinge zu sehen, doch nur eine Variante des

gleichen Standpunktes bedeute; sollte ich mich darin völlig getäuscht
habeu?

Wir spiegeln aber in dieser Schwierigkeit, uns verständigen zu
können, die tiefe Not unserer Zeck ab. Aus dieser Not ist schließlich
der Krieg geboren. Er entstand aus der babylonischen Verwirrung
der Sprachen. Und woher kam diese Verwirrung der Sprachen? Sie
kam aus der Verwirrung der Sinne und diese kam aus dem Abfall



50» —

von Gott. Der Abfall von Gott aber erfolgte aus dem Machtdrang/
der den Wahrheitsdrang ersetzte. Man wollte in Menscheukraft sein
wie Gott. Man geriet dabei in die Herrschaft der Sinnenivelt nnd
kam von der Seele ab. Das Materielle, der bis zum Himmel reichende
Turm einer sogenannten Knltnr, sollte die Anschauung Gottes ersetzen,

woran man vorher, wie das Glück, so auch die Alle einigende Wahrheit,

die Eine Sprache, worin sich Alle verstanden, besessen hatte. So
ging man auseinander; aus dem Abfall von Gott entstand Krieg, wie
aus der Herrschaft Gottes über die Seelen (die immer Freiheit ist)
Friede geströmt war. Es entstand Feindschaft zwischen Gott nnd
Mensch und darum zwischen Mensch und Mensch.

Es ist bekanntlich diese Geschichte, die unser Geschlecht wieder
erlebt hat, wie keiu anderes vor ihm. Sie erklärt im tiefsten Grunde
die Schwierigkeit, uns zu verstehen oder gar zu versöhnen. Weil der'
Machtdrang den Wahrheitsdrang erstickt hat, so will man nicht
verstehen, sondern überwältigen. Man will nicht dienen, sondern
herrschen. Es gibt auch einen Imperialismus der Seeleu. Der
Imperialismus der Völker steigt schließlich aus dem Imperialismus dcr
einzelnen Seelen auf. Es fehlt nns an der Anschauung Gottes, an
der Gottesnähe und Gottesfülle, darum fehlt cs uns an Ehrfurcht
und an Demut. Uns beherrscht das, was alle ticfere christliche
Erkenntnis als die letzte Wurzel der Sünde uud Hauptfolge des großen
Abfalls von Gott betrachtet hat, die c'sncupiscsritm, die Begierde
— das Begehren gegen die Dinge nnd gegen die Menschen, der Wille,
alles an uns zu raffen, was uns erreichbar ist, um unscren durch
Gott nicht mehr gestillten Hunger zu sättigen; alles zu benutzen, zu
genießen, zu vergewaltigen, zu vernichten. Aus der Verwandtschaft
ist Fremdheit und Haß geworden. Der Ozean des Weltkrieges hat
seine zahllosen Quellen in diefem Znstand unserer Herzen. Wir sind
ein entzügeltes Geschlecht geworden, wie keines vor uns, und zwar
nicht trotz unserer Kultur, sondern gerade infolge davon. Darnm
leben wir auch nicht bloß in einem leiblichen, svndern auch einem
geistigen Kriegszustand, darum begleitet dcn Weltkrieg nicht bloß, mas
in der Ordnuug ist, ein Geisteskampf, sondern ein wildcr Geisterkrieg.
Aber wir sind nicht nnr entziveit, sondern auch materialisiert, und das
hat unsere Sinne weiter verwirrt. Wir sind seelisch verroht und
verfinstert, Jn der Sucht, die ganze Wclt zu gewinnen, haben wir
Schaden an der Seele genommen. Wir verstehen die Seele nicht
mehr, was fo viel heißen will, als Gott nicht mehr verstehen, nnd
darum verstehen wir auch die gemeinsame Sprache nicht mehr, die
uns sonst verbände. Denn Gott (oder die Seele) ist die gemeinsame
Sprache der Menschen. Wir können uur noch streiten. Jus Materielle

mit seiner Stumpfheit und Buntheit versenkt, habeu wir die

Besinnung auf die geistigen Grundlagen dcs Lebens vernachlässigt und
darum die seelische Klarheit und Tiefe verloren. Es fcheint, als ob

wir nur nvch mit den rohesten geistigen Schablonen arbeiten könnten,



^ 509 —

wie der Stammtisch und sein Kind, die Zeitung, sie liefern, als ob
alle ans dem tiefere» Geistesleben aufsteigenden Probleme oder Ideale
diesem Geschlechte eine Fremdsprache wäre, die es, weil es sie nicht
versteht, bloß in Wnt versetzt. Das Verstehenwollen ist darum durch das
Schlechtmachen und Vernichtcn-Wollen ersetzt. Und groß ist infolge
davon die Finsternis. Wir haben die elementarsten Wahrheiten des

geistigen Lebens vergessen, weil ivir in unserer seelischen Schwäche und
Schläfrigkeit uns zu ivenig mehr um sie bekümmert hatten. Und nuu
bezahlen wir dafür mit Verwirrung. Plötzlich stehen vor uns in der
Angst eines Weltgerichtes die urtiefen nnd urgewaltigen menschlichen
Probleme und verlangen gebieterisch eine Lösung. „Mitternacht heißt
diese Stunde" — dcr Bräutigam naht, wir aber laufen Gefahr, als
die törichten Juugfrnucn erfunden zu iverden, die, als es galt, Gott
entgegenzugehen in einer großen Wcltftnnde, zur Hochzeit des Gottes-
reichcs, kcin Ocl iu ihreu Lampen hatten. Wir erwachen, reiben uns
deu Schlaf aus den Augen und suchen in der Verwirrung nach Licht,
nnch dem Licht jener großen, einsachen Grundwahrheiten, durch die
allein das Leben der Menschen geordnet werden kann und die wir so

sehr vcrgessen hatten.
Diese großen, einfache» Wahrheiten allein können uns retten,

nicht bloße Friedenssehnsucht und Friedensklugheit uud auch uicht
bloße Weichheit oder Gutmütigkeit. Darum ist eine völlige Umkehr
inr Sinn einer tiefen Sammlung auf diese vergessenen Wahrheiten hin
nötig. Immer wieder mutz ich es betonen: Nicht das Kriegs- und
Friedensprvblem für sich allein, losgelöst von allem Uebrigen, dürfen
ivir behandeln, es sind vielmehr durch diesen Weltsturm alle letzten
nnd tiefsten Menschenfragen aufgewühlt worden, die alle in die Frage
nach Gott in seinem Reiche zusammenlaufen. Hier müssen ivir mit
uuserer wichtigsten Arbeit einsetzen, hier im Zentrum. Wir müssen
Gott, die Seele uud deu Bruder besser verstehen lernen nnd damit
wieder eine gemeinsame Sprache bekommen. Davor allein werden
Haß und Wut stch legen, vor diesen Höhen Gottes! Wir müssen,
was das Gleiche heißt, zu Christus kommen. Dann mag die große
Versöhnung möglich werdeu, die wir ersehnen.

Diese Wahrheiten nun, auf die es ankommt, habe ich in meinem
Aufsatz über „Unsere Politik" leider nur gestreift. Sie steigen nun
aber größer und größer aus unserm Briefmechsel auf: es ist vor
allem die Frage nach der Schuld und Sühne, die ihrerseits zusammenhängt

mit der nach dem Wesen des Bösen und dcm Weg zn seiner
Ueberwindung, damit aber zu Gott und seinem Reiche. Diese Fragen
sind für nns nun keine akademisch-philosophischen mehr — als folche
mären sie jetzt fündiges Spiel, sind sie es im Grunde immer — sonderu
ein lebendiger Teil des furchtbaren praktischen Kampfes, den wir jetzt
gegen die Macht des Bösen zu führen haben. Nachdem ivir das letzte
Mal von der Besiegung des Militarismus geredet haben, steigen wir
nun höher hinanf imd reden also von dem, was anch die Wurzel des



— 510 —

Militarismus ist, von der Ueberwindung des Absen, vvn Schnld, Sühne
und Versöhnung. Selbstverständlich kann es sich für uns nicht darum
handeln, dies in aller Breite zu tun — diese Probleme siud ja sv

groß wie das Weltmeer — noch auch darum, eine letzte Lösung zu
versuchen, aber es ist schon eiu grvßer Gewinn, wenn wir an unserem
bescheidenen Teile mithelfen, daß diese Probleme als die letzten und
wesentlichen erscheinen, nm die es sich hellte handelt, daß diese Wahrheiten

gewaltig und in Gottes Sonne lenchtend aufsteigen über dem
Dunkel einer zu einem neueu Morgen erwachenden, aber noch
angstverworrenen und schmerzensreichen Welt.

Wir sind, verehrter Herr Doktor, völlig einig darin, daß es gilt,
in dem Kampf zwischen Gut und Böse, der das Zentrum aller
Geschichte ist, Partei zu nehmen. Wir kämpfen als gegen einen der
gefährlichsten Feinde des Guten gegen jene Gesinnung, die aus dem edel

erscheinenden Wege einer sogenannten Neutralität zu einer sittlichen
Lähmung gelangt, mit der auch dem Frieden nicht gedient ist (da
dieser ja immer nur aus der Wahrheit stammen kann) und unter
dem Schein der Gerechtigkeit schwerste Ungerechtigkeit wird, dazu
Selbstüberhebung erzeugt. Wenn Sie glauben, daß ich Sie dvch ein
ivenig unter die Neutralisten gerechnet habe, so ist das jedenfalls in
der Hauptsache nicht der Fall gewesen und sollte es in Nebenpunkten
geschehen sein, so sei es hiemit berichtigt, Sie nehmen Partei, sie sind
kein kühler, sich in eingebildeter Erhabenheit wiegender Zuschauer des

gewaltigen Kampfes dieser Tage, und die Art, wie Sie Partei nehmen,
genügt mir so vollkommen, daß ich Sie sogar als durchaus zu dem

gleichen Lager wie ich gehörig betrachte. Denn, nicht wahr, darüber
sind wir nns klar, daß wir nicht wie gewisse gar grobe Vorkämpfer
der Entente oder, nur im umgekehrten Sinne, der deutsche Kaiser, deu

Kampf zwischen Gut und Böse dem zwischen dcr Entente nnd Deutschland

gleichsetzen Sollte ich mich über meine Auffassung des Verhältnisses

zwischen der Schuld der Entente und der Deutschlands ivirklich
noch nicht klar genug ausgedrückt habeu? Ich mußte iu meinen letzten
Aeußerungen über dieses Thema den Verteidigern der deutschen
Unschuld oder einer vollkommenen sogenannten Neutralität klar machen,
warum und in welchem Sinne ich an eine besonders große Schuld
Deutschlands glaube und sie behaupte, aber ich habe doch wohl sehr
scharf betont, daß diese besondere Schuld Deutschlands an sich zwar
riesengroß sei, aber klein werde im Vergleich zur allg e m c i n e it
Schuld der Menschheit, an der alle Völker, auch die ncutraleu, lind
alle cinzelnen Menschen, teilnehmen, lind daß diese besvndere Schuld
Deutschlands nur hervorgehoben werden müsse, soweit es nötig sei,

um die,dcutsche Selbstgcrechtigkeit lind Verblendung zu bekämpfen und
dem deutschen Militarismus an die Wurzel zll gehen. Jene
allgemeinen Ursachen des Krieges habe ich besonders in meinen ersten
Kriegsaufsätzen („Das Gericht", „Ueber die Ursache des Krieges", „Der
Weg zum Frieden") und in meiner Schrift: „Ueber den Sinn des



— 511 —,

Krieges", dazu in einer Fülle von andern Aeußerungen, reichlich
hervorgehoben. Anch versteht es sich unter uns wirklich vvn selbst, daß
auch die Entente-Volker, wie alle andern, ihr großes Teil dazu
beigetragen haben, das Erdreich und die Atmosphäre zu schassen, worin
der Fluchbaum des deutschen Militarismus dann bis zum Himmel
Muchs. Aus der andern Seite geben Sie doch zu, daß in Deutschland
eine K o n z e n t r a t i u u dieses bösen Geistes stattgefunden habe und
anerkennen durchaus die besonders grvße deutsche Schuld. So sehe

ich denn nicht recht ein, worin in diesem Punkte der Unterschied
zwischen uns bestehen sollte nnd meine vielmehr, diese Verständignng
zwischen uns sollte ein Typus sein für eine svlche zwischen allen
Menschen aller Lager, die ehrlich die Wahrheit sehen wollen.

Aber uun erhebt stch plötzlich zivischen uns wie eine Wolke Ihre
eigenartige Auffassung vom Wefen des Bösen und des Guten und
hindert uns scheinbar nicht nur an dieser Verständigung, svndern
auch an der über den rechten Weg zur Bestegung des Bösen und zur
Versöhnung. Ich weiß nun freilich nicht recht, ob ich ihre Behauptung

der Nicht-Realität des Bösen, die zunächst stark an ähnliche
Thesen der Christlichen Wissenschaft erinnert, ganz verstehe. Sie ist
mir zwar nicht unbekannt und unverständlich, aber doch innerlich
ziemlich fremd. Mir ist das Böse eine positive Macht und Realität
so sehr wie das Gute, menn auch freilich in einem andern Sinne als
dieses. Die Realität des Bösen hängt für mich mit der des Guten
zusammen, mit der Einen steht und fällt die Andere. Mein
Nachdenken und meine Lebenserfahrung haben mich nur immcr weiter
von jenem Monismus abgeführt, den Sie vertreten, zu einem
bewußten und entschlossenen Dualismus. Allerdings schaut dieser auch
auf einen Monismus des Zieles oder Endes aus, in dem Sinne
eines endgiltigen Sieges des Guten übcr das Böse (vder Gvttes über
die gvttmidrigen Mächte), aber cr rechnet zunächst mit der Tatsache
des furchtbaren Kampfes zwischen Gut und Böfe, eines Kampfes, der
nicht bloß Schein und Spiel und von vornherein entschieden ist,
sondern unendliche Bedeutung nnd tödlichen Ernst besitzt und in die

letzten Tiefen reicht. Sie fragen, vb ich denn Dämonen für Wirk-
lichkeit halte. Ich antworte (entsetzen Sie sich nicht!): „Ja, für sehr
deutliche Wirklichkeit!" und ich denke dabei alle tiefsten Geister anf
meiner Seite zu haben, die alle, oft vhne es recht zu missen, dieser
Wahrheit Zeugnis geben. Ich meine auch, daß gerade diese
Erkenntnis für den Kampf gegen das Böse in jeder Hinsicht von großer
Wichtigkeit sei. Denn sie zeigt uns ans der einen Seite seinen ganzen
Ernst und macht uns ans der andern tief menschlich, gerecht, milde,
verständnisvoll, iveil ste uns lehrt, die „bösen" Menschen nicht bloß
als solche zu betrachten, die einen unbegreiflichen und hassensmerten
schlechten Willen haben, sondern zugleich als solche, die wider ihren
Willen unter einer fremden Herrschaft stehen, Damit aber ist der
Weg zur Versöhnung erleichtert, aber auch Aussicht auf große Siege



— 512 —

über das Böse eröffnet. Denn das ganze Reich der Dämonen kann
besiegt werden, ist in gewissem Sinne schon besiegt, dlirch die Tat,
im Vollsinn des Wortes. Doch davon sofort mehr.

Ich stelle mich also in diesem Punkte gegen Ihre und damit
verwandte Gedanken nnd bekenne mich mit der Bibel gegen diesen

Idealismus zu einem gemissen Realismus. Das Gute und das
Böse stnd mir nicht bloß Gedanken, sondern Mächte, sie wohnen
vor allem im Wolleu und haben sozusagen persönliche Natur.

Allerdings gebe ich durchaus zu — und darin besteht das
unbestreitbare rmd mir durchaus vertraute Recht Ihrer Denkweise —
daß das Böse nicht im gleichen Sinne Wirklichkeit ist, ivie das
Gute. Wie ich dies meine, ist in Kürze nicht leicht zll sagen, aber ich

will versuchen, es anzudeuten. Das Gute ist wirkliches Sein, also

Wahrheit, das Böse blvß ein Trngbild, svdaß man in diesem Sinne
init Recht sagen kann, nur das Gute sei und das Böse sei nicht, oder,
religiös ausgedrückt, nur Gott sei und sonst nichts außer vder gegen
ihn — wie es denn die Bibel immer so meint; das Gute ist ein Ja,
das Böse ein Nein; das Gute ist in sich übereinstimmend, also

Ordnung und Friede, das Böse steht mit sich selbst im Widerspruch, ist

Krieg und Chaos; das Gute ist sich selbst genug und ist im Geben

selig, das Böse ist Leere und Gier; das Gute ist Leben, das Böse ist
Tod; das Gute hat einigen Bestand rmd ist durch keine äußere
Niederlage zn vernichten, das Böse aber ist von vornherein verurteilt
uud stürzt mit dem Mißerfolg sofort zusammen; das Gute ist darum
allmächtig mitten in äußerer Ohnmacht, das Böse aber ohnmächtig
auch in scheinbarer Allmacht — „Das macht, er ist gericht, ein Wörtlein

kann ihn fällen." Aber das Böse bleibt bei alledem Realität
und wir sind so geartet, daß diese Tatsächlichst des Böseil nns oft
fast ebenso gewaltig, wenn nicht gar gewaltiger, entgegentritt als
die des Guten. Wie ivir uns anch wenden mögen, es ist nnd bleibt
die eine der beiden Grundmächte der Wirklichkeit.

Was ist nuu der Unterschied zwischen uns und ivas bedeutet

er? Er scheint eigeutlich klein zu sein. Denn wenn Sie das Böse

auch blvß in einem falschen Denken (grob ausgedrückt) sehen, so ist
dieses dvch auch eine Wirklichkeit (und was für eine!) so ist es

doch auch eine Macht (und was für eine!) lind entgehen Sie also
dem Dualismus nicht ganz — was auch gegeu die Christliche Wisseilschaft

einzuwenden ist. Und doch ist der Unterschied uicht gleichgiltig.
Ihre Auffassung, verehrter Herr Doktor, scheint mir zu einer Ab-
schwüchung des furchtbaren Ernstes des Bösen zu führen. Verstehen
Sie mich nicht falsch: ich meine nur, daß dies prinzipiell so sei,

Sie selbst nehmen das Böse ja ernst genug. Aber es liegt hier jene

Gefahr einer falschen Idealisierung der Wirklichkeit vor, wie sie

besonders dem deutschen Geiste droht. Hier liegt jener Pantheismus
nahe, zu dem aller idealistische Monismus führt und der leicht dazu
gelangt, schließlich in aller Wirklichkeit, so wie sie ist, den Ansdrnck



— 513 —

des Göttlichen zu sehen. Dieser Idealismus hat den deutschen Geist
verheert. Er hat auch jenen trüben Diessini, von der „Eigengesetzlichkeit

der Welt" erzeugt, der das deutsche Christentum lahmt, und hat
der Kriegstheologie die Waffen geliefert. Er schädigt eine im präg-
nnnten Sinn sittliche Weltanschauung; cr hebt das Element des

Gerichtes auf, wic er das der Schuld aufhebt. Er verwandelt
im günstigsten Falle den Kampf gegen das Böse in eine Gedanken-
dialetti! und hemmt die Tat. Er zieht auch Gvtt iu deu Krieg
herein, iveil er Gott und die Welt des Widergöttlichen nicht scharf

genug scheidet, mährend uns diese scharfe Scheidung (deren Hintergrund

die Freiheit des Geschöpfes bildet) erlaubt, den Krieg als
etivas zn bctrachtcn, ivas gegen Gottes Willen geschieht, eine Frncht
dcs Abfalls ist und unter dein Gericht Gottes steht. Kurz: es ist cincs
dcr gefährlichsten Gifte in der Welt des Geistes, das in tausend Fvrmen
nnd vft außerordentlich verführerisch auftritt. Er geht auch unter uus
um und ich kann nicht genug davor warnen.

Diese verschiedene Austastung vom Wesen des^Bösen und des

Guten muß anch ans die Taktik des Kampfes gegen das Böse Einfluß
haben. Nach der einen Art wird das Böse mehr durch eiuc
Einstellung des Denkens besiegt, nach der andern aber durch Taten
und Tatsachen, Es mnß nach meiner Meinung ein realistischer
Kampf sein. Es müssen Kräfte des Guten an Stelle der Kräfte
des Bösen treten; es müsscn Ordnungen dcs Gottesreiches die
des Reiches der Finsternis ersetzen; cs muß Leben strömen, das die
Todesmclt besiegt; es muß eine Welt an Stelle einer andern treten,
und zwar nicht bloß eine umgedacht«, sondern eine umgearbeitete
Welt. Das Mittel aber dieser Umarbeitung ist vor allem das Leiden
nnd zwar wieder vor allem das Leiden „um der Gerechtigkeit willen," das
im Leideil des Unschuldigen für dcn Schnldigcn gipfelt. Hat dieses

auf dem Boden Ihrer Denkmeise einen realen Sinn, verehrter Herr
Dvktvr? Mir scheint das Krenz Christi uur auf dem Boden der reali-
stischen Denkweise, die ich vertrete, sein volles Recht zu bekommen.
Es hat nur als Tat im Vvllsinne des Wortes seine gemaltige Bc
deutung. Christi Kampf ist ein Ringkampf, Schulter an Schulter,
bis auf dcn Tod, mit dem „Fürsten dieser Welt" und seinem Reich,
scin Sieg zerbricht ein wirkliches Reich und schafft ein wirkliches
nettes. Uud jeder andere Sieg inuß in seiner Nachfolge diesen Weg
geheit.

Damit ist auch der Unterschied erläutert, der zwischen uns in
Bezug auf die Auffassung vom Reiche Gvttes besteht. Er liegt
allerdings nicht genau dort, wv Sic ihn suchen. Daß ivir das Reich

Gvttes schaffen könnten, ist keineswegs meine Meinung. Ich möchte
bei diesem Anlaß ivieder kräftig Verwahrung dagegen crhcben, daß
man mir nnd meinen Gesinnungsgenossen diese Auffassung zutraut.
Das Reich Gottes ift vhne uns vorhanden, cs ist gerüstet, cs ivartct
auf uus. Wenn dies nicht der Fall märe, könnten wir mit all un-



- 514 —

serm heißesten Bemühen nichts ausrichten, unser Wollen und Laufen
wäre umsoust. Wir können das Reich Gottes so wenig schaffen, als
wir Gott fchaffen können. Es wäre auch eiu Irrtum, wenn Sie vder
Andere meinen sollten, daß das Reich Gottes für mich bloß ein
kommendes sei. Es ist schon vorhanden, ivie Gott und Christns
vorhanden sind, es ist da init dem in Christus erschienenen Wahrheit
nnd dem durch ihn iu die Welt ergossenen Leben. Wir können es in
jedem Ailgenblick haben, ivenn wir uns ihm öffnen. „Das Reich
Gottes ist mitten nnter ench!" Aber trotzdem bleibt die Bitte: „Dein
Reich komme!" zn Recht bestehen. Denn dieses Reich Gottes, das
nnter ims Wohilnng gewonnen hat, muß stch entfalten, muh seiue

Herrschaft erweitern, seine Wahrheit immer deutlicher darstellen, seine

Kräfte vollständiger ausströmen. Es braucht dazu Zeit, es mnß für
seine Siege die Reife abwarten, es bedarf für sein Kvmmen der
Tat.

Und damit sind wir wieder ans die Bedeutung des zwischen uns
bestehenden Unterschiedes gestoßen. Wieder muß ich Ulis eiue Gefahr
Ihrer Auffassung hinweisen. Sie besteht darin, daß man die
vorhandene Welt sein läßt, wie sie ist, statt im Namen Gvttes ihre
Veränderung zll fordern und zu schaffen. Sie wird durch das Auge der
Mystik um g e s ch a ut, statt durch die Tat um gewandelt. Das Reich
Gvttes ist ja schon vorhanden, es ist schon in der Welt, es ist
vielleicht gar die Welt. Wieder sind ivir beim pantheistischen Mvnismus
angelangt. Nicht daß ich meinte, Sie selbst, verehrter Herr Doktor,
zögen diese Folgerung, aber Andere ziehen sie. Es handelt sich wieder
um eine der Grundgefahren alles Geisteslebens, um die Opferung des
Sollens an das Sein, der Bewegung an die Ruhe, der Tat au deu
Gedanken, Gottes all die Natur. Daß diese Gefahr dem Luthertum
näher liegt als dem reformierten Christentum und darum Deutschland
näher als der angelsächsischen Welt, sei nur nebenbei bemerkt.

Dem gegenüber betone ich freilich im Geiste des reformierten
Christentums, daß das Reich Gottes nicht nur vorhanden ist, sondern
auch kommt. Sein Kommen aber vollzieht sich durch Entscheidung,
Kampf, Tat, Leiden, Denn diese sind es, der dem auf uns marten-
den die Möglichkeit verschaffen, hervorzubrechen. Wir können freilich
das Reich Gottes nicht schaffen, aber auf der andern Seite will
Gott nichts tun ohne den Menschen. Denn das Reich Gottes ist ja
ein Reich freier, bewußter, persöulicher Wesen, ein Reich von Söhnen
nnd Töchtern Gottes. Es hat nur einen Sinn, ivenn sie in Wahrheit
von ihnen verstanden, frei erfaßt und durch ihre Tat mitverwirklicht
ivird. Darum muß es warten können, muß es Zeit haben, muß
cs auf die Reife der menschlichen Entwicklungen harren. Aber
cs kommt in dem Maße, als Menschen fich ihm öffnen und zur
Verfügung stellen, nnd durch nichts kann seine Reife sv beschlennigt
iverden, ivie durch jene Tat, die cin Opfer ist. Ein solches kann
eine Revolution, eine „Permntativn" schaffen und gemaltige Entwick-



— 515 —

lungen ermöglichen, die sonst noch lange warten müßten oder nie
zustande gekommen wären.

Dnrch Taten Gottes, denen Taten dcr Menschen entsprechen,
kommt das Reich Gottes. Diese Taten der Menschen haben zur
Voraussetzung, daß Gott verstanden wird. Golt redet nicht durch ewige
Dogmen, die zugleich Gesetze wären, sondern durch lebendige Worte, die

in Frciheit verstanden werden müssen, in immer neuen Offenbarungen,
die zu Forderungen werden. Er ist der Absolute, wir aber svllen
seine absolute Wahrheit iu einer fortlaufenden Geschichte, in immer
neuem Verstehen unö Tun seines Willens verwirklichen. Es ist, wie
Sie sehen, keine Rede davon, daß ich das Recht des Absolute»
vermindern wollte. Es kommt mir gerade dieser Vorwurf umso
merkwürdiger vor, als ich sonst den entgegengesetzten zu hören gewohnt
bin. Meine ganze „Ethik" ruht auf der Behauptung einer absoluten
Wahrheit und so auch meine „Religion". Gott ist der Absolute —
das ist der ewige Grund aller Wahrheit. Er soll herrschen, in uns
und in der Welt; sein Wille soll siegen. Aber nun gilt es, mit ihm
hineinzudringen in die Welt. Hier treten ihm die Widerstände
entgegen. Ihre Ueberwindung kostet Zeit. Gott muß warten und wir
mit ihm. Wir warten in Hoffnung und Glauben, oft in Schmerzen,
aber immer bleibt Gottes absolute Wahrheit, immer drängt sie uns
weiter. Das G e w i s s en ist ihr Organ, der Gl a u b e versteht sie. Wenn
ein Unterschied in der Auffassung des Absoluten zwischen Ihnen und mir
besieht, so nur der, daß es für mich ein Lebendig-Werdendes ist, nicht
bloß ein Ruhend-Vorhandenes, nicht ein Gesetz oder eine Theorie,
sondern ein Leben unter der Führung des lebendigen Gvttes, dessen

Wille das Motiv und dessen Ehre das Ziel alles Tuns ist.
Wenn also die Wege unseres Denkens und Empfindens ein

Stück auseinandergehen (freilich nicht fo weit, daß wir uns nicht mehr
verständigen könnten!), so sreue ich mich, daß wir wieder völlig
zusammenkommen, wo es stch darum handelt, welches die rechte Taktik
in diesem Kampfe sei, führen wir ihn nun mehr mit dem rechten
Denken oder mit der rechten Tat. Diese rechte Taktik stnden Sie in
der Anweisung des Paulus, daß wir uns nicht sollen von dem Bösen
besiegen lassen, sondern das Böse besiegen durch das Gute. Daß
Paulus damit auch den Sinn der Worte Jesn vom Nichtwiderstehen
und vom Hinhalten des andern Backens ausdrückt, ist auch meine
Ansicht. Längst ist es meine Ueberzeugung, die ich auch öfters
ausgesprochen, daß dies allein der endgiltige Weg zum Siege über das
Böse sei. Sich nicht durch den Andern in seiner eigenen Haltung
bestimmen lassen, sondern ihm mit derjenigen Wahrheit begegnen, aus
der man selbst leben möchte; alsv, wenn man an die Bergpredigt
glanbt, nicht dem Schlag mit einem Gegenschlag, nicht der Gemeinheit
durch Gemeinheit begegnen, sondern der Roheit dnrch Adel, der Selbstsucht

durch Liebe, dem Bösen durch Gutes; die Feindschaft des Andern
nicht anerkennen in dem Sinn, daß wir sie durch Feindschaft ver-



- 516 —

gelten — als Jünger Christi können wir wohl Feinde haben, aber
nicht Feinde sein —; nicht ans das Böse im Andern eingestellt sein,
svndern auf das Gute, nnd nicht au dns Böse im Audcrn glauben,
svndern Gott in ihm festhalten gegen alle Dämonen; überhaupt nicht
an das Böse glaubeu, sondern nur an das Gute, das Böse meg-
glauben, — gewiß, das ist es. Gewiß, das sind die Waffen unserer
„geistliche» Ritterschaft". An sie, nicht an „fleischliche", glanbe auch
ich. Vor allem ist der Glanbe an die Allmacht des Guten die
gemaltige Wnnderwaffe, die alle Burgen des Bösen zerbricht, ES ist
das Große nn der Christlichen Wissenschaft, ivie sie diesen Glaubeu
hat nnd verkündigt. Geiviß, das ist die Höhe der Bergpredigt und
des Kreuzes, das ist der Sinn Christi und die Ordnung des Gottesreiches,

daran kann kein Zweifel sein. Ich muß nnr der Ehrlichkeit
Millen hinzufügen, daß für mich und Andere dieser Weg hoch über
unserm gewöhnlichen Wege steht nnd mir mit Sehnsucht zu ihm
aufschauen. Desto mehr aber erquickt es nus zn sehe», wie selbstverständlich

er Ihnen scheint. Wir spüren, wie Sie in dieser
Einstellung leben. .Eine solche Selbstverständlichkeit sollte unter uns
diese Haltung iverden; das wäre eine herrliche Erlösung.

Aber ich muß noch eine Ergänzung hinzufügen und enlfernc
mich damit wenigstens scheinbar wieder ein wenig von Ihnen, Ich
meine das Problem der Schnld, Sühne und Versöhnung,
Gewiß gehörr zu der beschriebenen Einstellung, daß wir nicht geneigt
sein follen, Schuld bei Andern zu suchen, sondern lieber bei uns
felbst und daß wir, wo uns Feindschaft trifft, uns zuerst fragen
müssen, ob uud wie wir sie Wohl selbst verschuldet haben, so, daß
wir uns alle Fälle irgendwie mitschuldig sind. Aber so richtig
und wichtig dies auch ist, müssen wir doch daran festhalten, daß
es durchaus nicht gegen den Sinn Christi verstößt, fondern ihm
gemäß ist, auch bei Andern Schuld anzuerkennen, wenn bestimmte
Tatfachen dafür sprechen. Dies leugnen hieße genau so,über Christus
hinaus gehen, wie jene s al s ch e Allmacht des Guten, die Ihr Monismus

annimmt, über den Monotheismus der Bibel hinausgeht. Ueber
Christus hinausgehen, heißt aber immer, unter ihn sinken. Die
Liebe Christi soll uns nicht blind, sondern sehend machen' Sie
will uns nicht veranlassen, um einer dogmatischen Voranssetznna
willen Menfchen und Dinge anders zu sehen als sie sind. Jesus
setzt voraus, daß wir Schuld auch an Andern sehen und
anerkennen. Wenn wir beten: „Vergieb uns unsere Schulden, wie
auch wir vergeben unsern Schuldnern", so wird doch angenommen,
daß es solche Schuldner gebe. Die nrchristliche Gemeindeordnung,
die wir im Evangelium lesen (Matthäus l8, 15 l7) verlangt,
daß, wenn ein Bruder gegen den Andern fehlt, sie znerst mit
einander unter vier Augen, dann, falls dies nicht hilft, in Gegenwart

eines Dritten, falls auch dies unnütz ist, vor der Gemeinde
reden sollen, daß er aber, falls endlich auch dies nichts fruchtet,



— 517 —

für ein „Heide und Zöllner" gehalten werden soll. Das Kreuz
Christi zeigt jedenfalls, daß es Feindschaft gibt, die nicht einfach
selbst verschuldet ist, im gewöhnlichen Sinne des Wortes.

Das Kreuz Christi zeigt aber anch, daß Schuld g es ü h ut
werden muß. Das ist im Neuen Testament selbstverständlich und
es ist, wie mir scheint, eine Wahrheit, die einem sittlich matten
Geschlecht wieder klar werden muß. Es gibt Schuld und sie ist
der Menschen Verderben. Sie zerstört nicht nnr das Leben des

Einzelnen, fondern hebt auch die Gemeinschaft auf. Sie muß
darum anerkannt .und gesühnt werden und zwar nicht nnr vor
dem Bewußtfein des Schuldigen selbst, sondern anch vor dem
der Gemeinschaft. Dadurch wird sie aufgehoben, die Gemeinschaft

mit Gott und deu Menschen wieder hergestellt und
Versöhnung gewirkt. Die Vergebung ist nn diese Anerkennung
der Schuld gebunden, die den Willen zu ihrer Sühne einschließt.
Wer sie nicht anerkennt und bereut, der muß „bestraft" iverden,
das heißt: die Gemeinschaft muß ihm zu erkennen geben, daß er
durch diese Tatsache von ihr getrennt ist. Wie diese „Strafe"
geschehen soll, ist eine Frage für fich und ich bemerke zur Verhütung
von allem Mißverständnis, daß ich weit davon entfernt bin, nnser
Strafrechl, als den zutreffenden Ausdruck dieser Wahrheit zu betrachten.
Gewiß ist auch dies richtig, daß hochherzige Güte eher zur Buße
leitet, als pharisäische Härte. Gewiß ist richtig, daß die Gemeinschaft

in jedem Schuldigen auch die eigene Schuld erkennen und bc-
strafeu muß. Aber dadurch wird weder die besondere Schuld des

Einzelnen aufgehoben, noch die Notwendigkeit der Sühne der Schnld
auch dnrch ihn selbst. Was aber den Pharisäismus betrifft, so wird
er fich nicht notwendig an eine solche Auffassung hängen müssen,
wenn er sich freilich auch überall einschleichen kann, auch beim
höchsten Idealismus der Liebe.

Dagegen möchte ich hier noch ein letztes, heiliges Geheimnis
streifen, worin sich erst die Auffassung des Evangeliums vou Schuld,
Sühne und Versöhnung vollendet. Es gibt ein Mittel, einem Schuldigen

seine Last abzunehmen und trotzdem für die volle Sühne der
Schuld zu sorgen: dies geschieht, wenn ein Unschuldiger für den

Schuldigen eintritt, seine Schnld ans die eigenen Schultern nimmt,
für ihn Fluch und Strafe trägt und damit stellvertretende Genugtuung

leistet. Dies ist das Geheimnis des Priestertums, zu
dem wir alle berufen sind. Damit sind wir wieder vor dem Kreuze
Christi angelangt, das eben der Gipfel des Weges ist, den wir
suchen, indem es gleichzeitig die ganze Furchtbarkeit und Tiefe
der Schuld beleuchtet und durch die Aufhebung der Schuld die
große Versöhnung schafft.

„Wie wunderlich ist diese Strale!
Der gute Hirte leidet für die Schafe;
Die Schuld bezahlt der Herr und der Gerechte,

Für seine Knechte,



— 518

Was aber für die Welt im Großen am Kreuze auf Golgotha
geschehen ist, bedeutet eine universelle und keineswegs veraltete Wahrheit,

die überall wirksam werden muß, wo Versöhnung geschafft
werden soll.

Ich habe, verehrter Herr Doktor, diese alten, scheinbar so

bekannten und doch halbvergessenen Wahrheiten wieder ins Licht
stellen müssen, weil mir scheint, daß sie es sind, an denen wir
uns heute in unserer Verwirrung nnd Dunkelheit wicder orientieren
müssen. Das sind die Berge, von denen uns Hilfe kommt. Nnr wenn
diese Wahrheiten unter nns wieder Fleisch und Blut werden, gelingt
die Versöhnung der Völker. Wir können sie nicht wohlfeiler haben,
weder in Bezug auf den Ernst noch in Bezug auf die Milde.

Mit diefer, von Ihnen vielleicht ohne weiteres gebilligten,
Ergänzung schließe ich mich Ihrer Auffassung dcr Taktik im Kampfe
gegen das Böse herzlich an. Und lassen Sie mich Ihnen noch
ausdrücklich sagen, daß cs mir immer ernstlicher anliegt, diesen
Weg zu g ehen, so schwer er oft scheint. Wir müssen ihn eines
Tages gehen können, Einige, Viele, in gewissem Sinne Alle. Wir
haben in der Nachfolge Christi heute keine wichtigere Aufgabe,
als das, allerdings recht zu verstehende, nicht durch Sentimentalität
zn karrikierende „Amt der Versöhnung",

Warum denn aber reden wir vvn all diesen Dingen? Doch
offenbar im Hinblick auf das Problem des Friedens, Was wir
ausgeführt haben, könnte man religiöse Grundlinien einer
V ö l k e r v e r s ö h n n n g nennen. Und nnn stehen wir erst vor der
Frage, wie diese von nns anerkannten und ins Licht gestellten
Wahrheiten von dem Wesen des Bösen, wie von Schnld, Sühne
und Versöhnung auf die Völkergemeinschaft und im Besonderen
auf die gegenwärtige große Aufgabe der Menschheil angewendet
werden sollen.

Eines stelle ich voraus: Diese Anwendung soll stattsind

en. Denn das ist's ja, was uns von aller Kriegstheologie
und Kriegsphilosophie unterscheidet, daß wir an die Notwendigkeit
und Möglichkeit glauben, diese Wahrheiten nicht nnr auf das Leben
des einzelnen Menschen, fondern auch auf das Verhältnis der menschlichen

Gemeinschaften zueinander anzuwenden. Allerdings werden wir
uns darüber klar sein, daß die Antwort ans jene Frage schwierig ist. Unsere

Aufgabe kann in diesem Briefwechsel auch gar nicht sein, gleichsam
eine ganze „Politik der Bergpredigt" zu entwerfen oder auch nur
eine alle Knoten lösende oder zerhauende Antwort auf die große
Frage, wie jetzt der Friede geschlossen und für immcr begründet
werden soll, zu geben. Es ist gewiß schon ein großer Gewinn,
wenn die Wahrheiten, die wir herausgestellt haben, über dem ganzen
Problem aufleuchten. Wir dürfen im übrigen hoffen, daß wir
gerade im Kampf mit der Riefenaufgabe, die unferem Geschlecht

gewo. den ist, Schritt für Schritt mehr Licht bekommen (nach dem



— 519 —

Muße unserer Treue), daß uns Großes und Größeres geschenkt
wird, vielleicht aus unerwartete Weise. Jene über uns stehenden
Wahrheiten gewähren uns inzwischen so viel Licht, daß unsere Nacht
dadurch erhellt wird ^ erhellt vom Glänze Christi.

Auch im Völkerleben foll das sus talionis aufhören, das
heißt, der Geist, der Böses mit Bösem vergilt. Nicht nur soll
das Reich der Gewalt durch das Reich des Rechtes erfetzt werden,
was schon etwas Großes ist, sondern wir steigen noch höher: es

soll das Reich der Liebe, die nicht richtet und rechnet, kommen. Die
Völker sollen lernen, einander mit dem Auge der Ehrfurcht und
Heiligung zu betrachten, auf das Gute in andern Völkern zu sehen,
statt ans das Böse, Feindschaft nicht einfach mit Feindschaft zu
beantworten, sondern mit der Frage, was wohl an dieser Feindschaft
schnld sei und ob die Hauptschuld nicht an ihnen selber liege. Es soll
selbstverständlich werden, daß die notwendigen Kämpfe für den Sieg
des Rechten nicht mit den Waffen der Gewalt, sondern der „geistlichen

Ritterschaft" ausgefochten werden. Es soll das Licht einer
neuen Welt über ihnen ausgehen. Das soll das Ideal sein, wir
wollen es vorläufig ohne Einschränkung anerkennen; es ist das

Ideal, ist die Forderung Gottes und des Menschen.

Wenn wir aber auf dies heutige Stadium des Problems
blicken, so tritt wieder die Frage nach der Schuld und Sühne
in den Vordergrund. Sie nimmt sofort die konkrete Gestalt an,
ob es wohl angehe, von einer besonderen deutschen Schuld zu
reden, in dem Sinne, daß etwa die. Entente (wozu natürlich immer
Amerika kommt) das Recht hätte, eine „Strafe" dieser Schnld
vorzunehmen und diese gar zur Vorbedingung des Friedens zn
machen.

Hier muß ich zuerst cm allfälliges Mißverständnis abweisen.
Ich habe für meine Person nie behauptet, daß Deutschland durch
seine Gegner „gestraft" werden müsse und daß diese Strafe die
Vorbedingung eines Friedensschlusses sei. Daß es eine Umkehr,
eine Buße nötig habe, behaupte ich freilich, aber ich behaupte nicht,
daß der Friedensschluß unbedingt davon abhängig gemacht werdeu
müsse, sondern bloß, daß es vor dieser Buße und Umkehr kein

Heil für Deutschland und die Welt, also auch keinen dauernden
Frieden gebe. Ein Anderes ist die Frage, ob in dcr Völkergemeinschaft

ungesühnte Schuld eines Volkes geduldet werden dürfe. Diese
Frage muß ich freilich unbedingt verneinen. Wir wollen aber, um
dem Problem gerecht zu werden, von Deutschland ganz absehen.
Denn wir müssen uns hier freilich vor dem Schein dcs Pharisäismus
hüten. Ich will darum nur allgemein und hypothetisch reden. Mir
scheint prinzipiell gesprochen, was ich zu beachten bitte, entgegen
Ihrer Auffassung, daß man unter bestimmten Voraussetzungen wie
die besondere Schuld eines einzelnen Menschen, so auch die eines



— 520 —

einzelnen Volkes erkennen nnd anerkennen kann,. Ich halte es nicht
für richtig, das Problem auf die lange Bank der Gelehrsamkeit
zu schieben und zu erklären, es sei Sache der historischen Forschnng,
die Schuld der einzelnen Völker am Weltkriege aufzudecken, wobei
man (vielleicht mit Recht) annimmt, diesc würde damit doch nie
zu Ende kommen. So schwierig liegen die Dinge doch nicht, Sic
felbst gestehen ja, daß die besondere Schuld Deutschlands jedem
Unbefangenen klar sein müsse. Es heißt in der Tat die Rolle
der Gelehrsamkeit und die Unsicherheit dcr menschlichen Dinge
überschätzen, wenn man annimmt, daß so ungeheure menschliche Ange-
legenheiten nur vou den „Fnchlcutcn" recht beurteilt werden könnten,.
Das genaue Gegenteil kommt wohl der Wahrheit näher: gerade
dem Fachmann ist das Urteil oft erschlvert, weil cr in Gefahr
steht, ob lauter Bäumen den Wald nicht zu sehen, wahrend das
Auge des einfachen Menschcn dic Wahrheit ans den ersten Blick
erkennt. Es kommt dabei viel mehr auf deu gesunden Sinn, den
moralischen Instinkt an, als auf Zeitungsartikel, Archivdokumente
und Blaubücher. So haben wenig wissende Menschen die Wahrheit
über die Schuld am Kriege ohne weiteres gesehen, während Hochgelehrte

im Dunkeln tappten. So ist es bei allem entscheidenden
Stellungnehmen in der Geschichte gewesen. Die ersten Christen warteten

mit ihrem Urteil über Nero, oder Rom überhanpt, nicht auf
Momnrsen, die Protestanten mit dem über das Papsttum nicht
auf Ranke und die Deutfchen mit dem über Napoleon nicht anf
Treitschke, Es gilt in diesen Dingen wieder einmal das Wort,
daß gewisse Wahrheiten dcn Klugen und Weisen verborgen, aber
den Unmündigen offenbar find. Ein Wagnis bleibt alles Urteilen
und alles Parteinehmen freilich, denn unsere Erkenntnis ist immer
menschlich nnd daher beschränkt nnd dem Irrtum zugänglich. Abcr
würde ohne Urteilen und Parteinehmen nicht alles Leben ganz
und gar lahmgelegt? Auch im Falle einer individuellen Schnld
könnte man immer durch Berufung auf die Beschränktheit der
menschlichen Erkenntnis ein Urteil ablehnen, was unmöglich und
unerlaubt ist. Die Erinnerung an die Beschränktheit unserer Erkenntnis
hat nur den Sinn, daß es all rmfer Urteilen mit dem Vorzeichen
der Demut versehen soll. All unser Urteilen ist unvollkommen.
Gott allein ist ein völlig gerechter Richter. Wir sollen also milde
sein, vorsichtig, ehrfürchtig, gewiß, aber nrteilen und Sühne der
Schuld verlangen müssen wir doch. Auch Tolstoi tut es.

Angewendet auf unsern Fall bedeutet dies: Insoweit ein Volk
am Weltkriege eine besondere Schuld hat, muß es sie anerkennen
und sühnen, nnd zwar nicht nur vor denr eigenen, sondern anch
vor dem Bewußtsein und Auge der Völkergemeinschaft, Ich betone:
der Völkergemeinschaft! Dieser Umstand ist besonders wichtig. Denn
nnn follen ja die Völker in eine sittliche Gemeinschaft treten, den
Völkerbund, die soeiöts äs« nations. Eine solche ist aber nnmöglich,



— 521 —

wenn nngesühntc Schuld vorliegt. Solche ist das Urelcnrent aller Ver-
störung der Gemeinschaft.

Die prinzipielle Forderung scheint mir also uunbweisbar. Die
Schwierigkeit beginnt erst bei der Ausführung. Wie soll eine solche

Schuld festgestellt werden? Wo ist dafür der zuständige Gerichtshof?

Ich möchte darüber Folgendes sagen: Die ideale Lösung
ist natürlich, wenn das in Frage kommende Volk selbst seine Schuld
anerkennt und sühnt, und zwar auch vor denr Auge der
Völkergemeinschaft und für sie, Solaug« es dies nicht tut, müssen die
Andern ihm dazu helfen. Dies tun sie natürlich, im Lichte des

Ideals betrachtet, auch am besten dnrch hochherzige Güte, uicht durch
pharisäische Härte und Selbstüberhebrrug, Nur wo ein schuldiges
Volk gar keineu Willeu zur Selbsterkenntnis und Buße zeigte, müßten
die andern es „strafen", das heißt: sie müßten es fühlen lassen,
daß ungefühnte Schuld die Möglichkeit der Gemeinschaft hemmt, ja
ausschließt. Auch dies müßte, ideal betrachtet, in Thrfnrcht und
Ritterlichkeit geschehen. Es müßte dnbci besonders bedacht werden,
daß ein Volk nicht nur ein Gewissen hat, wie ein Einzelner, sondern
viele, daß es unter ihm neben den Ungerechten nnch Gerechte gibt
und daß seine Minderheit mehr wert sein kann, als seine Mehrheit,
Die „Strafe" müßte darum so sein, daß die bessere Minderheit
ihr von Herzen zustimmen könnte.

Wir müßten aber noch Beschränkungen hinzufügeu. Wenn
auch ein Volk eine befonders große Schuld hätte, müßten doch
alle wisfen, daß sie mitschuldig seien und ihr Verhalten darnach
einrichten, Sic müßten als Gesamtheit Buße tun. Anch würde
jedes wieder eine, wenn auch vielleicht kleine, besondere Schuld haben.
Eine solche wird nicht nur auf einem Volke liegen. Jedes Volk müßte
bereit sein, diese seine besonder« Schuld einzusehen und zu sühnen;
sonst müßte jener ideale Gerichtshof, den wir uns denken, nachhelfen,
Aber, wie gesagt: eine Welt büße, eine Anerkennung der Welt-
schuld und eine Weltsühne müßte einschließen, was BesnndereS
auf die einzelnen Völker fiele, nnd diesem so den bittersten Stachel
nehmen.

Es käme aber noch das weitere, schon mehrfach berührte
Moment hinzu, daß es gilt, eine neue Ordnung des Zusammenlebens
der Völker aufzubauen. Und nun meine ich, daß alle Buße diesem

positiven Zweck eingeordnet werden müsse. Rechte Buße soll
ja nicht bloß negativ sein. Es heißt nicht umsonst: „Tut Buße
und glaubet nn das Evangelium." Alle Fricdensmastnahmen, die
Buße eingeschlossen, müßten diefem Zwecke dienen. Dieser Gesamt
zweck aber muß die Erhöhung der änßeren und innern Wohlfahrl
jedes Volkes im Auge behalten, selbstverständlich auch des deutfchen.
Er müßte ihm etwas geben, was allfällige Verluste überwöge. Deutsch
land müßte das Gefühl haben, daß es dabei besser fahre, als wenn



— 522 —

sich gewisse Weltherrschaftsträume erfüllt hätten, umsomehr als es
mit diesen für jedes Volk vorbei sein soll.

Das wäre, verehrter Herr Doktor, sür eine Ordnung des
Gemeinschaftslebens überhaupt und eines Friedensschlusses im
Besondern (soweit das rein Politische in Frage kommt; denn das
Problem hat noch eine andere, besonders eine wirtschaftliche
Seite) das Ideal, zu dem wir uns wohl Beide bekennen; zu
dem ich jedenfalls stehe. Aber nun wissen wir wohl, daß nicht
Wenige unter unseren Lesern über diese Ausführnngen den Kopf
geschüttelt haben. Es ist das Ideal, dns wir geschildert, es ist
der Maßstab eines am Höchsten orientierten Urteils, das wir gesucht
haben. Wir wissen aber nur zu gut, daß die Dinge nicht nach diesem
idealen Schema verlaufen werden. Einmal, weil Gott selbst im Regiment

sitzt und auf seine Weise richtet, was freilich menschliches
Richten nicht ausschließt ^ dabei bleibe ich ^ aber einschränkt;
sodann, weil die Menfchen, unter denen diese Wahrheiten noch so

wenig Fleisch und Blut geworden sind, dem Macht- und Rachedrang
mehr gehorchen werden als dem Geist Christi, Das ist uns völlig
klar. Aber deswegen bleibt es doch ungeheuer wichtig, daß diese

Wahrheiten in dieser Stunde mächtig über Fluch und Haß aufleuchten.
Wir sollten uns die Zunge des Donners und das Licht der Morgenröte

wünschen, um sie deu Menschen zu verkündigen. Nur "von

ihnen kann die große Versöhnung kommen. Wir müssen jedensnlls
alles Beste, was in uns ist, aufbieten, um sie zu vertreten. Es
wird nicht umsonst sein, so utopisch es scheint. Wir erleben Stunden,
mo große Wunder Gottes möglich sind. Ein Jünger Christi ist nie
ein ganz ohnmächtiger Mensch. Er hat, wenn es ihm ernst ist,
sogar sehr gewaltige, wenn auch unscheinbare Mittel. Er muß als
solcher das Geheimnis lernen, mit dem Milton sein Weltgedicht
schließt, das ja in gewaltigen Sinnbildern auch den Kampf zwischen
Gut und Böse darstellt:

„Durch Gutes
Das Böse zu besiegen und durch kleine Dinge
Große zu verrichten — durch das scheinbar Schwache
Das Weltlich-Starke zu zerstören und das Weltlich-Weise
Durch schlichte Güte; daß das Leiden aber
Für die Wahrheit höchsten Sieges Bürgschaft ist
Und für den Glauben auch der Tod das Tor zum Leben;
Das alles durch das Beispiel dessen dargestellt,
Den ich als den Erlöser ewig preise."

Dabei wollen wir uns noch Zweierlei bedenken. Wenn die
Völker und ihre Führer dcn von uns anerkannten Idealen bei weitem
nicht entsprechen werden, dann ist es am Platze, daß wir uns der
Unterscheidung zwischen Relativ und Absolut erinnern, die
nur sür diesen Zweck aufgestellt worden ist. Vieles, ivas dem Ideal
freilich nicht entspricht, mag wenigstens relativ gut fein. Es



— 523 —

mag dem vorhandenen Reifegrad entsprechen. Dann müssen wir
es dvch anerkennen und fördern. Wer dies nicht wollte, müßte von
aller Politik lassen.

Und dies ist das Zweite, was wir uns sagen müssen: Das
Reich Gottes, das wir im Auge haben, wird nicht mit politischen
Mitteln und auf dem Gebiete der Politik verwirklicht. Es ist die

Aufhebung aller Politik, Hier muß ich auf die Gedanken verweisen,
die ich in dem Abschnitt meines Aufsatzes „Warum wir Politik
treiben?" angedeutet habe. Was mit den Mitteln der Politik
geleistet werden kann, ist nur eine Vorbereitung, es liegt, so

unendlich wichtig es ist, doch sozusagen an der Peripherie. Die
unendliche Wichtigkeit der heutigen Entwicklungen besteht wenigstens
für mich gerade darin, daß sie auch mit ihren idealsten Erhebungen
noch über sich selbst hinausweisen in das Reich, in dcm alles, was
was wir bisher Politik genannt, versinkt. Es ist's, das über Stürmen
und Finsternissen aufsteigt, es ist unser letztes, ja, recht verstanden,
einziges Ziel.

Wir haben nun, verehrter Herr Doktor, von sehr hohen und
tiefen Dingen geredet, und den Ausgangspunkt unserer Diskussion:
das Verhältnis zwischen der Schuld Deutschlands und seiner Gegner,
und die Einzelprobleme der Friedensfrage weit unter uns gelassen.
Aber ist das nicht ganz in der Ordnung und das, was jetzt not
tut? Jetzt müssen die Einzelprobleme versinken vor den letzten
großen Wahrheiten. Wir gelangen sonst nicht zum Frieden, sondern
ersticken im Dickicht der konkreten Streitfragen. Es ist gewiß recht, daß
wir von der Ueberwindung des Bösen und der Versöhnung überhanpt
geredet haben. Wir sind in einen Kampf gegen das Böfe fast ohne
Gleichen gestellt. Da ist es gut, wenn uus das Geheimnis des Sieges
recht klar wird, wenn wir wissen, welches für diesen Kampf die
stärkste der Waffen ist. Und da ist uns vielleicht aus unserer
Verhandlung doch ein Licht aufgegangen. Ich denke nicht genau
wie Sie von der Nichtigkeit "des Bösen, aber ich gebe sie
doch auf meine Weise zu. Und mit Ihnen betrachte ich es darum
als die starke Siegeswaffe im Kampf gegen das Böse, nicht an
das Böse zu glauben, sondern an das Gute, das Böse Wegzug!

a üben. Hier gilt das Wort: „Wenn ihr Glauben hättet
eines Senfkorns groß!" Das Böse ist ein Berg, der bis zum
Himmel reicht, aber ein Trugberg, der Glaube kann ihn plötzlich
wegbewegen, freilich nur Glaube, der Energie ist, Tat, die gewaltigste
Tat. Und dieser Glaube muß Ganzheit haben. Das Gute, das das
Böse besiegt, muß rein fein, nicht im Grunde felbst wieder böfe.
Böses muß durch Gutes überwrmden werden, Egoismus durch Liebe,
Gewalt durch Geist, Tod durch Leben. Das ist's, was wir glauben
und üben müssen. Glaube an Gott und an den Menschen und
Handeln daraus, nur daraus. Aus dem Glauben an das Böse
ist die Weltverstörung gekommen und kommt vielleicht jetzt in feinerer



- 524 —

Gestalt die Weltverfuchung. Wir müssen in allem und mit höchster
Energie das Gegenteil vertreten. Es droht uns ein „Friede" ohne
die Grundlage des starken Glaubens an einander, ein Machtfriede,
es droht uns noch mehr nach dem Weltkrieg der Völker der Welt-
oürgerkrieg — alles aus der gleichen Wurzel: daß man nicht an
Christus glaubt, das heißt, nicht an die sieghafte Gewalt des Guten,
das in der Liebe ganz zu sich selbst kommt.

Hier muß die V e r sö hn u n g einsetzen. Sie muß in der

Tiefe ihr Werk tun. Versöhnung ist eines der.großen Worte der
Religion und es wird gnt sein, wenn wir uns wieder daran
erinnern. Woher kommt die jetzige Feindschaft, die die Welt wie ein
Meer überströmt? Wir haben sie von dem Absall von Gott hergeleitet.

Das ist ihre letzte Wurzel. Der Mensch ist unversöhnt,
wenn er Gott fremd geworden ist. Er will herrschen, weil er arm
ist. Er giert nach den Gütern nnd Menschen, weil er keine göttliche
Fülle Hal. Er gerät auch in eine ossene uder verborgene Verzweiflung.
Er spürt den Stachel des Gesetzes und kann dem Gesetz doch nicht
Genüge tun. Er fürchtet sich vor einem feindlichen Schicksal. Er
lebt in Feindschaft mit Gott und diefe wird Feindschaft gegen
den Menschen, Üeberhebung, Vergewaltigung, soziale Ausbeutung,
Haß, Weltkrieg, sozialer Bürgerkrieg. An diesem tiefsten Punkte
muß eine Umstimmung einsetzen, eine Umkehr. Diese muß Hinkehr

zu Gott sein. Wir müssen wieder aus Gott, der Anschauung
Gottes, leben. Wir müssen mit ihm versöhnt sein zu einer Gemeinschaft,

die auch durch die Schnld nicht aufgehoben wird. Wir müssen
aus der Liebe leben, die Gnade ist. Dann kann die Gesellschaft
umkehren nnd Friede werden. Der Glaube an diefe Liebe wird
uns von Gier befreien und damit von Mammonismus und Krieg,
er wird uns von dem Hochmut erlösen zur Demut. Auch jene
Taktik in der Bekämpfung des Bösen, die wir für die rechte halten,
wird dem Menschen nur auf diesem Wege möglich. So allein kann
Friede werden.

Es ist der Sinn des Kreuzes, wie des ganzen Lebens Christi,
diesen Weg zu zeigen, den Weg der Gnade und Versöhnung statt
des Rechnens und der Rache. Christns hat der Seele der Menschheit

die Last der Schuld abgenommen und damit klar gezeigt,
welches das heiligste Geheimnis der Versöhnung sei. Es gibt einen
Weg, dem Schuldigen seine Last abzunehmen ohne die Sühne zn
verkürzen. Ich habe ihn schon genannt: das ist das Priestertum
des Leidens für einander, besonders aber des Unschuldigen für der:

Schuldigen. Dieses Geheimnis wird unter uns wirksam werden
müssen, nun, da so unermeßlich viel Schuld die Menschen trennt.
Es müssen sich Viele in diesen Abgrund stürzen, müssen leiden
sür die Andern, fremde Schuld auf sich nehmen. Jn dem Maße,
als es geschieht, wird die „Strafe" des Schuldigen ihre Härte
verlieren. Das ist der höchste Weg! Das ist der Kreuzzug, den



— 525 —

wir vor allem brauchen. Daß die Liebe Christi erwache und Wunder
lue! Daß Gott groß werde unter uns!

Wir wollen, verehrter Herr Doktor, versuchen, soweit wir
dafür Kraft und Gnade bekommen, etwas von diesem Geiste in
die konkreten Probleme zu tragen, vor die wir gestellt find. Wir
wollen an Deutschland glauben. Es erlebt nun die Katastrophe,
die ich von Anfang an erwartete. Nun wird, schneller oder
langsamer, das Aufräumen und Umdenken kommen. Wir wollen
hoffen, daß es besonders auch auf dem religiösen Gebiete
eintrete. Unfere Opposition sällt in dem Maße dahin, als'' dies
geschieht rmd wird Mitarbeit. Wir wollen aber auch an die Entente
glauben. Mag sie jetzt auch von dem plötzlichen und nun fast
unerwarteten, jedenfalls unerwartet großen, Siege berauscht sein, so

werden doch die edlen Kräfte in ihr auf die Länge nicht unwirksam
bleiben. Wir wollen an Wilson glauben. Mag seine zweite
Antwort an Deutschland befremden, so hat dieser Mann doch bisher
gezeigt, daß er recht behielt, wo Viele ihn nicht verstanden, nnd
haben wir keinen Grund zu der Annahme, daß er von seinen
Idealen abfallen werde. Sein Idealismus ist allerdings iiicht so,

daß man mit ihm fpielen könnte, indem man ihn abwechselnd
leugnet und dann wieder, wenn er Einem gerade paßt, benützt.
Aber wir wollen an ihm festhalten, solange wir nicht zum Gegenteil

genötigt sind. Ein Heiland freilich ist auch Wilson nicht, aber
wir meinen nicht, daß wir, um allein gerecht zu bleiben, alle
Andern schlecht machen müßten und glauben ganz besonders nicht,
daß diese Spekulation à Is. baisse, die in aller Welt nur Ausbeutungstrieb

sieht, mit Ausnahme einiger ganz reiner Genossen, der Sache
des Sozialismus diene. Auch er lebt vom Glauben an das Gute.

In der Hoffnung, daß wir einander nun doch näher
gekommen seien, aber ohne die Meinung, recht behalten zu wollen,
grüßt Sie herzlich

Ihr ergebener
L. Ragaz.

vie «esormer uns «e>igiös-5o2iaien.
I. Line erfreuliche Tagung.

4^ m 23. September waren die Delegierten des schweizerischen

^> Vereins für freies Christentum in Baden versammelt. Die Haupt-^ ^ Verhandlungen drehten sich um höchstzeitgemäße Fragen: „Christentum

und Vaterlandsverteidigung" und „Unsere Stellung zu den Religiös-
Sozialen" Wer das Verhalten der Freisinnigen unserer Sache gegenüber

bisher beobachtet hat, der mußte erwarten, daß man nun einmal
gründlich mit uns abrechnen und scharf über uns richten werde als


	Ueber einige religiöse Grundlinien der Versöhnung unter den Menschen (noch ein Briefwechsel) ; Antwort

