
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 12 (1918)

Heft: 10

Artikel: "Meine Worte werden nicht vergehen"

Autor: Müller, Alfred D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134347

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134347
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ss.

WSS

W

„Meine Aorte werden nicht vergehen."

^n dieser Woche ist nun wirklich geschehen, was am Anfang des

I Krieges bei uns nur ganz wenig Menschen für möglich gehalten
hätten: das vierte Kriegsjahr ist zu Ende gegangen, ohne eine

sichere Hoffnung auf Frieden zu hinterlassen. Wir meinen, es sei dies
in jeder Hinsicht ein sehr ernster Gedenktag. Es ist ja gewiß
verständlich, wenn nun Rückblicke gehalten werden, die mit einer gewisfen
Befriedigung feststellen, was im letzten Jahre „erreicht" worden ist.
Aber wir alle spüren doch, daß diese Hinweise ihrer tiefsten Berechtigung

entbehren, solange sie den Krieg mehr oder weniger nur als
technisches Problem ansehen. Wir spüren, daß man sich über
Kriegserrungenschaften doch immer uur insoweit freuen kann, als sie zum
Frieden führen. Wir empfinden, daß anch die glänzendsten
Kriegsleistungen doch noch auf Zerstörung von Leben und Vernichtung von
Gütern beruhen. Jedenfalls wollen wir air dieser Stelle heute unsern
Blick nicht nach außen, sondern auf den innern Zustand der Menschen
lenken. Ueber diesen innern Zustand aber kann nichts fo sehr ein
grelles Licht verbreiten als das Christuswort: „Himmel und Erde
werden vergehen, aber meine Worte werden nicht vergehen."

Wir wollen es gleich vorweg nehmen: dieses Wort spricht eine

Ueberzeugung aus, zu der heute nur ganz wenig Menschen mit voller
Klarheit stehen. Es ist dem 24. Kapitel des Matthäus-Evangeliums
entnommen. Dort wird von gewaltigen Umwälzungen geredet, die
der letzten großen Offenbarung Gottes vorausgehen svllen: Krieg nnd
Kriegsgeschrei werden kommen; ein Volk wird wider das andere
aufstehen; alle Liebe wird auf Erden erkalten; auch vvr stillenden Müttern
wird eine große Verwilderung nicht Halt machen; wer Haus und Hof
hat, wird daraus vertrieben werden; eine große Trübsal wird
eintreten, wie sie feit Erschaffung der Welt noch nicht gewesen ist; die

') Diese Predigt eines unserer deutschen Freunde bringen wir mit Freuden
gerade als Zeugnis edelsten deutschen Geistes. Wir haben von dem gleichen
Prediger früher eine über das Wort: „Du sollst nicht töten" veröffentlichen
dürfen. Die Red.



— 486 —

Sonne wird fich verdunkeln, der Mond wird seinen Glanz verlieren,
die Sierne werden ihren Platz verlassen und die Reiche des Welt-
und Himmelsraumes werden erschüttert werden. Es sind das
Schilderungen, die gewiß niemand lesen kann, ohne dadurch entfernt an
unsere Zeit erinnert zu merden. Und sie werden ja auch ost genug
auf unsere Zeit angewendet. So sehr nun aber auch die äußeren
Ereignisse mit denen unserer Zeit zusammenzustimmen scheinen, fo
grundverschieden ist der innere Gehalt, die Seelenstimmnng dieses

Kapitels dem innern Znstand unserer Zeit gegenüber. Denn den
Grnndton jener Christusrede bilden eben die Worte: Himmel und Erde
werden vergehen, mein Wort aber wird nicht vergehen. Mag der
äußere Zusammenbruch auch die Grundbestandteile der sichtbaren Welt,
Himmel und Erde, mit umfassen, mag eine allgemeine Unsicherheit und
Vergänglichkeit alles Sichtbare in ihren Strudel ziehen, Eins wird
bleiben: Christi Wort, das heißt, die Gesetze des inneren Lebens, die
er offenbart hat. Die äußere Welt mag zusammenbrechen, die innere
Welt aber wird ewig auf den Lebensgesetzen beruhen, die das
Evangelium enthält. Ewig wird währen Glaube, Liebe, Hoffnung; ewig
nnd unerschütterlich gelten die Berufung der Menschen zur Vollkommenheit;

unzerstörbar wird aufleuchten aus der Vernichtung alles
sichtbaren Lebens das Ziel, das ausgesprochen ist in den Worten: „Dein
Reich komme." Jn dem Worte: „Himmel und Erde werden vergehen,
meine Worte aber werden nicht vergehen", bringt Christus der Menschheit

mitten in aller Unsicherheit des äußeren Lebens ihre unentreiß-
bare innere Lcbensgarantie zum Bewußtsein. Das aber ist die einzige
Rettung, die cs äußerer Bedrängnis und äußerer Not gegenüber gibt.
Wo das Leben in seinem äußeren Bestand bedroht ist, muß es sich

mächtig konzentrieren uud ans die innerlichsten Grnndlagen seiner
Existenz besinnen. Dieser Stellung zum Leben ist der Geist unserer
Zeit aber gerade entgegengesetzt. Es ist, als werde die Menschheit
unter den änßeren Ereignissen dieses Weltkrieges nnr immer äußer-
licher, obwohl man meinen sollte, daß sie deutlich genug zur innerer
Einkehr ansrufen. Und statt nach den innersten und tiefsten Wegen
zum Frieden zu suchen, ist man noch immer in einer Anbetung der
äußerlichsten Mittel und Methoden befangen, ja, scheint in den Götzendienst

der Gewalt nur immer tiefer hineinzukommen. Denn die

Meinung jener Christusworte ist doch vor allem auch die, daß jenem
äußeren Chaos, jener durchgreifenden Verwilderung dcs ganzen
sichtbaren Lebens wie ein ragender Fels die allem Wechsel überlegenen
ewigen Wahrheiten des inneren Lebens aktiv, tätig entgegengesetzt
werden sollen, doch natürlich nicht um die Verwirrung zu steigern,
sondern um sie zu lösen; denn am Ende jener Schilderung im
Matthäus-Evangelium steht nicht ein allgemeiner Weltuntergang, eine
Götzendämmerung, ein Nichts, sondern die Erscheinung des Menschensohnes

in Glanz und Herrlichkeit auf den Wolken des Himmels, das
heißt aber dvch: der Anbruch schöpferischsteu Lebens, Neuschöpfung der



— 487 —

altgewordnen Welt, die große Stunde der Menschheit bricht an. Die
Menschheit hört auf, im Erdenstaube nach Gold zu wühlen, sie hört
auf zu rufen: „Kreuzige, kreuzige", wenn sie an ihre ewige Bestimmung

gemahnt wird, sie schlägt Christus nicht ans Kreuz, des

Menschen Sohn kommt auf den Wolken des Himmels. Das bedeuten
die Worte: „Erde und Himmel werden vergehen, aber meine Worte
werden nicht vergehen." Sie enthalten eine große Hoffnung. Sie
weisen energisch in die Zukunft, die herrlicher als alles, was ist, aus
der Seele der Menschen emporsteigen wird; sie befreien den Menschen
endgültig von aller Anbetung des Aeußeren und Greifbaren; sie weisen
seinen Tatendrang aus der Welt titanenhafter äußerer Erfolge und
Erschütterungen auf die unendliche Bahn inneren Aufstieges, geistigen
Heldentums, und sie bieten all der Not, die aus dem prometheischen
Uebermnt der Menschheit, ihrer Berauschung an eigenen Großtaten,
ihrer götzendienerischen Eigenmächtigkeit letzten Endes immer hervorgeht,

die Hilfe: Gottes Kraft, ewiges Leben, Anschluß an die
Hauptschlagader des Weltlebens.

Es ist nun für den, der dies alles deutlich empfindet, ein großer
Schmerz, daß unsere Mitwelt, daß die Menschheit,, die unter dem

Weltkrieg leidet, den sie selbst entfesselt hat, diese Hilfe nicht erkennt
und nicht ergreift. Es ist unsere feste Ueberzeugung, daß es keine
andere gibt. Der Weg zum Frieden heißt Christus. Gewiß kann der
Menfchheit kein größerer Dienst getan werden, als daß ihr die Steine
aus dem Weg geräumt werden, die ihr den Zugang zu Christus
unmöglich machen. Eines der größten Hindernisse ist diese ausschließliche
Hinwendung aufs Aeußere. Aus ihr geht im besonderen die

Ueberzeugung hervor, daß das Christentum, die gewaltigste Schöpfung der
nach innen gerichteten Energie eine Erscheinung der Vergangenheit fei.
Es hängt das mit dem vorhin Berührten eng zusammen nnd hat
darin seinen Grund. Vielen hat sich gerade unter dem Eindruck der
Kriegsereignisse die Meinung befestigt, daß das Christentum zusammengebrochen

sei und daß die Worte Christi nicht über den allgemeinen
Zusammenbruch triumphierten, sondern daß umgekehrt der allgemeine
Wahnsinn auch die Worte Christi mit verschlungen habe. Es ift darum
gewiß ein Dienst, den wir dem Großen und Ganzen der Menschheit
leisten, wenn wir, sei es auch nur im kleinsten Kreise, die Frage
beantworten: „Worauf gründet sich der ungeheuere Anspruch, der in
dem Wort enthalten ist: „Himmel und Erde werden vergehen, aber
meine Worte werden nicht vergehen"? Ist er bloßer Ueberschwang?
Oder etwa gar fromme Üeberhebung, der es auf ein allzu starkes Wort
nicht ankommt? Wir glauben, daß es nichts vvn all dem ist, sondern
einfache, schlichte Tatsächlichkeit. Wir glanben, daß die Worte Jesu
wirkliche, tiefste Lebensgesetze enthüllen, endgültige Lebensweisheit und
umfassendste Lebenserfahrung enthalten. Darauf beruht ihre ewige
Geltung. Die Weltnot entspringt aus der Blindheit gegen diese

Tatsachen.



— 488 —

Woher kommt nun diese Blindheit? Sie kommt daher, daß die
Menschheit nvch viel zu fehr im Rausch äußerer Taten nnd bloßen
sichtbaren Vvllbringens steht. Man mißt den bloß greifbaren
Veränderungen der äußeren Welt eine vicl zu große Bedeutung bei. Es
wirkt das schrankenlose Selbstbewußtsein noch zu stark, das die
modernen Erfindungen und die durch sie hervorgerufene
Weltbeherrschung über die moderne Welt gebracht haben. Man schwelgt
noch viel zu sehr im eigenen Kraftgefühl, ohne doch seine tiefsten
Quellen zu kennen. Man ist zn stolz, wenn man ein neues Rieseu-
geschütz erfunden oder eine neue Angriffsmaschine entdeckt, hat, macht
sich aber nicht genug klar, daß die ganz grvßen Konflikte der
Weltgeschichte doch unmöglich mit Panzertanks und Rieseukanonen gelöst
werden können, sondern nur mit ganz großen Kräften der S e ele. In
den Büros unserer größten Firmen sitzen die Ingenieure und wenden
all ihre Kraft auf die Erfindung noch weiter schießender Riesengeschütze,
es fehlt aber an einer entsprechend gut organisierten und gleich intensiven

Produktion wahrhaft heilender und Wunden nicht bloß äußerlich
behandelnder Gedanken. Man überschätzt mit einem Wort die äußere
Kraftentfaltung und unterschätzt die Bedeutung innerer Werte. Das
ist die Weltenursache, aus der der Krieg hervorging, aus der er immer
neues Leben zieht. Die großen Erfindungen und Entdeckungen, die

Elektrizität, die Dampfmaschine, das Luftschiff, überhaupt die ganze
ungeheure Arbeitsleistung der modernen Menschheit mit ihrer gewaltigen
weltumspannenden Weltveränderung sind gewiß etwas Großes — aber
nnr im Bunde mit Christus. Ohne ihn ist sie ein Fluch. Ohne einen
gewaltigen Unterbau der Liebe und Gerechtigkeit gilt für die moderne
Menschheitskultur das, was in der Prometheussage in so ergreifender
Weise geschildert wird: der, der der Menschheit das Feuer brachte,
der das möglich machte, was wir Zivilisation nennen, wird vom Geier
seiner eigenen grenzenlosen Begierden zerfleischt. Nicht weil die
Zivilisation an und für sich etwas Schlechtes wäre, fondern weil sie es

ohne Gott ist. Diesen Fluch einer bloßen äußeren Lebensbereicherung
ohne innere Veredlung erfahren wir jetzt. Sie steigert nur die
Begehrlichkeit des Menschen ins Grenzenlose; immer neue Begierden steigen
in seiner Seele auf, immer neue Lebenserleichterungen werden möglich.
Aber was nützt es, daß ich mit dem Telephon in alle Weltgegenden
sprechen kann, wenn durch diese neue Verbindung der Menschheit nur
die Worte des Hasfes rascher weiter getragen werden als früher?
Muß dadurch die Summe des Hasses in der Welt nicht ungeheuer
vermehrt werden? Und was nützt alle körperliche Kultur, was nützen
alle schönen Kleider und alles gute Essen, wenn nicht eine Kultur der
Seele, eine Veredelung des inneren Menschen damit Hand in Hand
geht? Muß dadnrch nicht nur die freche Selbstsicherheit und die
aufdringliche Betonung der eigenen Person gesteigert werden, die vor der
Verletzung fremder Rechte und vor der Verhöhnung fremder Wünsche
nicht mehr zurückschreckt? Begehrlichkeit ohne Liebe führt zum Krieg.



— 489 —

Solche Erfahrungen haben doch viele Landbewohner mit Städtern
gemacht, daß einfache, natürliche Nahrungsmittel gar nicht mehr
gekauft wurden und nichts gut genug war. Es ist nur völlig verkehrt,
wenn das dem einzelnen Menschen zum Vorwurf gemacht wurde, das
ivar der Geist der gesamten Menschheit. Sie war ganz versunken in
eine Verherrlichung äußerer Bedürfnisse; sie war von einem großen
Kraftgefühl erfüllt, aber es war ganz nach außen gerichtet und führte
deshalb zu einer Vernachlässigung des inneren Menschen. Der Mensch
kannte eigentlich nichts mehr außer Essen und Trinken. Ans dieser
Verlorenheit in das bloß Sichtbare und Greifbare ging der Krieg
hervor.

Dem gegenüber aber gilt es nun, sich zu besinnen auf die Wahrheit

Jesu Christi. Der moderne Mensch vernachlässigt gerade die

tiefsten Lebensgesetze und Lebenswirklichkeiten. Komitees zum Durchhalten,

zur Lösung der wirtschaftlichen Fragen haben sich viele
gebildet. Man ist unablässig bestrebt, ihre Organisation zu
vervollkommnen. Wo stnd die entsprechenden Organisationen zur zielbewußten
Verwertung christlicher Gedanken im Völkerleben? Ist es nicht eine
unseren inneren Zustand grell beleuchtende Tatsache, daß so viele

Pfarrer nichts Besseres zu tun wissen als in ganz weltlichem Sinn in
irgend einer wirtschaftlichen Organisation mitzuarbeiten, statt sich vor
allem auf die Arbeit zu konzentrieren, die niemand besser sollte leisten
können als sie? Christus ist nicht etwa eine Lehre, die für moderne
Menschen unbrauchbar geworden ist, weil sie schon 2000 Jahre alt ist
und nichts von Elektrizität und 120-Kilometer-Kanonen darin
enthalten ist, Sie bringt uns die ewige Wahrhcit zum Bewußtsein, daß
die Dinge der Außenwelt nicht so wichtig sind wie das Leben der
Seele, daß es ein schwerer Irrtum ist, nur an äußere Vorteile,
Veränderungen in der äußeren Welt und Arbeit für die äußere Lebeus-
verbesferung zu denken. Die wahre Grundlage des Lebens ist die
Seele Denn in ihr gewinnen wir den Zugang zu der tiefsten Quelle
aller Kräfte und alles Lebens, zu Gott, das Leben ohne Gott aber
ist ein Irrtum, es ist unmöglich. Es führt zur Auflösung, es führt
zum Krieg, es führt zu allgemeiner Verwilderung und läßt alle die
Bilder der Selbstzerstörung wirklich werden, von denen das 24. Kap.
des Matthäus-Evangeliums redet und deren grauenerregende Anfänge
in diesem Kriege die Menschheit zur Einkehr, zur Besinnung auf die

Grundsätze des inneren Lebens rufen wollen. Gott erwartet einen
großen Aufschwung des Lebens von uns; er will die Menschheit auf
die unendliche Bahn innerer Vervollkommnung rufen und ihr die

ivahren Ziele ihres Strebens vorhalten, indem er die falschen in
Abgrund und Verderben hineinführen läßt; er will der Menfchheit ihre
gräßliche Veräußerlichung zum Bewußtsein bringen und ihr erst zeigen,
was wirkliches Lebeu heißt. Laßt auch uns im engsten Kreise den

Irrtum ablegen, daß die sichtbaren Dinge die wichtigsten seien. Diefer
Irrtum ist auch tief in das Arbeitsleben eingedrungen. Laßt gerade



— 490 —

in diesen arbeitsreichen Wochen uns immer wieder znm Bewußtsein
bringen, daß der Mensch seiner inneren Vollkommenheit megen lebt
und daß auch die Arbeit diefer Vollendung des Charakters und der
Seele zu dienen hat.. Bete und arbeite! Das heißt: beziehe die
Arbeit ununterbrochen anf das Heil deiner Seele. Das ist das Eine
was not ist. Ohne dieses Eine wird auch der Frieden nicht kommen,
weder dieser noch der dauernde, der die Menschheit freimacht von dem
wahnsinnigen Kräfteverbrauch in dem Bereiche des niederen
Lebenskampfes und ihre Kräfte erst wahrhaft freimacht zn menschenwürdiger
Weltarbeit. Christus ist das Grundgesetz der Welt. Die Welt braucht
viel Liebe, die Gerechtigkeit muß das Fundament ihrer Ordnungen sein;
dann mögen „Himmel und Erde vergehen", sie wird teilnehmen an
jener wunderbaren Objektivität und Unerschütterlichkeit des Lebens,
vvn dem die Worte zeugen, „aber meine Worte werden nicht
vergehen." Alfred D. Müller.

vom Sinne Ser Arbeit.
Liebe Sempacherinnen!^)

FF >>r haben uns in diesen Tagen des Zusammenseins init aller
MH^» Hand Fragen und Aufgaben aus dem Bereich des Franen«

lebens beschäftigt, und nun haben Sie den Wunsch, sich nach
alledem, das ja durch eine gewisse Buntheit und Mannigfaltigkeit
gekennzeichnet war, noch einmal zu sammeln, damit wir miteinander
klar zu werden versuchen, was wohl der Sinn, nicht nur dieser
Zusammenkünfte, fondern der Arbeit sei, in die wir alle wieder
hineinwollen, und sür die wir von hier aus neue Kräfte und Anregungen
mitnehmen möchten. Dafür ist dann freilich ein solches Besinnen nötig.
Jedem arbeitenden Menschen ist es eine Lebensnotwendigkeit, „daß er
im innern Herzen spüret, was er erschafft mit seiner Hand". Auch der
Mann kann sich vor philisterhafter Verödung und fachlicher Verengung
nur durch ein stetes großzügiges Konzentrieren auf einen Sinn der
Arbeit retten — aber uns Frauen ist es noch viel notwendiger. Denn

') Semd ach ist nun auch „Konferenz-Ort"geworden, wie Aarau, St. Croix,
Montricher, Bachtalen u, a. Zum zweiten Mal versammelte sich dort — nachdem
die erste Zusammenkunft 1916 in Rüschiikon den Wunsch dazu angeregt hatte —
eine größere Anzahl junger Mädchen — zumeist nicht studierende — um sich über
ihre Arbeit mit einander zn besprechen, Fragen und Probleme zu erörtern, die sich

dahinter auftun. „Dem Sinn der Arbeit und des Lebens näher zu kommen", ist
das Ziel der Semvacher Zusammenkünfte, hinter denen keine geschlossene Vereinigung
steht, sondern die ihre Tore allen Gleichstrebenden offen halten. Die obenstehende
Ansprache wurde — allerdings nicht wörtlich — an der diesjährigen Tagung, im
April 1918, gehalten.


	"Meine Worte werden nicht vergehen"

