
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 12 (1918)

Heft: 9

Artikel: Von der katholischen Kirche zu Gott (Schluss)

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134346

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 466 —

ganzen Zusammenhang meiner Gedanken. Ich stehe einfach in der
Opposition, neben andern Männern, die Deutschland mit besserer
Liebe lieben, als die theologischen und nichttheologischen Erhalter
und Mehrcr seiner Verblendung innerhalb und außerhalb
seiner Grenzen. Aber über Deutschland steht mir allerdings
das Reich Gottes, wie cs mir auch über der Schweiz steht.
Ich, gäbe ja auch die Schweiz preis, wenn es um des Reiches
Gottes Willen sein müßte. Vieles fließt in diesem Problem zusammen,
Kleines und Großes, Menschliches und Göttliches, nber letzten Endes
Handell es sich nm das Kvmmen des Reiches, Was mich bewegt,
ist der »geistige Kampf, der die Wcltkatastrophe begleitet und
über dem Weltbrand steht. Und dieser geistige Kampf wird für
mich schließlich ein r eligiöser, besser: ein Kampf um dcn
wahren Gott. Es handelt sich nun in aller Welt, auch in
der Schweiz, darum, ob Baal oder Wotan oder Jupiter Kapitolinus
Gott sind oder der heilige und lebendige Gott, der sein Wesen in
Christus enthüllt; ob Gott das letzte Wort der Weltmachi und
Weltleidenfchaft ist oder ob er der ist, der die Welt richtet, weil
er mehr ist als sie nnd sie erlösen will; es handelt sich mit
andern Worten darum, ob die Gewalt gilt oder die Liebe, der Mensch
oder der Staat, der Stoff oder die Seele, Cäsar oder Christus.
Das ist das gewaltige Entweder-Oder, vor das wir gestellt sind
und das, in aller Demut gesagt, die Leidenschaft meines Kampfes.
Das darf ich vor Gott und Menschen sagen. Wer hier auf der
einen oder andern Seite steht, gehört zusammen, nicht wer zur
Entente oder zu Deutschland steht, und hier ist die Grenze, die uus
von allem „Neutralismus" fcheidel. Hier stehen Sie und ich gewiß
nuf einer Seite,

Es ist selbstverständlich, verehrter Herr Doktor, auch, jetzt uoch
lange nicht alles gesagt, was zu sagen wäre, aber sollten wir
nicht einander und dcr Wahrheit näher gekommen sein? Wir wollen
ihr jedenfalls weiter entgegenbringen, theoretisch und praktisch.

Jn herzlicher Gesinnung bleibe ich Ihr
L. Ragaz.

iion Ser Katholischen Mrcde XU Sott.
(Schluß.)

a die Antwort meines Vaters:

„Lieber Sohn!
Wenn das hl. Weihnachtsfest wieder naht, so ist überall Freude:

Eltern und Kinder, Verwandte und Bekannte feiern es miteinander.

0



— 467 —

Auch, wir haben uns jetzt schon darauf gefreut. Die Freude foll
uns nun aber nicht zn teil werden. Es ist, wie wir heute morgen
erfahren, unser Sohn, welcher uns das Liebste auf der Welt
gewesen ist, für welchen wir gearbeitet, dem wir alle Wünsche erfüllt,
auf welchen ivir unser Vertrauen gesetzt haben, es werde uns einmal
nnsern Lebensabend versüßen und wir werden Freude an ihm erleben,
ist von der hl. katholischen Kirche abgefallen. Das ist zum Dank
für das viele Gute und Liebe, die man ihm erwiesen hat, unser
Weihnachtsgeschenk, Statt feinen Studien obzuliegen und einmal
etwas zu werden, liest er schlechte Bücher und saugt das Gift
des Modernismus ein. Er denkt nicht mehr an seine immer gut
katholisch gewesenen Verwandten väterlicher- und mütterlicherseits.
Was würde die liebe Großmutter sagen, wenn sie das noch erlebte.
Wie wirst du dich in Zukunft stellen zu deinen Verwandten? Sie
werden dich verachten. Und dann die Hauptfrage: Wie stellst du
dich in Zukunft zu deinen Eltern. Diese Frage werden wir mündlich
besprechen.

Die Mutter ist sehr niedergeschlagen. Sie weinte gestern den

ganzen Tag; ich kann sie fast nicht trösten. Hoffentlich wirst dn

ihr zu liebe deine überspannten Ideen aufgeben und wieder ein
ordentlicher Mensch werden. Mit Gruß Deine Eltern."

Schicksalsschwerer Tag. Ich muß das Studium aufgeben, weil
ich nicht mehr weiter studieren kann; ich gehe zum Militär. Ich
bin wieder Katholik; aber ich kann nicht mehr aus Ueberzeugung
dafür eintreten; ich bin es aus Liebe, aus Kindesliebe. Ich will
einfach glauben, ohne weiteres zu denken. Der Glaube soll ja
eine Gnade Gottes sein; gut, dann sei sie in mir ausgelöst durch
die Kindesliebe. Aber mir fehlt jetzt alle Kraft; ich'bin geistig
tot, muß stillestehen auf meinem Wege. Ich kann nicht über meine
Eltern hinweg. Was wäre ohne sie mein Glück! Ich will das

Opfer bringen, wenn ich dadurch meine Eltern wieder glücklich
machen kann, und so noch ein klein wenig Glück für mich abfällt.
So habe ich meine Aenderung den Eltern mitgeteilt.

Menfchenschicksal! Was ist eine Tragödie auf der Bühne gegen
das, was ich erlebe! Phantasiegebilde gegen Wirklichkeit! Ich habe
jetzt nur einen Wunsch: Möchte doch jetzt Krieg ausbrechen, jetzt, sogleich,

zur Stunde. Ha, wie wollte ich vorrücken, und aus dem ersten Gefecht
trügen sie mich als einen der Erstgefallenen weg.

Und was für eine aberwitzige Idee liegt diefem Katholizismus
zu Grunde, mußte ich gestern abend wieder denken, 'da mich die

Aufregungen der vergangenen Tage nicht schlafen ließen: da erschafft
ein allwissender Gott zwei Menschenseelen, von denen er kraft seiner
Allwissenheit von Ewigkeit her weiß, daß sie sündigen und so ihn
beleidigen werden, sieht sich dann aber durch feine Güte veranlaßt,
sie selber zu erlösen. Ein allgütiger Gott läßt während viertausend



— 46« ^
Jahren Millionen von Seelen verdammt werden, um dann seine
Gnade wenigen europäischen Kulturvölkern zu teil werden zu lassen,
während immcr noch ungezählte wegen ihres Nichrchristcntums zn
Grunde gehen. Nicht nur, auch von den Seinen gibt es solche, die
trotz seines Leidens einmal in ewiger Verdammnis werden leben
müssen; er hat sie geschaffen, trotzdem cr ihr Geschick von Ewigkeit
her kannte. Wenn Gott allwissend ist, und es eine Hölle gibt, so

weiß Gott, daß so und so viel Prozent aller Seelen dorthin kommen
werden und er weiß es von dir uud mir und jedem einzelnen,
der da fröhlich leben möchte. Und ivas würde man voir einem
Menschen sagen, der einen andern, über den cr Macht hat, mit
Wissen und Willen ins Unglück stürzt. Nnd das soll Gott tun?

Doch was denke ich noch? Wenn's kcincn Krieg gibt, was
bleibt mir? Mich nominell als Katholiken geben; geistig tot sein;
nichts leisten nnd bedeuten. Eine Weltanschauung muß einem
durchdringen, von der man überzeugt ist; sonst ist man einer von
denen, die kommeu und gehen.

Gewiß! Aber um überzeugter .Katholik zu seiu, dazu braucht
es noch die Gnade Gottes. Ich branche iiicht des langen nnszm
führen, warum ich es ivieder bin; wer's erführt, begreift cs; wer
sie nicht erfahren, dem helfen Wvrte nicht. ^ Man denke sich doch,
die nnbewiesenen Häckelschen Hypothesen gegen die Wahrheitsbeweise
des Katholizismus!

Wenn dem vcrstorbcncn Bundesrat Zcmp in den „Neuen
Zürcher Nachrichten" nachgesagt iverden mnß, er habe wenig soziales
Denken uud Empfindeil gekannt, so soll von mir ernst das Gcgcnteil
gesagt werden müssen. Mein Ziel ift ivieder mehr denn je dic
Politik, die Presse, die katholische Sache,

Aber cs ist da für mich doch beachtenswert, ivie wenig soziales
Empfinden auch bei den gut sitniertcn Katholiken zu finden ist;
wie wenig iii ihnen das Bedürfins vorhanden ist, die Hauptforderung
des Christentums in die Tat umzufetzen.

Ich lese Meyenbcrgs „Brennende Fragen". Welche Anregung.
Niid was finde ich da über die Stellung der Kirche zur Deszendenz-
théorie ausgeführt: Was ich mir auch gedacht habe. Es hätte
all der Absage, Unruhe und Aufregung gar nicht gebraucht. Jetzt
bin ich beruhigt.

Mcyenbcrgs „Wartburgfahrten", was ist das für ein Buch,
Ich bedaure nur, daß ich mir die katholische Weltanschauung ivieder
erobern muß. Ich werde dabei zwar gewinnen; aber ich stehe eben
doch wieder am Anfange, nicht mehr schon mitten drin. So Nerrscht
jctzt ungestillte Sehnsucht uach Vertiefung, Versenkung, Advents-
stimmung.



469 —

Eins habe ich gelernt: das Leben zn nehmen, wie es ist
nnd daraus meinen Vorteil zn ziehen. Im Grunde genommen,
muß ich mir aber sagen, sind ivir alle eigentlich keine Christen.
Man geht wohl zur Kirche, mag dort recht andächtig sein; man
geht zur Beichte, mail lebt vielleicht sogar in der Gnade, glaubt
alles: Und doch durchdringt einem im täglichen Leben das "Wesen
des Christentnms nicht. Die Nächstenliebe ist für alle eine Lehre,
aber keine Tat. Alle sind bloß Egoisten; auf den Vorteil, das
Geschäft, dcn Gewinn bedacht. „Hungernde speisen und Dürstende
tränken", nur einen Hundertstel dessen zn tun, was eine heilige
Elisabeth an Nächstenliebe getan hat, fällt niemandem im Traume
ein. Alles das kennt man wohl genau; allein cs liegt nicht im
Grunde des Herzens, wic Radinm beständig Kraft ausstrahlend,
sondern existiert nur an der Oberfläche und ist gar bald erschöpft.

Aber die Welt ist nun einmal so; ich wollte, sie wäre anders,
und ich möchte sie auch gerne anders machen. Aber was hätte ich
davon? Hohn und Spott aus den eigenen Reihen. Und schließlich
bin ich rem Pfarrer, die find ja selber keine Christen, ivenn nrnns
sv nimmt. Was will ich anderes? Ich mnß so sein loie die Welt
ist oder ins Kloster gehen,

Weihnachten! Im Stande der Gnade; nnr sie. giebt volle,
reine Harmonie; ohne sie reift aus all unserm Tuu nur Adveuts-
stimmung Heralts, Sv feliq diese ist, sie hat etwas Bedrückendes,
Ungestilltes,

So muß ich mich von innen heraus wieder ganz und scharf
abgegrenzt der katholischen Kirche zur Verfügung stellen. Ich sehe

vieles, was faul ist; aber ich habe den starken Glauben an cin
neues Mittelalter, ivie cs Meyenberg in seinen „Wartburgsahrteil"
ausführt, wie Baumberger und die christliche Sozialreform es

aussprechen, ivie ich. es selber fühle und hoffe.

Aber da sitzen mir schon wieder die Grübeleien im Kopf.
Wenn nach Mcyenberg die schölle Seele sich durchringt auch durch
Sünde und Schnld, fo soll bei diesem Sich-durch-Ringen jedesmal
eine Beleidigung Gottes dabei sein, auf die ewige Höllenstrafe
gesetzt ist? Mögen andere es lösen!

Eine andere Grübelei kommt mir aus Hiltys „sub spscis
uöwi'nitnti«". Wenn ich auch seine Idee von einer Erlösung aus
der Hölle nicht teilen darf, fo brauche ich für mein Empfinden
doch den Gedanken: Nur bewußt ganz schlechte und Gott
leugnende Seele können tint dem ewigen Höllenfeuer bestraft werden^
für all die andern alle alle, oie dcr Gesinnung nach gut sind, mögen
sie auch schwer gefehlt haben, hat gewiß der alles Verborgene
kennende Gott in der Stunde des Todes noch einen Heilsweg offen.
Sei dem wie immer, es ist meine Pflicht, mein Heil zu suchen



— 470 —

auf dem von Gott durch die Kirche mir uun einmal gewiesenen
Wege.

Seitdem ich Meyenbergs „Wartburgfahrten" gelesen, habe ich

nur einen geistigen Drang: Harmonie! Harmonie, reine, ungestörte
zwischen Glauben und Leben, Religion und Knltur. Aber da lese

ich im „Freidenker" einen Artikel: „Keusche Päpste", Was läßt
stch gegen solche Tatsachen einwenden? Das stimmt zu all der
Harmonie so schlecht. Und deine Sünde nud der andern Sünde?
Und das Leben der Katholiken in dieser Welt, ist cs nicht eben

auch so, wie das der andern, so materialistisch, sündhaft, ohne
Wärme, Liebe, Ideale? Aber mit welchem Rechte will ich dn in
der Presse nnd Politik den Katholizismus noch verteidigen und
in ihm die einzige Rettung der Menschen und der Gesellschaft
preisen, wo ich selber auch nicht besser darnach zu leben vermag
und ich Gegner finden werde, die mir an Charakter überlegen
sind? Verlogen wäre mein Leben, und diese Lüge müßte mich
vernichten. Ich muß in Harmonie leben! Ich will!

Doch was soll dns? Und wenn cs dir gelingt, sind dafür die
andern Katholiken auch schon bessere Menschen, innerlich mahrhastig
gut, harmonisch? In Verzmeiflnng mnß ich schreien: Nein und
tausendmal nein! In, aber wo ist denn da die sittliche Kraft des

Katholizismus, wenn seine Bekenner nicht besser sind als andere,
andere ebenso gut, ja noch besser als Katholiken?

Recht leben ist die beste Religion. Toleranz! Gott ist absolut
gerecht! Er wertet den Menschen nach sciner Gesinnung. Eiu
Protestant, ein Freigeist, der gut gelebt hat, wird von ihm in Gnaden
angenommen, steht ihm höher als ein verkommener Katholik, dem
es durch Zufall gelungen, in der Todesstunde noch die Snkrnmente
zu empfangen. Toleranz!

Ja Harmonie! Ich habe sie nicht: ich finde sie nicht: ich
sehe sie nirgends, jene Harmonie zwischen katholischer Weltanschauung

und dem privaten und össeutlichen Leben; ivo findet man sie

im Mittelalter, wo heute beim Großteil der sogenannten „guten"
Katholiken? Ich, wenn ich ehrlich bin, finde sie nicht. Wo denn,
wann? Bei einer verschwindenden Zahl von Seligen und Heiligen,
deir Ausnahmen zur Regel, die dafür umso besser gilt. Pessimismus,
das ist jetzt meine Stimmung. Was hat es noch für einen Sinn,
die katholische Weltanschauung ivie ein Marktschreier ausrufen zu
wollen? Ich will ja glauben, noch ein Dutzend Dogmen in ehr,
Wenns sein mnß; ich will erfüllen, was vorgeschrieben und es

einem über mir überlassen, ivie er mich erfindet nnd - still
bleiben. Wo soll ich da hinaus?

Keine Ruhe! Aridere wander n schablonenhaft in die Kolleg ieri,
schreiben auf, verdauen, werden dick dabei; ich stürme unruhig dnrch
die Straßen, gehe unzusammenhäiigende Gedankengänge durch. Ich



— 471 —

suche, suche, finde sie nicht, die ersehnte Harmonie, nicht in mir,
nicht außer mir, nicht in der Geschichte, dort erst recht nicht.

Unmöglich, daß das Bekenntnis eines Glaubens, die Annahme
einer Lehre solche Bedeutung haben kann, wie die Kirche sordert;
oder dann soll der Katholizismus den Beweis erbringen dnrch das
bessere Leben seiner Anhänger, den Beweis in der Geschichte, Aber
vor dem wird er sich wohl hüten. Ja fällt mir ein, daß ein Geistlicher
aus ganz katholischer Gegend, der in unsere paritätischen Verhältnisse
hineingekommen ist, mir versicherte, er sei erstaunt, wie strenger
es die Katholiken in der Diaspora mit dem Glauben und dem Leben
nehmen als dort, wo sie allein und unter sich seien.

Verlangte Gott wirklich den Katholizismus als das einzige
Mittel zur Seligkeit, so könnte er unmöglich solche Spaltungen
iu seiner Christenheit zulassen und ließe heute kein Heidentum mehr
existieren. Wäre dem unendlichen, nnfaßlichen Gott wirklich blvß
der Katholizismus angenehm, fo hätte er schlecht sür seine Allge-
gemeinheit auf Erden gesorgt. Und man halte sich nebeneinander:
den unendlichen, allumfassenden Gott und die Engherzigkeit und
Ausschließlichreit „feiner" Kirche! Trotz Meyenbergs: „Weitherzigkeit

katholischen Gottes- und Weltanschauung". Man nenne mich
indifferent; ich kann nicht anders denken. Und ich weiß, so denken
die meisten Katholiken, die ich kenne. Ueberhaupt, die meisten Katholiken

wären erstaunt, was sie eigentlich von all ihrem persönlichen
Denken nicht denken dürften, wenn fie dies alles der kirchlichen
Entscheidung unterbreiteten. Abcr sie tnn es nicht, weil es sie

in, der Regel nicht weiter beschäftigt. Sonst müßten fie alle
entweder fanatisch werden oder dann — indifferent zum mindesten
und könnten ^ gehen, wie ich es vielleicht noch muß.

Und weiter: Wenn über die Kirche und den Katholizismus
jene bekannten, vielbeklagten Prüfungen nnd Verfolgungen
hereingebrochen sind, so ist das — ich kann es jetzt nicht anders ansehen

^ eine notwendige Folge jener Disharmonie, des Widerspruchs
zwischen dem Glanben, den Ansprüchen, die die Kirche stellt, nnd
der Wirklichkeit, so sind sie eine Reaktion gegen die übertünchte Lüge
nnd Heuchelei, Darum die Reformation, der Niedergang des

mittelalterlichen Geisteslebens, Aber wie will man da Reformation und
Revolution verurteilen, wo sie doch sein mußten! Ich kann es

nicht mehr ^ und sollte doch, Modernismus?
Wie werde ich, dem innere Wahrheit über alles geht, noch

durchkommen, existieren können, in der katholischen Kirche?
Ich kvnnte, müßte jetzt, wenn ich nach außen mich ehrlich zu

geben hätte, nichts anderes schreiben als Abhandlnngen „zur
Begründung meiner konfessionellen Indifferenz". Ihr positiv
entgegenzusetzen hätte ich nur noch die Erkenntnis, daß es überall
einzig ankomme auf das sittlich Hochstehende, die Herrschaft des

Geistes über die Materie im Sinne einer Durchdringung der Materie



— 472 —

mit Geist, einer Einheit also, nicht eines Zwiespaltes, aus den
lebendigen Geist also, den wir betätigen.

Und eine weitere Abhandlung könnte ich schreiben über
„Gesetzmäßigkeit, Vorsehung, Willensfreiheit". Seitdem ich aus Mövenberg

Gott kennen gelernt als den unendlichen Gesetzgeber, kann ich
mir kein Geschehen mehr anders denken als gesetzmäßig; cin direktes,
unvorhergesehenes Eingreifen Gottes in den Lauf der Dinge kann
ich nicht mehr annehmen; mein einziges Bittgebet kauu nur noch
sein: „Dein Willc geschehe," Gotteslästerung scheint es mir, den
Erhabenen zu bitten um Wohlergehen, guten Geschäftsgang, besonderen

Schutz für sich. Ist das nicht ein Egoismus sondergleichen?
Ueberhaupt, wie die Menschen Gott für ihre Geschäfte mißbrauchen!
Sie müssen cinen recht geringen Begriff von ihm haben; sonst
könnten sie nicht fo an ihn gelangen. „Verschone unsre Häuser,
zünd' lieber andre an", ist zwar ein Witz; aber so beten im Ernste
die Menschen.

Lassen ivir Gott in denr, was geschieht, ganz aus dem Spiel;
nehmen wir die Gesetze und Kräfte, die er in die Welt gelegt,
zur Erklärung; maßen wir nils nicht an, ihn durch Gebet
umzustimmen und' seine Vorsehung durch unsere aufdringlichen Bitten
lenken zu wollen nach unfern Interessen. Nehmen wir einen Bergsturz

als Naturvorgang, wie gutes und schlechtes Wetter auch und
glauben wir nicht, einen Regensommer durch Bittprozessionen und
Wettersegen abwenden oder verkürzen zn können, wenn es so nun
einmal vorgesehen ist.

Zufällig kommt mir eine Broschüre vvn Gaßmcmn in die

Hände. Das fehlte noch! Der Zölibat also einfach ein Gebot kirchen-
politischer Klugheit! Uebrigens: Hat dieser Liguori schon im christlichen

Altertum gegolten? Warum denn jetzt? Ist er mehr als
Mensch? Also gelten in der unfehlbaren Kirche Spintisierereien eines
Menschen, die vorher nicht gegolten, überhaupt nicht da waren.
Wo ist da die Göttlichkeit der Lehre?

Wie kann man nur so kurzsichtig sein, zu glauben, die Wohlfahrt

der Völker gedeihe am besten, wenn sie unter dem Segen
der katholischen Kirche stehen? Wie wirkungslos muß dieser Segen
sein, wie zweifelhaft feine Göttlichkeit, wenn man sieht, wie England
in jeder Beziehung voran ist, namentlich auch sozial, und steht
Deutschland nicht größer da als Oesterreich? Sind etwa die Japaner
nicht eine vorbildliche Nation?

Was für einen praktischen Wert haben die Dogmen? Ein
Bischos hat ja letzthin selber gesagt, in Ausübung der Charitas
sei unsere Zeit der Vergangenheit über. Während die Kirche ihre



473 —

besten Kräfte auf Ansgestaltung der Dogmen verwendete, litt
darunter das praktische Christentum, von glänzenden Ausnahmen
abgesehen. Im Sozialen ist die nichtkatholische Welt der Kirche über.
Wäre nur etwas praktisches Christentum vvr 1789 vorhanden
gewesen, die Revolution wäre nicht gekommen. Uud du soll die Revv-
lution Süude gewesen sein. Gesündigt haben die Heuchler auf Thron
und Kanzel mit ihren fetten Einkommen, so daß die Revolution
mit all ihren Greueln eine Tilgend dagegen war. Desgleichen
die Reformation. Viele Schuld rächt sich auf Erden. Und wenn
etwas die katholische Welt in hervorragendem Maße fehlt, so ist
es die Selbsterkenntnis, die mit schonungsloser Schärfe die eigenen
Mängel aufdeckt, das Jnsichgehen, das Gcfühl eigener Unzuläziglich-
keit, die freimütige Kritik, Alles muß immer schön, gut, herrlich,
über Lob und Tadel erhaben seiu. Ich rede wohlverstanden nicht
vom Einzelnen, sondern vvir dcr katholischen Welt, Ich glaube, cs

gibt nirgends so viel offizielle Lobhudelei gegen sich selbst als dort,
und nirgends wohl werden fremde Errungenschaften so kritisiert uud
heruntergesetzt als offiziellerwcise von ihr.

Wenn ich bedenke, ivas der Katholizismus entsprechend seinen
Prätensioueu, göttlich, unfehlbar, alleinseligmachend, das nun plus
ultra, alles Geisteslebens zu fein, hätte leisten und erreichen sollen,
und dabei sehe, wie ivenig im'Verhältnis zu feinem Größenwahn
er bloß erreicht und geleistet hat, und erkennen muß, daß
Reformation nnd Revolution, Aufklärung und Liberalisinns die treibenden
Kräfle im politischen und kulturellen Leben geworden sind, so bestärkt
mich das immer mehr in meiner Abneignng gegen Rom, Die
Kirche kann nicht so, wie sie behauptet, göttlich scili, ganz abgesehen
davon, daß sie sich einer solchen anfänglichen Göttlichkeit durch
ihren Lebenswandel höchst unwürdig erwiesen hätte und fchon nus
innerer Wahrhaftigkeit diesen Anspruch aufgeben müßte, wie ich

sie jetzt wiederum und diesmal mit bessern Gründen aufgebe.

Es genügt mir vorlänfig, an Gott, Ewigkeit, die menschliche
Vernunft nnd das Gewissen zu glauben und darnach zn tun. Vor
der Hölle ist mir nicht mehr bange. Ich könnte jetzt so sterben
und vor Gott treten, ohne Furcht.

Und wieder liegt es wie. Schatten über meiner Zukunft, meinem
Leben. Einmal mußt dn doch herausrücken mit alle dem, deinem
Liberalismus und wieder in Gegensatz kommen zum Elternhaus. Dns
wird dir deine besten Manllesjahre verdüstern; Leid mußt du bringen
und freudlos, friedlos leben.

Aber ich kann nicht gegen mich felbst. Ueberall, wo ich hinsehe

in der mich umgebenden katholischen Welt, alles, alles ohne
Ausnahme Schein, Kirchenchristeutum, Formeln ohne Geist, gedankenlose

Gewohnheit, nirgends Nächstenliebe, gar Feindesliebe; daneben



— 474 —

die einzige Jagd nach dem Geld, Tand, Klassengeist, Mißachtung
aller sozial ticferstehenden Bevölkerung, der Arbeiter, Egoismus,
Materialismus. Meinetwegen. Aber die dem allem umgelegte Formel
des einzig wahren, alleinseligmachenden, unfehlbaren Christentums,
das empört mich.

Mir bleibt nichts Anderes, als Realist in des Wortes
nüchternstem Sinne zu sein. Das ist jetzt meine Lebensauffassung, ohne
nllen schönen Schein.

So beginne ich heute dns Studium von Chamberlains „Grnnd
lagen des l9. Jahrhunderts". Welch ein Buch! Dies sei vorderhand

meine Bibel; ich finde alles darin. So arbeiten, arbeiten nnd
etwas leisten wie der, das ist mein Ideal, Ja, ich bin dnrch
nnd durch Realist; aber als Seele brauche ich etivas vor mir,
über mir, ein Ziel, ein Ideal. Menschengeist! Und erst dn, Weltgeist,

Weltplaner, Gesetzgeber, Allwissender du. Ich fasse, ahne dich
wie nie znvor, Endlichkeit, Unendlichkeil! Hauch des Ewigen, du,
Menschengeist. Ich habe dich erlebt, gespürt, Weltgeist.

Ich arbeite taglich in Chamberlain; ich kann immer nnr
denken: Wie konnte ich früher so bodenlos borniert katholisch fein.
Jetzt bin ich frei. Eine Wonne für mich, in diesen „Grundlagen"
den Abschnitt: „der Kampf", „Empörnng gegen Rom" zu studieren.
Alles, alles habe ich unter Schmerzen nnd Freuden selber
tausendfach erlebt. Und „es gehört Leben dazu, um das Leben
'zu verstehen", wie Chamberlain sagt.

Wenn in kommenden kritischen Tagen Leute, uin mein Seelenheil

besorgt, mich fragen, lvarnm ich nicht Katholik sein tonne,
während doch so viele hervorragende Geister, die doch jedenfalls
gescheiter seien als ich, sich zur Kirche zu bekennen vermögen, so

werde ich antworten: Entweder sind sie nicht konsequent genng
nach außen; sind Katholiken aus Ueberlieferung nnd Erziehung,
aus Ueberzeugung und religiösem Bedürfnis; aber so, wie sie eigentlich

sein müßten, lücken- und bedingungslos jesuitisch-römisch sind
sie nicht, odcr wären sie nicht, ivenn sie alles zu Ende dachten,
Sie blciben in der Kirche, weil sie air dem nicht rühren, was
sie aus der Kirche treiben müßte; sie wären alle auch Modernisten,
Und mußte nicht ein Meycnberg es sich gefallen lassen, von, einem
Descurlins als Modcrnist verdächtigt zn iverden; hat man nicht
einmal letzthin in der katholischen Schmelz Stellung genommen
gegen die Modernistenschnüfselei? Und ist seit dem neueil Papst
Benedikt jener Descnrtins nicht frciwillig gegangen, iveil ihm diese

Richtung nicht mehr scharf genug ivar? Konsequenteriveise sollte man
eben in der Kirche, so wic er, püstlicher als der Pavst fein —
oder dann gehen.

Und die, ,die wirklich so find, die wenigen, die vom Jesuiten
geist, haben sich freiwillig, bewnßt und mit voller Absicht, be-

dingungs- und willenlos von Anfang nnd für immer, ill allem



— 475 —

und jedem einzelnen, Großen und Kleinsten, die Autorität bis in die

letzten Konsequenzen nnterworfen. Sie halten eine Disziplin des

Geistes nnd Willens, die den andern eben fehlt, trotzdem sie auch

zur Truppe gehören. Zu ihnen ivürde ich gehören und müßte ich

gehören mit der Notwendigkeit mnthemntischer Schlußfolgerung,
menu ich die kirchliche Autorität noch als göttlich und nn-
fehlbar ansehen könnte. Daß ich das nicht mehr kann, tue ich
mit demselben Rechte, mit dem jene, zu vier Fünftel disziplinierten
den letzten Fünftel ihrer persönlichen Meinung bewußt vder
unbewußt vorbehalten. Wir sind alle unr Menschen; wir können
raten und weinen, mehr nicht, und müssen nns bescheiden überall.
Aber wahrhaftig sein vor nns selber, das können, das müssen
wir. Ich achte jeden, der das ist.

Hie und da kommt wieder jene bleierne Schivere über mich
bei dem Gedanken, daß ich in nächster Zeit einmal brechen mnß
mit denen, die mir lieb sind ^ uni dcs Glaubens, uni des

Unglaubens willen, wie sie cs nennen werden,
Ostern! Meine Gewifsensersorschung und meine Osterbeichtc

habe ich gemacht; kein römischer Priester hat sie gehört: Mein Handeln

mag nicht immer richtig, meine Lebensführung nicht untadet-
Haft sein, so bin ich nicht schlechter geworden und gesinnt, bin
so gut wie früher. Mögen meine Anschauungen in vielem irren,
so kann ich doch nicht anders, als meinem besten Wissen und
Gewissen folgen; ich habe den guten Willen, nach der Erkenntnis
zu streben Und ein guter Menfch zu sein. — Ich glaube; ich glaube
an einen Gott so sicher wie an meine eigene Existenz. Ich glanbe
an das Göttliche im Menschen, das weiterleben wird über denr

leiblichen Menschen hinaus. Wie? Ich weiß es nicht; ich werde
es erleben. Unser Handeln darf nicht Willkür sein; es gibt ein
Gewissen, ein Recht, Gebote, die geachtet sein wollen.

Sonntagsglocken! Ich möchte ihnen folgen. Aber wohin? In
eine katholische Kirche jedenfalls nicht mehr; in eine altkntholische
ebenso wenig, ihre Zeremonien nnd Dogmen existieren jedenfalls
ebensowenig

'
kraft göttlichen Rechtes als die römischen. Jn eine

reformierte Landeskirche eintreten mag ich auch nicht; ich mag mich
nicht jetzt an Formen gewöhnen, die doch nnch Menschenwerk
sind, und den orthodoxen Protestantismus könnte ich so ivenig
bekennen als den Alt-Katholizismus. Zudem fehlt mir jede Absicht
gegen die katholische Kirche; ich verdanke ihr zn viel, um sie hassen

zu können und denke — trotz allem — zu hoch von dem, was
an religiösem Leben iN ihr ist nud wirkt, als daß ich sie nicht
dulden und mich einer neuen Ausschließlichkeit verschreiben kvnnte.
Und überdies! Gibt es uicht auch in der protestantischen Welt
jenes Kirchenchristentum, das dcm katholischen gleich ist ^ vielleicht
mit dem Unterschiede, daß viele Theologen und Laien mit mehr



— 476 —

Freimut das gestehen und zu überwinden snchen? Und dn ich
fofort zu denen gehören müßte, käme anch gleich ivieder die Ge-
wrssensfrage: „Und ivas bist denn du selbst für ein Christ?" Nnd
iveil ich da jetzt nicht vor mir bestehen könnte, so ivill ich nicht
in neue Widersprüche mich begeben. Es scheint mir fchon Widerspruch

genug, praktisch in einer Gesellschaftsordnung zu leben und
sie erhalten helfen, die ganz und gar nicht christlich ist; ich brauche
mich nicht noch ostentativ zu einer Christengemeinde zu bekennen.

Aber es ist demgegenüber erfreulich zu sehen, wie alle großen
Bewegungen der Weltgeschichte, die von einem unmittelbaren
Erfassen dcr Evangelien ausgegangen sind, einen demokratischen
Charakter zeigen, wenn sie ihn auch leider in der Folge mehr bloß
im Geiste weiterexistieren lassen als in Wirklichkeit.

So bleibt mir vorlänfig nichts Anderes, als einfach Mensch
zu fein. Wie, verschieden in dcr Gcsinnungsrichtnng sind die beiden,
ivenn ihr praktisches Verhalten ivohl häufig ans dasselbe hinauskommt.

Dcm Christen erscheint alles von oben herab; für ihn steht
am Anfang Gott nnd Gebot. Alles Lcben ist ihm nnznlängliches
Nichts dagegen. Der Mensch geht ans von der Natur, ihren Kräften
nnd seinen Fähigkeiten, Trieben nnd Anlagen und erstrebt daraus
sein Glück, schafft sich seine Ideale, denen cr folgt nnd adelt fich
selbst. Er ficht von nicken nach oben. Ihm gefällt Kraft nnd
Freude, nicht das schwächliche Scnfzen inr Jammertal.

Aber wie stellt dieser Mensch sich mit sciner Moral dcr Kraft
und Freude zum Leiden? Da ist der echte Christ ihm Wohl
überlegen. Das Leiden, ivie es kommt, ivie es den Menschen vvn
außen faßt und ivie cr es selber sich schafft? Er kann cin Stoiker
sein und cs ignorieren, ivenn er's vermag. Aber ob er damit
irgend etwas an sich nnd der Welt gebessert hat? Aber Habens
die Christeil getan bis heute?

Wieviel mehr als alle Dvgmen, Beichten und Kirchenlieder
könnten die drei Ehrfurchten, voil denen Goethe, spricht, das Glück
der Menschen begründen helfen, und unter ihnen die Lehre von
der Ehrfurcht vor sich selbst, die von selbst zur Würdigung des

Mitmenschen führt.
Auf einein Acker hackeil gebeugt über ihren Karst Landleute

den Boden auf ^ Arbeit! Sic soll ein Flnch sein? Nein, sie
ist Glück! Wirklich ganz? Nicht der Mensch, ivenn er arbeitet; der
Mensch, ivenn er vvn seiner Arbeit sich erhebt, seines Wirkens
seiner selbst sich bewußt wird, cr ist glücklich, Mensch, arbcitc
nnd sinne!

So wenig als Dogmen, ist die Wissenschaft im Stande, den
Menschen gut zu machen und zn erhalten. Es kommt vielmehr auch
für den Menschen darauf cm, wie er gesinnt ist und ob er die

Kraft habe. Aber das hat mit Glauben und Wissen gleicherweife



477 ^
wenig zu tun; nur insofern das Erkennen des Wahren und das
Erleben des Göttlichen in uns eirle Stimmung erzeugen und die
Gesinnung befruchten, wirken fie mit. Diese Kraft aber ist ebenfalls

in uns zugleich mit der Fähigkeit, fie zu mehren. Das ist
die Kraft, nach der Hilty fragt (Ewiges Leben) und die er so

gänzlich verkennt. Woher sie komme? Denke sich jeder die Urgründe
des Seins, wie er mag. Genug für die Lebensführung, daß sie

ist und wachsen und zu einer fast absoluten Macht iverden kann,
„Da-? Himmelreich ist innwendig in Euch," Merkwürdig, dieses
Wort des Edelsten aller Menfchen hntte ich bisher gar nie
gehört; aber es gibt kein anderes, das etwas Besseres sagte; ili
ihm liegt die Snmmc und der Urgrnnd aller Sittlichkeit; der
Quell ist es, aus dem allein alle Lebensweisheit fließen kann,
nnd ist zugleich die Höhe, ans der nllc Wege hinführen, Wenn wir
diese Wege gehen, kommen wir zum cdclir Menschen, zum Gotte
in und dem anßer nns, dcr das Göttliche in uns hineingelegt.

Und wenn ivir ihm nahegekommen sind, ob wir dann wvhl einst
plötzlich aufhören werden? Ich weiß es nicht; ich hoffe, daß dem kein
Ende sein iverde. Die Natur läßt ja nichts verloren gehen; sie kann
es gar nicht.

Komme ich aber aus diesen Sphären des Himmelreichs in uns
ivieder zurück auf diese Erde mit ihrer Realität, ihrem brutalen Egoismus

im Streben nach dem Erfolg, sv fühle ich wohl, wie sofort
wieder jene zivei Dinge ivie Pole unvereinbar einander im Menschen
entgegenstehen, von denen auch die christliche Lehre spricht, und daß
auch dem Menschen nichts bleibt, als ganz dem einen oder dem andern
zn folgen oder zivischen beiden hin- nnd hergeworfen zil iverden, wenn
ihm Halbheiten nicht genügen.

Setzen ivir also keine absvlnte Gegensätze in die Welt, die
entweder weltentrückte Schwärmer oder Pessimisten und pure Materialisten
schaffen müßten; setzen wir vielmehr das Streben nach dem Ziele ein,
und halten uns an das, mas nns ivirklich zll erreichen möglich ist, sv

iverdcn wir zur Ruhe kommen.
Dieses rnhige Gleichgemicht für alle und für immer zu schaffen,

scheint das Ziel der Weltverbesserer zu allen Zeiten und heute wieder
zu seiu. Ob sie damit nicht den Todesschlaf der menschlichen Gesellschaft

herbeiführten? Aber das Leben wird stärker fein, und das
Gleichgewicht fchon wieder stören. Und es ist wohl gut so.

Wir Menschen werden immer, so lange wir leben, aufsteigen
nnd lins erheben, fallen, ivieder aufstehen, bergan gehen, stürzen, uns
erheben, abwärts gehen, nuten stehen, und wieder empvrklettern zn
den geschauten, sonnigen Höhen, bis wir verzweifeln, oder nns ergeben
und müde endlich uns hinlegen, um auszuruhen vvn diesem Leiden
nnd Streben, die unser bestes Teil sind. Eivig ivird der Zwiespalt
sein zwischen dem, was sein sollte und dem ivas ist, heißen dic Namen



— 478 —

wie immer sie mögen. Wo ist die Kraft ihn ganz und für immer zu
überwinden? Ich habe sie nicht! Die Gnade? Ich kenne sie nicht.
Und der Christ, der sie hat, erzeugt er sie selbst, oder schenkt ste ihm
Gott ohne sein Zutun? Warnm? Die Egoisten, die sie haben,
besitzen und dran sichs genügen lassen! Sie leben gelinde. Uns Menschen

aber nicht die Ruhe, sondern die Tat!
Uns Menschen vor allem die soziale Tat! Ich bin kein Sozialist.

Aber ivie man im Zeitalter der Reformation den lebendigen Christus
auf Erden wandelnd sich dachte und ihn der alten Kirche und ihrer
Geistlichkeit entgegenstellte, so bin ich sicher, heute den lebenden und
auf Erden wandelnden Christus nicht auf der Seite derer zu finden,
die im Anto zur Kirche fahren, wohl aber als Fürsprech aller derer,
die unter der seelenlose,: Härte von Kapital und Maschinen leiden und
entbehren, körperlich weniger, als an ihrer Seele leiden und betrogen
werden um die Freude, die sie haben könnten.

Gestern sah ich zerlumpte Kinder; ich brauche sie nicht zu schildern.
Nicht einmal gewaschen und gekämmt waren sie. Es wollte mir schier
das Herz abdrücken in der schönen Frühlingsnatur. Da taten sich

mir die Fragen auf, eine nach der andern: Was und wer ist Schuld
an solcher Sünde? Wer find die Eltern, wo und wie wohnen sie;
wie lang und wie früh am Morgen schon müssen sie an ihre
Proletarierarbeit gehen; was verdienen sie? Und macht sich der Fabrikbesitzer

kein Gewisfen daraus, daß die Kinder seiner Arbeiter so leben
müssen. Und wo sind die, die ihm ins Gewisfen reden oder es sollten?
Aber da glaube ich mich zu erinnern, daß man's bei vornehmeren
Leuten den Pfarrern schon übel nimmt, wenn sie predigen, man solle
die Dienstboten anständig behandeln. Wie viel Schuld aber liegt,
trotz den drückenden Verhältnissen an der Nachlässigkeit der Eltern?
Und mie weit ist auch diese wieder zu entschuldigen? Oder haben
vielleicht die Gewerkschaften den wohlgemeinten Maßnahmen des
Fabrikbesitzers Widerstand entgegengesetzt mit Spott und Hohn und
böswilliger Verdrehung? Und wo ist da der Ausweg?

Wie ich höre, gibt es in dieser vielgerühmten Schweizerstadt und
unter unsern „gesunden" sozialen Verhältnissen, die nicht im entferntesten

mit ausländischen Großstädten verglichen werden dürfen, da

gibt es ein großes altes Holzhaus, bewohnt von 64 armen und ärmsten

Familien, Zu einer Wohnung gehört je eine dunkle Küche und
ein größeres Zimmer als Eß-, Wohn-, Schlaf- und Arbeitsraum für
Mann, Frau und Kinder. Wer das hört und entrüstet stch nicht,
dem fehlt das Gewissen, mag er sonst nvch so gerecht sein. Aber das
ist eine der größten Schwächen unserer charakterlosen Zeit, daß sie die

Fähigkeit nicht mehr aufbringt, sich zu empören und im heiligen Zorne
zu handeln.

Gehe ich heute früh durch den kalten Wintermorgen und sehe

zwei frierende Kinder eine allerchristlichste Zeitung vertragen, „Wann
sie jeden Tag aufstehen müßten?" „Um fünf Uhr!" Schulpflichtige



— 479 —

Kinder im Winter Tag für Tag in den dunkeln kalten Morgenstunden
von Haus zu Haus Zeitungen vertragen, nicht einmal tüchtig, wie
sie's haben sollten, zn essen dazu! Mau fühle rmd gestehe: Wer ein
edler Mensch sein will, muß fchon um der Kinder willen mitcm-
kämpfeu helfen gegen die Schaden unserer Gesellschaftsordnung. Was
haben wir denn überhaupt sonst noch Gutes zu tun? Was für eiueu
andern Sinn können wir sonst dem ganzen finnlosen Wirtschaftswirrwarr

unseres Fabrik- und Börsenzeitalters geben? Wer heute
nicht alls innerem Antrieb mithilft air der Hebung der sozial
Gedrückten und Leidenden, dessen Leben ist sinnlos, gottlos, mag er svnst
tun und leisten, was immer oder egoistisch dem Genüsse Gvttes sich

hingeben in Andacht, Stimmung und Gebet.

Ist nicht unser ganzes Leben eine Schuld? Alle Kultur ist
erkauft durch die Ausnutzung breiter Massen; dadurch allein, daß wir
teilhaben an dieser Kultur, begehen wir ein fortwährendes Unrecht,
an dessen Sühnung wir beizutragen haben, wenn wir es nicht
vermeiden können oder wollen. Sonst verdienen wir weder Christen
noch Menschen zu heißen. Mit einem vergrämten, freudlosen Leben,
Blutarmut und Bleichsucht, Unterernährung, Siechtum uud srühen
Tod bezahlen die einen das Glück der andern. Irgendwo im Leben
der menschlichen Gesellschaft gähnt ein fressendes Ungeheuer und
verschlingt Tausende und Millionen mit Leib und Seele. Ich glaube,
das ist jener brüllende Löwe, von dem es heißt, er gehe umher, zu
suchen, wen er verschlinge. Das ist Satan! Wir leben in einer
furchtbaren Dvppelseitigkeit, von der uns grauen muß, wenn sie nns
sichtbar und bewußt wird: Das ist das verschleierte Bild von Suis.

Was sollen wir da tun? Dürfen wir noch sprechen und tun:
„Selig, wer sich vor der Welt ohne Haß verschließt, einen Freund am
Busen hält und mit dem genießt?" Nie mehr! Aber ändert sich das
alles, wenn ein zur Freude geborenes Menschenherz sich in dieser
Erkenntnis zergrämt, und ein zum Licht verlangendes Menschenauge fich
in Anblicke dieses Dunkels verdüstert? Aber sind Freude und Licht
nicht auch Wirklichkeiten? Darum, sei dir selber eine Welt, lebe nnd
glaube, und lebe deinem Glauben an kommende, bessere Zeiten.
Kommende? Zu schaffende! Wo sind ihre wahren Propheten, und wo
das auserwählte Volk?

Das ist das Beste in uns, das Unstillbare, und das ist das
Salz unseres Lebens: der Rest, der uns zum vvllen Glücke noch fehlt,
uns allein und uns allen.

So entsteigt denn aus mancher Leere und Oede des Daseins
die Sehnsucht empor und blüht wie ein Wunderbaum, An ihr reift
die Erkenntnis, daß das Menschenleben nur Sinn und Wert hat,
wenn es in irgend einer Form aus etwas Unbeschränktes und
Feststehendes, Ewiges bezogen wird. Mag vielleicht, wie einige meinen,
diese Beziehung nur durch den Menschengeist selbst gemacht werden



— 4«0 —

und nur in ihm, sonst nirgends als Wirklichkeit existieren, genug, daß'
es da ist und zu wirken, zu erheben und dauernd zu beglücken
vermag. Wir bleiben deswegen nach wie vor in unserer Beschrankung
und werden wohl weder besser noch schlechter durch jene Erkenntnis
allein. Aber der Gedanke, daß dieses unser Dasein nicht das letzte

Bewußtsein seiner selbst in sich trägt, sondern getragen mird von einem
höhern, allumfassenden Bewußtsein, kann uns retten aus dem
verzweifelten Gefühl unseres Ungenügens und uuserer Unzulänglichkeit;
er läßt uns unser Teil auf uns nehmen und zuversichtlich sein. Ja,
weit entfernt, unserem Selbstbewußtsein zu nahe zu treten und uns
herabzudrücken, befreit uns diese Einsicht von nnsern eigenen Fesseln,
uns selbst, und dem menschlich-irdischen Wesen, das wir anhaben und
dem wir dienen müssen; denn wir wissen, daß seine erbärmliche
Herrlichkeit nicht das Letzte und Oberste ist, was es gibt, wie einige
rühmen, nnd mir wissen, daß es eine höhere Macht gibt, dem unser Erdenwesen

seinerseits gehorcht. Ihr dient es; ihr dienen wir, wenn wir ihm,
unserm beschränkten Wesen dienen mit seiner Tyrannei, in der es uns
festhält. Unerträglich wäre diese Tyrannei, und von uns werfen müßten
wir sie; denn vor ihr könnten wir nicht freiwillig imd gern wie der
Wurm im Staube kriechen, oder gar sie verehren und schweigend
hinnehmen und denken: es sei so gut. Zu erbärmlich sind wir nns oft;
unerträglich, wenn wir nichts Höheres wüßten? Ob es wirklich ist?
Das ist seine Sache! So sind mir mieder frei, anch ihm gegenüber,
indem wir es auf sich selbst beruhen lassen.

Wenn lvir uns so recht einsam fühlen, dann kommt uns unser
ganzes Getriebe und Schaffen vor wie eine Uebertönung vvn etwas
viel Schönerem, was verborgen ist, und in der Stille nur laut wird,
kommt das Sehnen aus aller Begrenzung hinaus in ein Reich reinen
Bewußtseins, reinen Gefühls, reiner Seele. Dann gelangen wir zum
Urgrund unseres leiblichen und geistigen Seins, sind selig wie die
Kinder und dürfen vhne Scham in kräftigen Mannesjahren singen:
„Lieber Vater, hoch im Himmel, merk auf deines Kindes Flehn! Laß
uns heut und alle Tage, Herr, in deinem Segen stehn!"

Ihr nennt ihn den Herrn der Heerscharen; aber sicher ist dieser
Gott von Menschengestalt. Wenn wir diesen nicht glauben, sind wir
noch keine Gottesleugner, sv wenig als wenn wir Mars nnd Apollo
nicht glauben. Denn es gibt einen Gott; aber er ist viel zu geheimnisvoll,

als daß wir von ihm etwas sagen, viel zu hoch, als daß wir
ihn herabziehen, viel zu heilig, als daß wir mit ihm handeln könnten,
wie Ihr es tut. Sagen wir damit, daß wir Gott einen guten Mann
sein lassen? Wir stnd so durchdrungen voir ihm ivie Ihr, und wenn
es Euch um Worte zu tuu ist, ist auch er ein persönlicher Gott, nicht
ein sächlicher. Aber wir entweihen ihn nicht durch Geschäfte, die wir
mit ihm hätten; wir rufen ihn nicht an um unser irdisches
Wohlergehen und das Gedeihen der Mammonsinstinkte. Er ist uns ivohl



— 481 —

der Gott des Gewissens nnd einer sittlichen Ordnung unter den

Menfchen; aber wir rufen ihn nicht an als den Hüter einer
Gesellschaftsordnung, die brutal sagt: „Es ist recht, daß die einen Herren
und die andern Knechte seien, sondern sühlen ans ihm die Kraft uud
die Pflicht, für eine kommende Zeit zu arbeiten, wo der Mensch den
Gegenstand jener Ehrfurcht bedeutet vor dem, was neben uns ist.
Wir verehren ihn wohl als den Keimer der Saaten nnd danken ihm
dankbar fürs tägliche Brot, Aber wir glauben nicht, Mißwachs und
Senchen durch Bitten und Flehen von uus abwenden zu können.
Denn hinter Regen und Sonnenschein, Wachsen, Gedeihen, Leben,
Krankheit, Sterben und Tod steht er viel zu geheimnisvoll, so daß
unser Erkennen all das sehr wohl dem Gang des Naturgemäßen und
unserer eigenen Tat der Abwehr und Fürsorge überlasten kann.
Aber damit inthronisieren wir keineswegs die Natur mit ihrem Stoff
und Gesetz oder gar den Menschen mit seinem Witz auf den Thron
des Allerhöchsten, Wir bekennen damit nur, daß wir still verehren,
was wir nicht erkennen, und in dieser Beschränkung tnn wollen, so

viel wir können, was er uns eingibt.

Zum erstenmal in meinem Leben komme ich endlich dazu, mit
der Bibel, dem Alten Testament mich zu beschäftigen. Was einem da
die katholische Kirche in der Jugend vorenthält! Eine neue Welt fängt
hier an sich vor mir aufzutun und hält mich iu ihrem Banne, mehr
erst im Vorgefühl ihrer Erhabenheit. Diese Propheten, ivas sind das
für Gestalten, Geister und Mächte; was für ein Mut ist in ihnen,
den Königen die höhere Wahrheit zu sagen, sich einzusetzen für jene
unsichtbare Macht der Gerechtigkeit und Wahrheit, der auch die Mächtigen

dieser Erde gehorchen müssen, soll nicht Menscheuschicksal und
Menschenwürde wie Gewürm im Kote vor ihnen kriechen und unter
ihren Tritten sich krümmen und zerquetscht werden, Wv wäre es

hingekommen mit der Menfchheit, wenn Despotismus nicht diese

Beschränkung durch Geistesmacht gefunden hätte! Hellas, deine Freiheit
und Schönheit, hätte die Menschen nicht gerettet, und dem Wahnwitz
rönnscher Cäsaren zu widerstehen war Rvmertugend unvermögend.
Prophetenmnt hat den Einzelnen gerettet nnd ihm seine Rechte gewahrt.
Und was für Erleuchtung erstrahlt aus dem Propheten Jesaias! Was
ist der griechische Mythos für ein Spielzeug dagegen, gegen die
sittliche Kraft des Prophetenglaubens und feine Leidenschaft. Sie besaßen
den Gott, den sie in die Tat umsetzten. Den haben wir nicht mehr,
ob wir uns gleich Christen nennen vder znr Humanität uns bekennen.

Es gibt ein Chriftentum und eine Humanität, die sich außerhalb
des Wirtschaftslebens stellen, das den Menschen nicht bloß nährt, kleidet
und wohnen läßt, sondern den Reichtum und das Elend schafft und
den einen zu Knechten der andern macht. Wie übel ist es bestellt um
solche Religion und solchen Idealismus. Wie viel übler aber steht es noch

um jenes Christentum, das zwar in der Welt steht, aber stch mit ihr



— 482 —

arrangiert hat, um diesen geschäftsmäßigen Ausdruck zu gebrauchen. —
Aber seien ivir wieder gerecht und anerkennen wir, wie viel reine
Werte jeuer Verzicht aus die Welt fchaffen kann, und wie viel
Heilendes von ihnen schon in die kranke Welt schon gekommen ist. Und
bedenken wir auch, was es heißt und wie viel es schon darstellt, in
dieser Welt nnr schon einigermaßen die sittliche Tat des Christentums,
die Nächstenliebe, erfüllt zu haben. Aber nur um ihrer vollen
Erfüllung willen dürften nur uns Christen nennen; es gibt nicht
verschiedene Grade: deutlich und klar heißt es: „Wenu du mir nachfolgen
willst, sv verkaufe alles was du hast und gib es den Armen". Ich
glaube kaum, das darüber so viel gepredigt wird, als die Schärfe
dieses Gebotes erforderte. Und doch märe seine Erfüllung allein das
Kriterium desjenigen, der es wagen dürfte, sich Christ zn nennen.
Wir andern alle, die wir das weder können noch wollen, nennen wir
uns nicht nach ihm. Nicht darum handelt es sich, ob bei allgemeiner
Erfüllung dieses Gebotes die Welt bestehen könnte oder nicht, nur um
die Ehrlichkeit gegen sich selbst rmd andere, um die Selbsterkenntnis.
Von da zur Tat! Dann werden stch alle stnden, die guten. Willens
sind, und ihnen ist der Friede verheißen, den sie haben.

Der Mensch und sein Gott! Das göttliche Wesen ist, wie
es ist, unabhängig von den Vorstellungen und Begriffen, die wir
uns von ihm machen. Aber wir können es nicht so auf sich

beruhen lassen; nur müssen es denken, wollen es fühlen; es drängt
uns zu ihm. Alle unsere Vorstellungen von ihm sind gleich wahr und
wichtig; denn sie vermögen doch immer nur ein Teilchen von ihm zu
erfassen. Ihm ganz zu gehören, ist nnser unstillbares Sehnen, ihn
ganz in die Tat umzusetzen, unsere unerfüllbare Bestimmung, daran
uns zu freuen nnd zu leiden unser Los, uns daran zu erheben unser
Adel, und der Sinn und Wert unseres Lebens ist es, mit dem
Ewigen verbunden zu sein und im Unendlichen zu enden. Das
schönste Wort hat Augustin gesprochen:

„Du hast uns zn dir hin geschaffen, und ruhelos ist unser Herz
in uns, bis daß es Ruhe finde in dir, o Gott."

«unckcdau.
KSNlemm in winterthur. Als Beauftragte eines Kreises von

Deutsch- und Welsch-Schweizern, denen die religiösen und fozialen
Aufgaben der Gegenwart viel Not bereiten, möchten die Unterzeichneten

sich hier zum Worte melden. Wir wissen, daß viele Einzelne
heute erfüllt sind vom gleichen Suchen und Sehnen, vom gleichen
Glauben und Hoffen wie wir, und daß diese Einzelnen darauf
warten, gerufen zu werden. Der Ruf kann und wird nur von Gott
kommen. Aber es ist unsere Pflicht, einander zu finden, zu stärken
und vorzubereiten, gemeinsam auch Dinge in Angriff zu nehmen, die


	Von der katholischen Kirche zu Gott (Schluss)

