
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 12 (1918)

Heft: 9

Artikel: Heiligkeit und Liebe

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134344

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


418 —

«eiligkeit una riebe.
Ich bin gekommen, ein Feuer

anzuzünden auf Erden, und wie wollte ich, cs
brcnnete schon, Luk. IL, 49,

Triebe Zuhörer! Das Thema, das schon in normalen Zeiten jedem
ernsthaften Menschen schwer zu schaffen macht, das aber in diesen
Kriegsjahren soznfagen das Thema, das Thema der Themen,

geworden ist und den Hauptgegenstand unserer Beobachtung und
Ueberlegung, nnserer Schmerzen und Zweifel bildet, ist die ungeheure Macht
des Bösen. Wie ein alles überflutender Strom wogt es daher; in
großen und kleinen und kleinsten Formen und Bildern stellt es sich

uns jeden Tag dar. Es blickt uns an aus den Blutströmen der
Schlachtfelder und der Druckerschwärze der Zeitungen; es verknüpft sich

sozusagen mit jedem Bissen, den wir essen; es geht als schamlos freche
Lüge und als im Stillen schleichende Verleumdung durch Stadt und
Land; es ist die Luft, die wir atmen müssen, es ist, wie wir vielleicht
richtiger sagen, ein Feuer, das alles verzehren will, was Gutes,
Großes und Reines in unserer Welt lebt, ein von tausend Dämonen
geschürtes Höllenfeuer, das immer höher auflodert. Sollte es nötig
sein, davon noch ausführlicher zu reden?

Gewiß nicht! Aber aus dieser uns nur zu bekannten Tatsache
steigt ein Problem auf, das jeden von uns, auch die Allerjüngsten,
schon in den gewöhnlichen Zeiten mehr oder weniger beschäftigt hat,
jetzt aber entsprechend der fo furchtbar groß und deutlich gewordenen
Offenbarung des Bösen unter uns immer brennender wird. Als
Menschen, die an das Gute glauben und ihm dienen wollen, als
Jünger Christi und Bürger des Gottesreiches, die wir sein möchten,
fühlen wir uns aufgefordert, das Böse zu bekämpfen. Ja, wir
müssen es hassen. Oder sollte etwa ein Christ, der ja nach dem
Wort Jefu unter Umständen um Christi und des Evangeliums
willen auch Vater und Mutter, Bruder und Schwester hassen soll,
nicht das Böse hassen müssen?- Man kann nicht zweien Herren dienen,
wer Gott liebt, der muß feine Feinde hassen. Sollen wir zum Beispiel

nicht den Krieg Haffen? Und wenn den Krieg, dann doch wohl
auch alles, was den Krieg hervorruft und stützt, also den Egoismus,
den Mammonismus, den Machtdrang, den Haß selbst? Dann müffen
wir aber urteilen und richten, und zwar Sachen und Menschen.
Wir müssen uns erheben gegen gewisse Methoden des Krieges; wir
müffen protestieren gegen die systematische Hinmordung ganzer Völker;
wir müssen uns empören gegen Lüge, Wucher, Ausbeutung aller Art.
Wir müssen fragen, wer die Schuld hat am Ausbruch des Krieges
und an seiner Fortsetzung; wir müffen Gerechtigkeit verlangen

An einigen
Akademische Predigt, gehalten in der Kirche zu Oberstraß, am 7. Juli 1918.

igen Stellen ein wenig weiter ausgeführt.



— 419 —

und Wahrheit. Ja, wir müssen im Kampf gegen das Böse aller
Art, nicht bloß das im Krieg erscheinende, wohl noch weiter gehen
bis zu Ekel und Verachtung. Als natürlich empfindende
Menschen können wir gar nicht anders, als besonders vor dem Bösen
in Form der Gemeinheit Abscheu zu fühlen, und je edler ein Mensch
selber ist, desto stärker muß dies Gefühl sein. Oder kann ein
aufrichtiger Mensch anders, als Lüge und Heuchelei schändlich zn finden?
Kann ein reiner Mensch anders, als von gewisfen Formen des Lasters
sich mit Ekel abzuwenden? Gibt es nicht eine Bosheit, die anf uns
wirkt, wie ein giftiges Reptil, nnd eine Gemeinheit, die uns anmutet,
wie übelriechender Unrat? Ist nicht unsere erste und natürlichste
Regung, das Reptil zu zertreten, von dem Unrat uns mit Verachtung
abzuwenden? Ueberhaupt: ist nicht allen Formen des Bösen
gegenüber die einzig richtige Haltung des Jüngers Christi wie des echt
empfindenden natürlichen Menschen die des Kampfes bis aufs Messer?
Heißt es nicht von dieser Macht, daß sie uns in die Ferse stechen, wir
aber ihr den Kopf zertreten follen? Kurz: ist nicht die äußerste nnd
unbedingte Energie gegen das Böse eines der wichtigsten und
unentbehrlichsten Merkmale eines Gottesmenschen nach dem Bilde Christi?

Wenn uns so das Böse verhaßt ist, wo es uns entgegentritt in
Dingen und Menschen, die wir als Gegner betrachten, fo wird es uns
vollends ein Schmerz, ja eine Qual, wo wir es bei solchen antreffen, mit
denen wir eng verbunden find. Hier empfinden wir es beschämt als
eine Schande für uns selbst. Wir wissen auch, daß es den geliebten
rmd verehrten Menschen zum Schaden gereichen muß. Wir wissen,
daß es, wenn sie vielleicht Vertreter einer wichtigen oder gar großen
Sache sind, diese selbst heruntersetzt. Darum flammt hier das Feuer des

Zornes über das Böse besonders hell auf. Es wird vielleicht genährt durch
den Brennstoff einer Eigenliebe, die in diesem Falle doch wohl zu
entschuldigen ist. Aber es kann anch aus reiner Liebe stammen. Ja, es
kann aus dem Gefühl einer besonders tiefen Verantwortlichkeit
entstehen. Denn wir können uns allfällig, wenn auch ohne viel Recht,
sagen, daß wir für das Böse, das in unserem weiteren Lebenskreist,
in Gesellschaft, Kirche und Staat, vielleicht gar in der fernen We?t
draußen geschieht, nicht haftbar seien, aber für den engsten Kreis, den

Familie, Freundschaft, Mitarbeiterschaft bilden, gilt dies auf keinen

Fall. Hier sind wir verantwortlich, hier haben wir das Rechte
unerbittlich zu vertreten und das Unrechte ebenso unerbittlich zu
bekämpfen. Je mehr wir im allgemeinen für die Sache des Guten
eintreten, desto ernster ist die Pflicht, es in unserem besonderen
Kreise zu verwirklichen, je mächtiger und wuchtiger unser Kamps gegen
das Böse in der Welt ist, desto schlimmer müßte die Niederlage sein,
wenn es uns da besiegte, wo wir seiner doch am ehesten Herr werden
sollten. So ist es denn auch im Sinne des neuen Testamentes, wenn
von dem Jünger Christi gerade für seinen engeren Lebenskreis die

größte Energie gegen das Böse gefordert wird. Paulus hat mit



— 420 —

leidenschaftlicher Schärfe eingegriffen, wenn sich in seinen Gemeinden,
diesen Gemeinschaften der Christus Geheiligten, etwas Faules zeigte;
es heißt einmal, wer seine Hausgenossen nicht versorge (und dieses

Versorgen ivird doch wohl auch auf das Geistige anzuwenden sein!),
der sei schlimmer als ein Ungläubiger.

Aber gerade an dieser Stelle erhebt sich sofort mächtig und
schmerzlich das Problem vor uus. Wer von uns meiß nicht nn
Menschen, die ihm lieb und teuer sind, und für die er irgendwie die

Verantwvrtuug mitträgt, schwache Stellen, Mängel, Gefahren — der

Freitnd am Freund, der Gatte am Gatten, der Bruder am Bruder,
die Schwester an der Schwester? Du weißt, daß dit eingreifen solltest,
weil sonst Unheil erwachsen kann — aber ist die Sache nun so leicht?
Wenn du es tust, kannst du es dann auf die rechte Weise tun?
Wirst du nicht, wenn du es auf falsch e Weise tust, den Schaden nur
mehreu und das Unheil, das du bannen wolltest, erst recht
herbeiführen? Könntest du nicht dich irren nnd Unrecht tun? Würdest du
den Andern, wenn du seine Fehler so aufdecken wolltest, daß er sie

sehen müßte, uicht vielleicht zerbrechen? Und würde nicht die Liebe
Schaden leiden, vielleicht gar entzwei gehen? Ueberhaupt die Liebe!
Würde solches Handeln nicht gegen die Liebe streiten?

Damit kvmmen wir wieder zu dem allgemeinen Problem. Gegen
die Forderung, daß wir das Böse hasseir und bekämpfen sollen, erhebt
sich gewaltig die entgegengesetzte, daß wir als Jünger Christi nicht zum
Hassen und Kämpfen, fondern zum Lieben und Heilen berufen seien.

Zweifellos ist die Liebe das höchste Gesetz (wie man sagt) des Gvttesreiches,

sie und nicht der Haß gegen das Böse ist das „neue Gebot",
woran man die Jünger Jesu erkennen soll. Wenn man aber mit den

Augen der Liebe in die Welt schaut, dann nimmt auch das Bild des

Bösen eine andere Gestalt au. Wir fangen an, das Böse und die

Bösen zu entschuldigen statt zu beschuldigen. Wir fragen zum Beispiel

nicht mehr darnach, welches Volk oder welche Regierung am
Weltkrieg die größte Schuld trage. Einerseits sind sie alle schuldig
und anderseits sind ihnen allen Milderungsgründe zuzubilligen. Sie
sind weniger durch ihren bösen Willen, als durch die Uebermacht
gewisser Verhältnisse in den Krieg hineingetrieben worden. Sie hassen

diesen im Grunde alle. So verhält es sich aber mit dem Bösen
überhaupt. Der Mensch ist im Grunde nicht selbst böse, er ist bloß dem

Bösen verhaftet. Von rein weltlichen Gesichtspunkten aus kann man
sagen, er werde in seinem Tun, wenn nicht ganz und gar, so doch

vorwiegend durch das bestimmt, was man etwa das Milieu nennt: durch
die Last der Vererbung, die Erziehung, die Jugendeindrücke, die
politischen, sozialen und kulturellen Verhältnisse. Diese müßte man also
anklagen — aber sind sie nicht selbst wieder das notwendige Ergebnis
einer notwendigen Entwicklung? Religiös betrachtet, kann man sagen,
sie stünden unter einem Bann des Bösen, von dem sie nicht
loszukommen vermöchten, aber sie litten und seufzten unter diesem Bann



— 421 —

und verdienten nlsu nicht Haß nnd Zorn, sondern bloß Verständnis
nnd Mitleid. Freilich bliebe ja scheinbar der Ausweg offen, daß cs
nicht gelte, die Bösen zu hassen und zn bekämpfen, sondern das Böse,
uud dies mochte grundsätzlich betrachtet ganz richtig sein; aber ivie
kann man das Böse bekämpfen ohne seine Träger mit zu bekämpfen?
Wie kann man das Gemeine verabscheuen und den Gemeinen ehren?
Erheben sich nicht einfach gcgcn dicfe ganze Forderung des Kampfes
und Hasses jene größten Worte des Evangeliums, daß wir uicht
widerstehen sollen dem Bosen, sondern dem, der nns auf den rechten
Backen schlägt, nnch den andern Hinhalten, und daß wir nicht richten
svllen, auf daß ivir nicht gerichtet würden? Kurz: erhebt sich nicht
gegen jede Znmntnng des Hasses und dcr Verachtung allgewaltig die

Liebe, die allein vor Christus bestehen kann?
Aber wie — ivenn wir nnn versuchten, diesen Weg zu gehen

und ihn allein, ivenn wir all unser natürliches und ethisches Empfinden
überwänden iind nns zu dcm Hochland dieses religiösen Hervisrnus
erhöben, märe dann das Prublem ivirklich gelöst? Wäre die Folge
nicht eine sittliche Knochcnermeichung, ja eine eigentliche Fäulnis?
Würde nicht nnter dem Schutze der Sentimentalität die Brutalität am
besten gedeihen? Fehlte dann nicht allem Lcbcn das scharfe Salz?
Würde nicht das Christentum eiu wertlos Ding? Und käme nicht
in unsere engeren persönlichen Verhältnisse ein Geist der Unwahrheit
hinein, der die Liebe schließlich viel gründlicher zerstören inüßtc, als
die offene Vertretung der Wahrheit? Denn nicht wahr, das wissen
wir dvch auch Alle, daß nichts so geeignet ist, die Liebe zu
untergraben und im Kern zu vergiften, wie Mangel an Vertrauen und
Offenheit? Nichts erweist sich auf die Länge als so verkehrt, wic
eine Liebe, die aus Angst für die Liebe das Rechte nicht tut. Sie
mag manchmal nicht bloß Schwächlichkeit seiu, sondern geradezu
heldenhafte Formen der Hingebung annehmen, desto größer wird dann
die Tragödie sein. Es wird dann tragische Schuld — abcr es ist
Schuld und ist Torheit und Verderben.

Kurz: ivir sehen nicht ein, wie die Liebe bestehen und die Welt
retten kvnnte vhne die Energie des Guten gegen das Böse,

Damit aber siud wir,, liebe Zuhörer, sowohl für unser Wirken
inr größeren Stil als für unsere individuellen Lebensverhältnisse und
Lebensprvbleme in einen Kvnflikt gestellt, der vvn aufreibende« Schivere
werden kann Wir können ihn nnn durch zwei kurze, aber inhaltsvolle

Worte bezeichnen: cs trcten einander als gleichberechtigt gegenüber

die Heiligkeit »nd die Liebe. Beide fordern gebieterisch
ihr Recht, aber wenn wir es der Einen geben, verletzen ivir das Recht
der Andern. Wir finden nicht selten einen großen sittlichen Ernst,
der sich mit Schärfe gegen das Böse mcndet. Da fehlt es nicht^an
Eifer, ja Leidenschaft dagegen. Ja, cs kann zu einem glühenden Haß
kommen, der sich in stürmischem, aber zäh anhaltendem Kampfe kundtut.

Dieser Haß mag durchaus dem Edelsten in dcr Natur eines



— 422 —

Menschen entstammen; es mag wirklich eine heilige Flamme sein,
ein Haß, der bloß dem Schlechten gilt. Ein Mensch mag damit Gott
dienen wollen nnd nichts anderes. Aber auf diesem Wege droht die
Gefahr, daß mau sozusagen unmerklich über die Liebe hinauskommt.
Der Haß gegen das Böse überträgt sich vielleicht auf die Bösen.
Dann mischt sich aber leicht menschliche Unreinheit der heiligen Flamme
bei. Der Eifer wird ungerecht, er geht über das Maß hinaus oder
verkennt wichtige Züge der Wahrheit. Die Energie gegen das Böse
wird zu einer Härte, die verdammt und vernichtet. Sie wird
Pharisäismus. Und.dann wird das Böse nicht überwunden, sondern
eher gestärkt. Es lehnt sich trotzig gegen seinen harten Richter auf
und setzt sich mit seinen Mitteln zur Wehr. Die Dämonen leben

auf, wenn man sie haßt; der Haß ist das Element, von dem sie sich

nähren. Der Haß gegen das Böse facht feine Flamme an.
Darum kommen dann Andere nnd Möllen es blvß mit der

Liebe versuchen, der göttlichen Liebe. Sie wollen nur freundliche
und sanfte Gedanken hegen, keine Gedanken des Zornes vder des

Hasses. Sie wollen nicht kämpfen, sondern bloß beten. Sie wollen
sich nicht gegen das Böse stellen, svndern es übersehen, es einfach
nicht gelten lassen, es für nichtig halten nnd es dadurch vernichten.
Sie wvllen einfach auf das Gute sehen, das Gute vertreten, das
Gnte bejahen und sv die Dämonen entwaffnen und das Höllenfeuer
auslöschen. Eine grvße Haltnng, gewiß, und eine, die mehr dem

wahren Sinne Christi zu entspreche,: scheint. Aber auch ste kann in
die Irre führen. Ihre Gefahr ist die Abnahme, ja Lähmung der
Energie gegen das Böse. Sie gerät leicht auf die Bahn des
allzubereiten Entschuldigens. Sie kann zn Weichlichkeit, ja Sentimentalität
iverden. Ja, es mag wohl auch diese Art der Deckmantel einer
frommen Selbstsucht werden, die stch auf diese Weife der furchtbaren
Schwere des Kampfes gegen das Böse entzieht. Dann lebt das Böse
daneben fröhlich fort und gedeiht, und die unheilige Flamme wird
auch durch diese Art Liebe uur genährt, statt ausgelöscht. Aber wic
häufig ist unter uns diese Art, die Liebe Christi auszulegen

Wie svllen wir zwischen diesen beiden Irrtümern den rechten
Weg stnden? Geben wir der Heiligkeit die Ehre, so läuft die Liebe
Gefahr, gehen wir den Weg der Liebe, so wird die Heiligkeit verkürzt.

Die Meisten unter nns schwanken zwischen beiden Forderungen
hin und her, finden das rechte Maß und die Losung des Knoteus
nicht und werden im innersten Wesen haltlos. Der Richter in ihrem
Allerheiligstcn wciß kein Urteil. Das ist eine große Not. Und so kann
cine ganze Zeit zwischen diesen Wahrheiten unsicher hin und her schwanken
nnd immer mehr in sittliche Verfinsterung geraten. Hören mir nicht
ans dem heutigen Kampf um den Frieden das verwirrende Feldgeschrei
dieser beiden Lager? Wo finden wir Klarheit und Hilfe? Gibt es
eine Lösung dieses Konfliktes? Wo ist das Tribunal, das ihn
entscheiden könnte?



— 423 —

Wir wenden uns, liebe Zuhörer, zll der höchsten Instanz, und
das ist Gott selbst. Denn Er ist unser höchstes Vorbild. Jesus
weist uns an, wenn wir wissen möchten, was wir tun sollen, ans Ihn
zu schauen, Ihn nachzuahmen. Wir sollen vollkommen sein, wie Er
vollkommen ist; Sein Tun muß unser Kompaß sein. Darum fragen
wir: Wie ist denn Gottes Tun? Wie ist Gottes Art? Wie verhält
sich das, was wir über Gott wissen, wie verhält sich der Gott, an
den wir als Christen glauben, und von dem wir Erfahrnng haben
zu diesem Gegensatz von Heiligkeit und Liebe?

Die Antwort kann nicht zweifelhaft sein; sie ist einfach und
vollkommen deutlich. Gott ist die Liebe, er ist der Vater. Das ist das
Neue, was das Evangelium verkündigt. Das bedeutet nicht, daß man
vorher davon gar nichts gewußt habe, sondern, daß es darauf allen
Nachdruck legt. Aber dieser Gott, der die Liebe ist, ist auch die

Heiligkeit. Er bleibt der „eifrige" Gott, der nichts dnldet, was
seinem Wesen und Willen widerspricht. Von ihm sagt Paulus: „Irret
euch nicht, Gvtt läßt seiner nicht spotten." Er ift das Gericht über
alles, was unrecht und unrein ist. Sein richtender Glanz dringt in
alle verborgensten Tiefen des Herzens. Er beleuchtet nicht nur die
Tut selbst, sondern auch ihre Beweggründe. Er sagt zu dem, der
ein Weib ansieht, ihrer zu begehren, daß er dadurch schon mit ihr die

Ehe gebrochen habe in seinem Herzen. Er bleibt nicht stehen bei dem:
„Du sollst nicht töten," sondern richtet schon den Zorn und die
Verachtung, die die Wurzel des Totschlages sind. Er verlangt, daß unsere
Rede Ja Ja fei und Nein Nein und daß wir uns lieber die Hand
abhauen und das Auge ausreißen follen, wenn sie uns zur Verführung
werden könnten, als daß der ganze Leib in die Hölle geworfen werde.
Dieser Gott läßt keine Entschuldigung aus dem Milieu gelten, er könnt
Schuld, rechnet Schuld zu. Diesen Gott der Liebe sollen wir fürchten,
nicht als Knechte freilich, sondern als Söhne, in Ehrfurcht. Vor diesem
Gott der Liebe geht Heiligkeit her wie verzehrendes Feuer, wie
Wetter des Gerichts — er ist Heiligkeit und Liebe, denn er ist heilige
Liebe.

Denn das ist nun das wundertiefe und tagesoffene Geheimnis,
daß seine Heiligkeit und Liebe zusammen gehören und keines ohne das
andere bestehen und sein Werk verrichten kann. Von einem Gott,
der nur gerecht, nur heilig wäre, ließen wir uns nicht in völliger
Willigkeit richten. Es bliebe immer etwas übrig, das sich dagegen
auflehute. Aber wir ließen uns auch von einem Gott nicht retten,
der nicht heilig wäre. Denn die Seele, die sich schuldig weiß, will
uicht, daß diese Schuld geleugnet oder leicht genommen werde. Sie
sühlt zn tief ihren Ernst und ihre Wirklichkeit. Die Schuld ist ihr
Heiligtum, weil sie sich darin verantwortlich weiß nnd in der

Verantwortlichkeit ihre Würde besteht. Sie. ist durchdrungen von
ihrem Unendlichkeitscharakter. Sie weiß, daß nur der Unendliche
selbst, gegen den sie gesündigt hat, ihr die Schuld abnehmen kann.



— 424 —

Nur weun Er selbst sich zll ihr neigt, der Heilige, und zu ihr spricht:
„Deine Schnld ist dir vergeben, stehe aus und wandle", kann sie seine

Hand ergreifen und aufstehen zu neuem Leben. Und uur der starke
Hauch, der von diesem heiligen Gvtt ausgeht, bewahrt uus vor
sittlichem Versinke». Dieses Feuer ist es, was uns reinigt. Es ist das
Licht, das in die Finsternisse leuchtet, in die wir uns svnst so leicht
verirren, dns die Selbstentschuldigungen des Herzens und die Sophismen
des allezeit bereiten Advokaten Verstand vertreibt. Wir leben sittlich
von der Heiligkeit Gottes. Anch nnr von ihr aus verstehen wir
seine Liebe. Denn ivie könnten wir ihre Große begreifen, wenu wir
nicht auch die Größe der Schuld einsähen? Wie könnten wir ihre
Unbedingtheit erfassen, wenn uns nicht im Ernst seines heiligen Willens
überhaupt die Unbedingtheit klar gewvrden wäre?

So gehören Gvttes Heiligkeit nnd Liebe zusammen. Aber nicht
so, daß sie bloß neben einander wären, einander ergänzten oder
mit einander abwechselten, svndern so, daß sie Eins und Dasselbe

sind. Denn die Heiligkeit Gvttes ist nur eine Aeußerungsform
seiner Liebe. Sie ist der Glanz, dcr diese umgibt; ste ist ihre Höhe
und Reinheit; sie ist der scharfe Höhenwind, der sie umweht. Gott
ift also im Grunde nicht Heiligkeit uud Liebe, er ist nur Liebe, nichts
Anderes, aber heilige Liebe. Als heilige Liebe ncigt er sich zu dem
verlorensten Sünder, nnd keiner ist so verloren, daß er nicht gerettet
werden könnte. Er vernichtet als Heiliger das Böse, aber um den
Bösen zu retten. Seine Liebe ist die Sonne, die alle Finsternis
vertreibt, aber die auch grvß und freudig leuchtet über die Guten uud
Bösen, ihnen Allen zeigend, daß Er, der Heilige, nur Liebe ist.

Alte Kirchenlehrer haben diese Lösung des Konfliktes in Gott
selbst aus eine eigenartige, uns Heutigen schwer verstündliche Weise
dargestellt. Die Heiligkeit des unendlichen Gottcs, sagten ste, sei durch
die Süude des Menschen verletzt morden. Seine Liebe möchte ihm
gerne vergeben, aber sic sei durch die Gerechtigkeit gebunden, wie
umgekehrt die Licbc der Gerechtigkeit svznsagen in den Arm falle, wenn
diese den Schnldigen vernichten wollte. Gelöst könnte dieser Konflikt
nur werden, menn eine Macht, die selbst uncndlich wäre, die unendliche

Schuld auf sich nähme uud damit tilgte. Das habe Christus
getan, indem cr, der Sohlt Gvttes, selbst Gvtt vou Art, herabgestiegen

sei unter die Menschen, um deu ganzen Flnch der Süude in
stellvertretender Genugtuung auf sich zu nehmen und für sie am
Kreuze zu stcrbcn. Durch

'
das Liebcsopfcr des Gerechten — nicht

durch den Fluch des Gesetzes — wurde die Macht des Bösen besiegt.
Ist das nicht eine Antmort von unendlicher Tiefe, trotz ihrer seltsamen
Form? Zeigt sie uns nicht den rechten Weg znr Bekämpsnng und
Besiegung des Bösen?

Doch ivollen wir, da nur nun zu ihm gelangt sind, auch einen
Augenblick vvr dcm Bilde Christi selbst verweilen. Wie stellt sich in
ihm das Verhältnis von Heiligkeit und Liebe dar?



— 425 —

Wieder ist die Antwort zweifellos, schlicht und vollkommen deutlich.

Das; Christus die Liebe ist uud dies das Neue, das Wesentliche
an ihm, ist gewiß. Abcr auch er ist die heilige Liebe. Wir würden
in seiner Botschaft vergeblich nach einer Abschwächnng des sittlichen
Ernstes suchen. Vielmehr führt er diesen fort bis zum Letzten und,
Schmersten. Keiu Iota uoch Häkchen vom Gesetz svll verloren gehen.
Er ist gekommen, nicht das Gesetz auszulosen, sondern cs zu erfüllen.
Seine sittlichen Forderungen sind scharf wie Schwerter. Jene Worte
die wir vorhin vernommen haben, sind das Salz der Erde geworden.
Auch er anerkennt keine Entschuldigung des Milieus. Er weiß, daß
die Menschen unter dem Bann dämonischer Gemalten stehen, aber er
nimmt ihnen damit den eigenen Willen und die eigene Schuld nicht
ab. Seine Liebe weiß nichts vvn jener Weichlichkeit, womit manche
seiner Jünger sie deuten. Herber Wind der Wahrheit iveht um ihn.
Nichts Bvses ivird in seincm Kreise geduldet. Er ist das Gericht
der Heuchelei, namentlich dcr in Gestalt der Frömmigkeit auftretenden.
Die Wvrte, ivvmit er seine Gegner zeichnet: „Schlangenbrut, Heuchler,
übertünchte Gräber", würden, vvn einem Heutigen gebraucht, unerhört

erscheinen und von allen guten Christen verurteilt iverden. Aber
auch seine Lieben und Getreuen faßt er mit schonungsloser Schärfe
an, wo es die Wahrheit festzustcllcn gilt, und das Wort „Satnu" ist

ihm für Pctrus nicht zu stark. Jesus, dcr lvirkliche Jesus, ist die

männlichste Gestalt der Geschichtc. Nie ist svnst cine solche unendliche

Energie des Guten gegen das Böse auf Erden erschienen. Es ist
ein verzehrendes Feuer, das er angezündet hat. Er ist der Heilige.

Aber er ist zugleich die zarteste Liebe, die in Menschengestalt
erschienen ist. Man hat davon geredet, daß es cinc weibliche
Liebe sei, eine Liebe, wie nnr ein Weib sie so persönlich, sv fein, so

hingebend, so leidenschaftlich empfinden könne. Jn dieser Liebe reicht
er den schmutzigsten uud verlorensten seiner Brüder die Hand und
richtet die Dirne aus dem Staube auf, worin die Pharisäer sie drücken.

Er, der gewaltigste Kämpfer gegen das Böse, richtet doch dic Pharisäer.
Er, der Zarteste, kämpft zwar wie kein Harter, aber der Kampf ist ihm
nicht eine Lust, das Schwert ist ihm keine Frende. Er leidet nuter
dem Kampfe selbst am meisten. Er kämpft um der Liebe willen,
weil das Böse das Verderbe» der Menschen ist. Und auch in seinem

Zvrn ist dvch kein Haß, Auch schafft er kein Gesetz, um damit die

Menschen zu ächten nnd zn plagen. Er lebt selbst das Gute. Er i st

gilt. Und damit richtet er, er richtet durch die Liebe.
Damit ist aber schon gesagt, daß auch in ihm Heiligkeit und

Liebe, Gerechtigkeit uud Güte, Wahrheit und Barmherzigkeit nicht
neben einander stnd, oder einander bloß ergänzen. Es ist auch in
ihm alles Eins. Sv schroff seine Herbheit und seiue Liebe stch zu
widersprechen scheinen, sie gehören dennoch unauflöslich zusammen.
Eine bedingt die andere. Ohue seine Herbheit wäre seine Liebe und
umgekehrt ohne seine Liebe seine Herbheit nicht das, was sie sind. Es



— 426 —

ist heilige Liebe. Sie muß so sein, damit sie die Menschen vvm
Verderben retten könne. Aus der Unendlichkeit der Liebe entspringt ihr
Ernst. Die Heiligkeit ist eine Aeußerungsform seiner Liebe. Die
völlige Aufhellung dieses Sachverhalts bringt das Kreuz. Denn am
Kreuz vor allem offenbart sich diese Liebe endgültig als eine, die nicht
bloß richten, sondern retten will. Hier geschieht das große Wunder
der Geschichte: der Haß gegen das Böse wird fo groß, daß Er, der

Gute, selbst böse wird. Er stößt das Böse nicht verächtlich von sich,

sondern nimmt es auf sich, geht in es ein. Er, der Reine, geht unter
die Unreinen, Er, der Heilige, läßt sich als Verbrecher an den Pfuhl
der Schande schlagen. So wird die Liebe Heiligkeit und die Heiligkeit
Liebe im Hohenpriestertum Christi. So wird sie göttlich und die

Offenbarung Gottes. So richtet sie im Retten und rettet im Richten.
So wird die Hölle z er st ort. So ivird das Kreuz zum
Zeichen, daß hier wirklich der prinzipielle Sieg über das Reich des

Bösen gewonnen ist, der nicht mehr allsgehoben werden kann. Darum
ragt das Kreuz so hoch empor, daß auch die Höllenflammen des

Weltbrandes es nicht zu überfluten vermögen.
Damit, liebe Zuhörer, haben wir wohl die Lösung des Konfliktes

gefunden, der uns quält. Auch für uns wird sie zweifellos, schlicht
und vollkommen deutlich. Der Weg, den wir zu gehen haben, ist die
L i e.b e. Sie zu üben, in ihr zu wachsen, ist uusere Eine Aufgabe,
in ihr vollkommen zu werden, miser höchstes Ziel. Diese Wahrheit ist
die Sonne, die unser Leben erhellen und über all unserem Tun stehen
muß. Aber auch uusere Liebe muß eine heilige sein. Sie soll
durchaus nicht zu einer Abschwächnng der Energie gegen das Böse
führen, im Gegenteil zu deren höchster Steigerung. Denn gerade die
Liebe ist es ja, die das Böse nicht duldet, weil es den Menschen
verderbt. Die Liebe löscht das Feuec des Heiligen nicht aus, sondern
facht es erst recht an. Wie an der Liebe svll man einen echten Jünger
Christi auch an einer richtenden Kraft erkennen, die von ihm auf alles
ausgeht, was unwahr, faul und schlecht ist. Dieses darf sich in seiner Nähe
nicht wohl fühlen und nicht behaupten. Es weht auch um ihn, wie
um den Meister, klare und herbe Luft. Auch der Haß gegen das
Böse, der Abscheu davor steht einem Jünger Christi wohl an nnd
gehört zn ihm. Er soll nicht über Christus, ja über Gott selbst stehen
wollen. Dieser Haß aber geht so wenig als bei Christus auf die

Vernichtung des bösen Menschen aus und ist nicht der Abscheu des

Pharisäers vor dem unreinen und geächteten, im Gegenteil, gerade
weil er so groß ist, wird er gegenüber dem einzelnen in die

Macht des Bösen verstrickten Menschen zur unbedingten rettenden Güte.
Gerade seine Erhabenheit und Unbedingtheit muß ihn von der Wendung
gegen den Bösen srei machen. Er ist verbunden mit einer so tiefen
Erkenntnis der dämonischen Gewalt des Bösen, daß er mit dem
Bösen Erbarmen hat. Dieses Erbarmen nimmt ihm die Schnld
freilich nicht ab: das wäre im Grunde Grausamkeit, nicht Erbarmen:



— 427 —

es billigt dem Menschen die Würde der eigenen Verantwortlichkeit zu.
Es ist gerade als Erbarmen unendlich ernst, unerbittlich. Aber gerade
diese Unendlichkeit und Unerbittlichkeit ist mieder Erbarmen. Seine
Heiligkeit ist eine Aeußerung der Liebe. Heute ist es umgekehrt: wie
sehr ist dieselbe bürgerliche und christliche Gesellschaft, die so wenig
Kraft gegen das trotzige und mächtige Böse aufbringt, das über uns
herrscht, geneigt, die Gefallenen dauernd zn ächten und ihnen das
Aufstehen unmöglich zu macheu, wie ist sie erfüllt vom Geist des

Hasses nnd des Richtens! Genau das Umgekehrte müßte unser
Weg sein.

Dieser Weg ift einfach: wir müssen in der Liebe wachsen,
um heiliger zu werdeu. Einmal gibt uns nur die Liebe das
Recht zu dem Kampf gegen das Böse. Denn nur in dem Maße, als
wir von ihr erfüllt sind, dürfen wir sicher sein, daß mir recht kämpfen
und das Rechte ausrichten. Wenn wir bloß aus Hochmut und
Verachtung kämpften, dann mürden wir, wie wir gezeigt haben, nur
Trotz, Verhärtung und Verwirrung wirken. Nur die Liebe ist
gerecht, nur die Liebe ist verständnisvoll, nur sie kann in Härte barmherzig

sein. Uud sie allein gibt auch deu Mut znm unbedingten
Einstehen für das Rechte. Denn sie macht selbstlos. Wenn wir oft um
der Liebe willen nicht magen, der Wahrheit die Ehre zu geben, so

läuft dabei eine Täuschung mit unter. Wir Habendann nicht zu
viel, fondern znwenigLiebe. Weil wir nicht imstande sind,
ans Liebe unter Umständen anf die Liebe zu verzichten, bringen wir
die Kraft nicht auf, den Dienst der Wahrheit an den Geliebten zu
tun. Dieses Opfer ist uns zu schwer. So haben die Eltern, die es

nicht über sich bringen, in der Erziehung ihrer Kinder die nötige
Strenge und UuerMtlichkeit walteu zu lassen, nicht zu viel, sondern
zu wenig Liebe; so haben die Gatten, die es nicht wagen, mit einander
in voller Ehrlichkeit, in voller Behauptung dessen, was ihnen als gut
und recht gilt, zu leben, nicht zu viel, svndern zu wenig Liebe; fo
haben die Führer eines Volkes, die es nicht vermögen, gegen das zu
stehen, was die Masse für richtig hält und ihrem Volke herbe Wahrheit

zu sagen, nicht zu viel, sondern zu wenig Liebe. Wahrlich, Jeremias

liebt sein Volk mehr als Paschur und Hananja! Nur die Liebe
kann ganz gut und wahr sein. Die Liebe bemißt sich mit dem Maß
der Selbstverleugnung, die in ihr ist.

Wir sind zu wenig heilig, weil wir zu wenig Liebe haben. Aber
freilich ist auch das Umgekehrte richtig: wir haben z u wenig
Liebe, weil mir zu wenig heilig sind. Wir müssen
heiliger werden, um liebevoller zu sein. Denn wer
ist es, der am strengsten über die Sünden der Mitmenschen zn Gerichte
sitzt? Sind es im allgemeinen die, welche das Böse am meisten unter
die Füße bekommen haben und in mahrer Heiligkeit am höchsten
gestiegen stnd? Die Erfahrung lehrt uns eher das Umgekehrte: dies
sind gewöhnlich die Mildesten, während die Strengsten die zu fein



— 428

pflegen, die selbst noch mit der Sünde zu ringen haben uud die Aller-
strengsten — die Heuchler! Ja, diese Beobachtung ist so häufig, daß
große Strenge des Urteils von vornherein in den Verdacht verborgener
eigener Unreinheit des Richters bringt. Das mag anch wieder zn
Ungerechtigkeit führen, aber jener Znsammenhnng bleibt eine Tatsache.
Warum waren die Pharisäer so strenge Richter der Zöllner? Etwa
weil das, ivas sie diesen vorwarfen, die Habsucht, die mangelnde
Erfüllung des Gesetzes, ihnen besonders fern lag? Wirft ihnen Jesus
vvr, daß sie gerade der schmutzigen Habsucht besonders hänftg verfielen
uud nennt er sie nicht übertünchte Gräber, auswendig schön, inwendig
aber voll Moder nnd Totengebein? Das Gesetz zwar hielten sie äußerlich

genau, aber es ivar ihnen eine saure Mühe, nicht eine Frende,
und wenn sie die verdammten, die es nicht hielten, sv spielte dabei
der heimliche Neid ans sie keine kleine Rolle. Im besseren Falle
verdammten sie in den Andern unbewußt und mittelbar sich selbst. Er,
der in Heiligkeit und Liebe die vollkommene Ersüllnug des Gesetzes

ist, er kvnnte milde sein; wir üben zn wenig Liebe, weil wir zu wenig
Heiligkeit haben.

Wenn wir alsv in einem Kvnflikt zwischen
Heiligkeit >in d L i e b e k v m m e n, sv inüs s e n w i r t i e f e r h i e r i n
in die Liebe. Aber mir müssen stets auch daran
arbeiten, daß es immer mehr eine heilige Liebe
werde. Unsere Heiligkeit wird nur echt und unser Kamps gegen
das Böse möglich und erlaubt in dem Maße, als Liebe in uns ist
und nusere Liebe nnr in dem Maße wahr und heilsam, als sie heilig
ist. Beides muß mit eiuauder wachsen, es muß Eins sein: Liebe,
die als heilige ganz und völlig Liebe ist. Dabei müssen nnch
wir wissen, daß unser Kampf für das Gute nicht in erster Linie in
Worten bestehen soll, sondern in einem Sein. Unser ganzes Wesen
müßte eine richtende und läuternde Kraft haben. Auch müßte in
uns kein Hochmut des Guten wohnen, sondern die tiefste Demut, kein

Richtgeist im Sinne des Pharisäismus, fonderli der Geist des Rettens
im Sinne Christi. Und damit wären wir auch in jenem höchsten
Sinn auf den Weg Christi gewiesen, deu das Krenz anzeigt.
Anch ivir kämen dazu, wenigstens in Kleinheit uud Schwachheit
zu tun, was Christus in Größe und Kraft getan hat: das Böse
nicht bloß vvn uns zu stoßen, sondern es aus uns zu nehme», es

nicht bloß zu richten, sonderu zu erlösen. Wir verstünden etwas von
jenem Priestertum des Christen, das darin besteht, für Andere
einzutreten, als verhältnismäßig Reine für den Unreinen, als verhäluis-
mäßig Unschuldige für den Schuldigen. Wir vermöchten dann
umtobt von der Hölle des Hasses das Wort zu sprechen, worin anch
Heiligkeit und Liebe in der höchsten Form zusammenfließen: „Vater,
vergib ihnen, denn sie missen nicht, was sie tun." Wir drängen damit
vor zn dem letzten Geheimnis des Kampfes gegen das Böse: zu der



— 429 —

Ueberwindung des Bösen durch das Gute, das sich nur in der Liebe
völlig offenbart.

Unser Weg ist klar. Auch für uns sind Heiligkeit und Liebe
nicht zwei getrennt nebeneinander hin gehende oder sich widersprechende
Mächte, fondern zwei Formen der Einen Sache: die Heiligkeit eine

Aenßcruugsfvrm der Liebe. Zwar wissen wir wvhl, daß wir die uns
dainit gestellte Aufgabe immer fehr mangelhaft lösen werden. Wir
iverdcn cs bald an beidem sehlen lassen, an der Heiligkeit und an der
Liebe, bald werden wir mehr nach der einen, bald mehr nach dcr
andern Seite neigen; aber wenn wir auch in unserer Schwäche den

Weg uur mit unsicheren Tritten gehen, fo liegt er doch ganz taghell
vor uns: völliger zu werden in der Liebe, um völliger zu werden in der
Heiligkeit nnd umgekehrt. Wir kennen die Aufgabe und sind dadurch erlöst
von der Not des Zwiespaltes. Es leuchtet bei all unserer Unzulänglichkeit,
bei allem täglichen Kämpfen nnd Erliegen ein Helles Licht über nns.

Wir müssen aber znm Schlüsse das Licht dieser Wahrheit noch
auf unser heutiges Geschlecht und seine ganze Lage fallen
laffen. Es wird damit eine Aufgabe gezeigt, die gerade ihm obliegt.
Einer der charakteristischen Züge des heutigen Geschlechtes ist eine
gewisse sittlich e Erlahmung. Es fehlt nns in ganz ungewöhnlichem

Maße die Energie des Guten. Die Gefahr, darin zu weit zu
gehen, ist eigentlich nicht gerade die, die ihm droht, sondern eher das
Gegenteil. Sittlicher Zorn und sittliche Leidenschaft sind gar vielen
Kindern unserer Zeit etwas Fremdes, etwas, das ihnen töricht nnd
überlebt vorkommt. Besonders sind es nicht Wenige unter unseren
Gebildeten, die nur ein spöttisches oder ungläubiges Lächeln haben,
wenn von moralischen Fordernngen oder Idealen im Ernste die Rede
ist — im Ernste, nicht bloß zur Dekoration, wo man es sich schon
gefallen läßt nnd es beklatscht. Wir sind an jene Methode gewöhnt, den
Menfchen zu entschuldigen, indem wir die Verhältnisse beschuldigen.
Dies könnte ja freilich zu einem neuen Ernst des Guten führen,
indem wir die Schuld, statt Andern mehr uns selbst anflüden. Auch
könnte die Verachtung der Moral sich nur auf das beziehen, was
man unter uns so Moral nennt und was zum guten Teil nur Firnis
und Heuchelei ist. Dann wäre diese Verachtung der Moral nur die

Kehrseite einer neuen Ehrfurcht vor der wirklichen sittlichen Wahrheit.
Aber es hieße wohl unseren geistigen Zustand zu milde beurteilen,
wenn wir annähmen, dies seien die einzigen Ursachen der moralischen
Kühle nnferes Geschlechtes. Es fehlt uns vielmehr an dem Ernst einer
sittlichen Weltanschauung. Wir haben die tiefe seelische Kraft eingebüßt

und damit die Fähigkeit zur Leidenschaft des Guten. So sehen
wir im Kriege Dinge geschehen, die vorher undenkbar waren, aber
kein Sturm des Entsetzens erhebt sich, sie wegzufegen. So beobachten
wir Wucher, Ausbeutung, schamlosen Egoismus am Werke, wie sie

unser Volk in Verzweiflung und Bürgerkrieg treiben, aber wir haben
nicht die Kraft, ihnen zu wehren. So gehen wir täglich an Reklame-



— 430 -
bildern und Reklameschriften vorbei, die durch ihre Gemeinheit oder
sensationelle Roheit die Seelen vergiften und lassen sie stehen, jahraus
jahrein. So lassen wir trotz aller Kriegsnot das Kino und den

Alkohol mit wenigen Einschränkungen weiter walten. So dulden wir
das furchtbare Krebsgeschwür der Prostitution. So lassen wir eine

völlig skrupellos gewordene Presse die Seelen vergiften. Wo einzelne
Menschen oder kleine Gemeinschaften sich gegen diese Mächte erheben,
da find sie ohnmächtig. Feigheit, Halbheit und Untreue derer, die sich

zu den Guten zählen, verhelfen dem Bösen zum Siege. Ach, das
Feuer, das anzuzünden Jesus kam, will nicht aufschlagen!

Wir sind aber auch ein e g o i st i s ch e s Geschlecht. Und daher
stammt unsere sittliche Mattheit. Not und Unrecht, unter denen Andere
leiden, beivegen uns nicht tief, weil wir zu stark mit uns selbst
beschäftigt sind. Wenn es an uns selbst kommt — an unsere Eitelteit,
unsere Vorurteile, unseren Geldbeutel, dann können wir freilich
aufflammen. Ja, und Haffen können wir, und wie! Diese Flamme
brennt — und etwas Sentimentalität können wir auch als Weihrauch
drein werfen — aber es brennt nicht das Feuer der gewaltigen Liebe,
das Jesus anzuzünden gekommen ist!

Darum verkündigen wir anch an diesem Pnnkte unserem
Geschlechte Umkehr: Umkehr von einer sittlichen Kälte, aus der doch die
Glut des Hasses emporsteigt, zu einer Energie des Guten, die aus
der Liebe kommt. Wenn der Weltbrand gelöscht werden soll und zwar
in jeder seiner Formen, auch in der des offenen oder versteckten
Bürgerkrieges, dann kann dies nur dadurch geschehen, daß das Feuer,
das Jesus entfachen will, aufschlägt. Nur das heilige Feuer kann
das unheilige zum Erlöschen bringen. Wir müssen mit unseren matten,
kalten Seelen zu Christus und durch ihn zu dem Gott, der Heiligkeit
und Liebe ist, um bei ihnen zu genesen zu Kraft und heiliger Glut.
Denn freilich kann nnr glühen und leuchten, wer entzündet worden
ist; freilich kann nur Liebe geben, wer Liebe empfangen hat. Darnm
ist die Hinkehr zu Gott nötig, wenn heilige Liebe die Erde erneuern
soll. Darum wird die Hoffnung auf das Aufschlagen des Feuers
Christi auf Erden zum Gebet um den Pfingstgeist. L, Ragaz,

Die UeverwinSung Ses Militarismus.
I. Line LwMerung an Herrn Professor Haga«.

Sehr verehrter Herr Professor!
"i^eit vier Jahren habe ich, und vermutlich anch andere, darauf ge-

wartet, daß Sie sich darüber aussprächen, wie Sie von Ihrem all-
gemeinen religiösen Standpunkt aus zu Ihrem politischen

Urteil über den Krieg, die kriegführenden Parteien
und den Weg zur Ueberwindung des Krieges ge-


	Heiligkeit und Liebe

