
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 12 (1918)

Heft: 8

Artikel: Von der katholischen Kirche zu Gott (Fortsetzung)

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134338

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SS
5

V

von Ser Katholischen Mede 2U Sott.
(Fortsetzung.)

^öch stehe auf dem Boden der katholischen Weltanschauung und werde
I zu meiner Ueberzeugung stehen. Wenn ich das will, muß ich mich

zur katholisch-konservativen Partei halten, sonst habe ich keinen
Boden. Ich bin in diesem Entschlüsse letzthin wieber bestärkt worden
durch zwei Referate, eines von Redaktor Baumberger über die
christlich-soziale Frage und eine großartige Ausführung von
Professor Mövenberg über die Enzyklika Pius X. und seine Verurteilung

des Modernismus- Ich werde mich mit führenden Katholiken
in Verbindung setzen und im nächsten Semester die Universität
Freiburg beziehen und inzwischen mich energisch an die katholische
Presse heranmachen.

Vier Wochen Dienst hinter mir. Die etwas freiere
Lebensauffassung meiner Kameraden hatte mich angesteckt, aber nicht
befriedigt. Das sind die Anschauungen, von denen vertreten, die fich
auch im politischen Leben freifinnig nennen. Die Erinnerung an
die Zufriedenheit in den Wochen, wo ich ganz von katholischer
Weltanschauung durchdrungen war, hat mich wieder auf den rechten
Weg gebracht.

Ich suche Anschluß an eine katholische Verbindung. Fühlung
ist bereits genommen. Ich werde mich selbstverständlich bei diesem
Schritte um das Urteil anderer nicht kümmern. Als künftiger
Redaktor katholischer Richtung werde ich noch ost eine abfällige
Bemerkung von meinen ehemaligen „Freunden" zu hören bekommen.
Mann der Parteipresse, Parteiführer, das ist mein Ideal.

Als ob es dem Menschen nicht gestattet sei, unaufhaltsam auf
dem Wege zu seinem Ziele vorwärts zu kommen; als ob er immer
wieder von Höhen, mit Anspannung aller Kräfte frohen Mutes
erreicht, zurückfallen müßte, um sie von neuem unter dem Drucke
der Stimmung, den ein Rückfall ausübt, noch einmal erreichen Zu
müssen. Beinahe möchte ich das glauben. Wieder einmal besiegt



— 370 —

von der eigenen sinnlichen Leidenschaft. Das Gefühl wäre geradezu
erdrückend, wollte ich mich diesem Feinde ohne weiteres ergeben.
Aber ich habe den Willen, fo zu leben, wie die katholische Religion
es verlangt; ich will mein Leben nicht zu einer fortwährenden Lüge
machen, indem ich nach außen für katholische Weltanschauung
eintrete, im Innern aber doch nicht nach ihr täte. Und mein Glück
finde ich nur bei ihr; eine freiere Auffassung, die allerdings im
Leben bequemer wäre, ließe in mir Oede und Leere zurück.

Lese Wahrmund: „Katholische Weltanschauung und freie Wissenschaft."

Er bringt mich nicht ab von meinem Festhalten. Nie
stand es deutlicher vor meiner Seele: Ist Christus bloß Mensch,
so bin ich nicht verpflichtet, seine Lehre anzunehmen. Ist er dagegen
Gott, so bin ich zu feiner Lehre verpflichtet und bin gewiß, daß
seine Kirche nicht irren kann. Die Beweise für die Gottheit Christi
sind aber fo unzweideutig, daß ich, davon überzeugt bleibe.

Kritische Tage! Da entdecke ich ja auf einmal ganz neue
Dinge, die ich glauben und für wahr halten foll. Jn dieser Wahr-
mundbroschüre finden sich auf Seite 50 abgedruckt die Lehren und
Forderungen Pius IX. in bezug auf die weltliche Herrschaft des
Papstes und den Liberalismus unserer, Zeit. Mit dem, was da
verdammt wird, bin ich nun aber von je her einverstanden
gewesen, und erinnere mich auch gar nicht, im Religionsunterrichte
je etwas dagegen gehört zu haben. Wie kann die Kirche solche
Forderungen begründen; wie kann sie verlangen, daß jeder Katholik
sie festhalte unter Androhung des Anathems, wenn er sie gar
nicht kennt?

Außerdem beunruhigen mich andere Fragen, auf die ich keine
Antwort weiß. Lehrt z. B, die Kirche offiziell auch heute noch, daß
die geistliche Gewalt der weltlichen übergeordnet sei, wie zu Zeiten
Gregors VII.? Ist ein Katholik ohne weiteres schon verdammt,
wenn er in dieser doch rein politischen Frage eine abweichende
Meinung hat? Wie reimt es sich, übrigens zusammen, daß die
katholisch-konservativen Parteien bürgerliche Toleranz fordern und
sie versprechen, während doch jene Sätze Pius IX. in meinen Augen
auch die bürgerliche Toleranz verurteilen. Da werde ich nicht mehr
klug. Aber ich will mich an kompetenter katholischer Stelle
orientieren.

Aber da kommt schon wieder eine andere Frage. Bin ich schon
aus der Kirche ausgeschlossen, wenn ich nicht glauben kann, daß die
Menschen von einem einzigen Paar, Adam und Eva abstammen?
Ueber den Ursprung der Menschen find zwar auch die Gelehrten
nicht einig; aber an das Märlein von Adam und Eva kann ich
nicht glauben. Ueberhaupt die Deszendenztheorie. Woher begründet
die Kirche ihre ablehnende Haltung? Was hat diese naturwissenschaftliche

Lehre überhaupt mit Religion zu schaffen? Ich denke

gerade fo viel als das von oer Bibel und früher auch von der



— 371 —

Kirche vertretene geozentrische Weltsystem, oder die Lehre von der
Kugelgestalt der Erde. Wie reimt sich die Tatsache, daß eine gelehrte
Versammlung von hohen Geistlichen dem Kolumbus aus der Bibel
bewies, die Erde sei keine Kugel mit der Tatsache, daß sie doch
eine ist? Wie will man mit der Bibel gegen die Deszendenztheorie
kämpfen, nachdem sich doch gezeigt, daß sie vom Sonnensystem
eine falsche Vorstellung hatte, naturwissenschaftlich also nicht
zuständig ist? Uebrigens, hat nicht einmal das hl. Offizium und der
Papst, also die unfehlbare Kirche, das ptolemäische System
verteidigt und die Lehren des Kopernikus als ketzerisch verdammt,
somit einen evidenten Irrtum begangen? Wie kann sie denn heute
das Kopernikanische System gebrauchen als Beweis für das Dasein
Gottes. (Und es ist einer!)

Solche Fragen motteten schon längst in mir; ich habe darüber
nicht weiter nachgedacht; ich wollte ein treuer Sohn der Kirche
sein. Aber jetzt will ich Antwort, bevor ich mich in den Dienst
der katholischen Presse und Kirche stelle. Das kann ich nur tun,
wenn ich über jeden Zweifel erhaben die katholische Kirche als die
einzig wahre ansehen kann; kann ich das nicht mehr, wenn ich
keine genügende Antwort erhalte, so bin ich mit ihr fertig. Aber
hassen und angreifen würde ich sie nie.

Glaube nicht, du seiest der einzige Katholik, der sich gerade
jetzt mit ähnlichen Fragen befaßt. Die Dinge müffen zur Sprache
kommen und beantwortet werden. Es muß in vielen Köpfen so

arbeiten wie jetzt in meinem.
Freilich möchte ich an einer Versöhnung der Kirche mit dem

modernen Staatsgedanken und sonstigen berechtigten Forderungen
des Liberalismus arbeiten. Aber das kann man ja nicht in und
mit der Kirche. Rom lehnt alles ab. Da gehe ich lieber selber. Ich
kann mich nicht in den Dienst der katholischen Politik stellen, wenn
das Endziel derselben, das vielleicht nur der Klerus kennt, die
Vorherrschaft der Kirche über den Staat sein soll und wie ein Dogma
ein Kirchenstaat gefordert wird.

Eins habe ich gewonnen: einen starken Glauben an mich selbst.
(Den darf man ja eigentlich auch nicht haben.)

Ich bin in Wut! Aufgegangen find mir die Augen über
das, was eigentlich Ultramontanismus heißt. Ich hätte es m eigentlich

schon wissen können. Professor Oechsli hat es heute ausgeführt
in seinem Kolleg über Schweizerische Demokratie. Aber das steht
fest: Allen Katholiken, die im tätigen Leben stehen, sind diese

erzwungenen Reaktionen des offiziellen Roms fern; fie haben keine

Ahnung davon, man sagt ihnen nicht alles. Jn Tat und Wahrheit
hat sich der gewöhnliche katholische Bürger fchon längst abgefunden
mit dem Liberalismus; sie sind sich dessen nur nicht bewußt, weil
ihnen das weiter keine Gedanken macht. Jawohl, römischer Papst>



— 372 —

deine religiösen Dogmen halte ich fest; was Kirche nnd Staat
angeht, bin ich dein erklärter Feind.

Ich bin entschieden Hrnweit gegangen, wenn ich glaubte „liberal"
zu sein. Zum innersten Wesen des Liberalismus gehört eben, was
ich niemals zugestehen kann: Freigeisterei, Leugnung aller Autorität.
Aber sür mich ist die Unfehlbarkeit des Papstes das Allerselbstver-
ständliche der Welt.

Ich kann einfach nicht zur Ruhe kommen. Ein furchtbarer
Gedanke geradezu steht mit seiner ganzen Deutlichkeit und all seinen
Folgen vor mir: Wenn meine Eltern gestorben sind, so kann ich
dadurch, daß ich vielleicht 200 Franken für eine Seelenmesse stifte,
ihre Leidenszeit im Fegfeuer abkürzen. Wenn ich, noch einmal
mit gläubigem Herzen und in vollem Vertrauen auf die Lehre
der Krrche 2OO Franken für eine weitere stifte, verkürze ich ihnen die
Leidenszeit wieder, nttd stifte ich noch eine dritte in der rechten
Gesinnung, umso schneller soll ich sie in den Himmel hineinbringen
können. Das ist ja furchtbar. Dann muß ich ja am besten mein
ganzes Vermögen hingeben und all mein Einkommen dazu, nur
das Allernötigste zu mir nehmen, um ja alles, was an materiellen
Mitteln mir zur Verfügung steht, für die Seelenruhe meiner lieben
Eltern zu verwenden. Denn unerträglich wäre mir der Gedanke:
„Du lebst hier aus Erden in Wohlstand und Genuß, während du
mit deinem Geld, je mehr du dafür hingibst, die Qualen deiner
Eltern im Fegfeuer kürzen könntest." Aber das wäre die einzig
mögliche Konsequenz ans dieser kirchlichen Anschauung.

Und immer mehr Unbegreiflichkeiten! Je mehr Vermögen ineine
Eltern mir hinterließen, desto mehr könnte ich für ihre Seelenruhe
ausgeben Also: Sammelt Euch Schätze; Ihr seid nachher umso
rascher im Himmel. Der Arme ift doppelt arm. Der Reiche geht
dank feinem Geldbeutel rascher in den Himmel ein.

Gott, ich kann nicht glauben, daß du bestechlich bist!
Und das noch: Wer nach Einsiedeln und Lourdes zu reisen

vermag oder gar nach Rom, der ist besser dran, als der, der's
nicht vermag.

Mögen scholastische Künste dagegen sagen, was sie wollen,
Gottes Wort ist das nicht mehr; das sind Theorien einer Kirche,
die auf weltlichen Gewinn hingezielt hat. Ja, da stehe ich ja mitten
auf dem, Boden Luthers!

Hinausschreien möchte ichs in alle Welt, wie die Wogen wieder
hochgehen; hinausschreien alles, was bergehoch in mir fich
auftürmt gegen die Kirche. — Wohlverstanden, ich stehe mehr denn
je auf dem Boden des Dogmas; noch nie in meinem Leben habe
ich das Vaterunser und den Glauben fo andächtig gebetet wie gestern
abend, jedenfalls andächtiger als das Geleier im katholischen Gottesdienst,

das ja geradezu ein Hohn auf Gott ift. Da beten die



— 373 —

Protestanten mit mehr Andacht; sie beten eben nur ein Unservater

statt unendliche. Gesinnung, nicht Menge!
Ich studiere das Buch von Hergenröther „Katholische Kirche

rmd christlicher Staat." Ich muß gestehen, daß ich jetzt einen andern
Begriff vom Geiste des Mittelalters habe als von der sonst fo
ausgezeichneten Vorlesung Meyers von Knonau. Ich denke jetzt
anders über das Verhältnis von Kirche und Staat. Aber das
lue ich nur historisch; den modernen Staat wollte ich auch angewendet
wisfen auf mehrheitlich katholische Länder und einem Kirchenstaat
kann ich auch nicht mehr das Wort reden.

Aber da häufen sich gleich die andern abweichenden Meinungen:
Wenn ich die naturwissenschaftlichen Kenntnisse der Bibel als nicht
in allen Teilen haltbar und dnrch Tatsachen in vielen Punkten
als widerlegt ansehe und nicht glauben darf, daß solche Irrtümer von
Gott inspiriert seien; wenn ich alle die Erzählungen der Kapuziner
über das Aussehen von Hölle und Fegefeuer als verrückte Phantasie-
stücklein ansehe; wenn ich überzeugt bin, daß die Kirche mit
Einführung des Zölibats einen Fehler begangen hat, da nur ganz
wenige, besonders veranlagte Männer berufen sind, Gott ehelos
besser zu dienen, nicht aber alle die Hundertausende, die sonst zu
Priestern berufen wären; wenn ich fühle, daß es eine Versündigung
an der doch auch von Gott gesetzten Naturordnung ist, wenn massenweise

die Klöster sich süllen.

Ob etwas, was ich getan, Sünde sei oder nicht, entscheide
ich vor Gott und dem Gewissen allein, nicht nach scholastischen Regeln
und Spitzfindigkeiten, ivie die Juristen das Recht bestimmen. Ob
etwas sittlich gut oder böse sei, das kommt doch auf die
Gesinnung an, und die ist für dritte unkontrollierbar, so daß eben nur
immer das eigene Gewissen darüber entscheidet. Gott sagts im
Gewisfen, was Sünde ift, nicht Regeln mit und ohne Ausnahmen
von weltfremden Klerikern.

Es hat mich heute gefreut zu hören, daß der Jesuit Wasmann
die leibliche Abstammunng des Menschen aus dem Tierreich für
möglich, wahrscheinlich und nicht religionsgefährlich halten soll,
dagegen daran festhalte, daß der Geist des Menschen ihm von Gott
direkt eingehaucht sei, wie die Bibel lehrt. Es srerck mich, wenn
Rom allmählich mit der modernen Welt mitgehen will bei allem
Festhalten an feinen Dogmen; müssen nicht durch solche vernünftige
Zugeständnisse, z. B. auch in Sachen Kirche nnd Staat, Zölibat,
Gebetsleierei, Gottesdienstsprache alle suchenden Menschen wieder
zum Christentum, zu einer erneuerten katholischen Kirche zurückgeführt
werden. Was will sich z. B. das Zentrum gegen den Sprachenparagraphen

ereifern, wo doch die Kurie seit bald MOl) Jahren den
europäischen Nationen den Schimpf antut, ihre Sprache im Gottesdienst

zu höhnen! Von dieser Erneuerung der Kirche erhoffe ich



— 374 —

auch eine Steigerung des Ansehens der Laien, überhanpt mehr
Echtheit, Wahrheit statt Firlifcmz, Pomp und all dem Krimskrams,
Zeremonien genannt.

Gewiß, Katholik bin ich, besser als früher, d. h. ich nehme
die Sache ernst und nicht leicht; gerade darum nehme ich Anstoß
an vielem, was mich früher gleichgiltig ließ. Aber so ist es den
Reformatoren, den deutfchen, gegangen, den leichtlebigen Italienern
dagegen nicht. Es freut mich, in der Studentenvereinigung, in die
ich letzthin eingetreten bin, den gleichen freien Geist unter den

jüngern zu finden. Ob der nicht einmal herrschend sein wird?
Ich lese Meyenberg: „Brennende Fragen" und bin mächtig

gefördert. Aber katholischer Chauvinist kann ich nicht fein; ich
sehe zu viele Schattenseiten im Leben der katholischen Welt; ich bin
so vorurteilslos, einzusehen, daß Reformation, Revolution und
Liberalismus tatsächliche Fortschritte in der Kultur gebracht und vieles
getan haben, was Kirche und Staat schon längst hätten tun sollen.

Heute während des Amtes war ich zu sehr mit mir allein
beschäftigt. Ich mußte über die Herkunft des Menschen
nachdenken. Warum denn wehren sich die katholischen Apologeten mit
allen Mitteln auch gegen die Lehre von der leiblichen Abstammung
des Menschen aus der übrigen Schöpfung auf natürlichem Wege?
Wohl weil sie von ihr den Einsturz ihrer eigenen Herrlichkeit
und der Göttlichkeit ihrer Religion fürchten. Wie follie ich da

während der Wandlung glauben, daß hier in diefem Gotteshause
ein Gottes-Sohn vom Himmel herabsteige und sich berge in einer
Oblata, die eben noch ein Stück Brei gewesen war, wo doch die
Fundamente des ganzen Baues krachten und die. Himmel der alten
Dogmen einstürzten?

Aber am Abend stand ich auf einer Anhöhe und übersah
See, Fluß, Stadt und Berge. Da sann ich: „Wenn nun ein
Nichts wäre! Daß aber doch etwas ist! Aus dem Urnebel? Aber
woher der Urnebel? Aus sich felbst? Wann, Wie, Warum? Seit
immer? Unendlich ausgedehnt? Ebensogut könnte das Nichts sein,
das nun nicht ist!" So hatte ich den Unendlichkeits-, Ewigkeitsgedanken

noch nie erlebt. Also wurde mir offenbar: Gott; daneben:
Ich. Was als Ich sich anzeigt, zeigt auch Gott an. Ich denke

Gott, ich spüre ihn; ich bin ihm ähnlich und er mir und so

sicher als ich bin, ist Gott. Ganz unmöglich, daß das, ivas
Gott zu denken vermag, einmal aufhöre, und ebenso gewiß,
daß Gott ist auch ohne unfer Denken. Und mit Wucht fiel
hier ein der Gedanke an eine sittliche Ordnung für dieses
Gott denkende Ich, an die Uebertretung dieser göttlichen Ordnung,
an die Reue, die darüber das Ich empfinden muß. Und noch so

vieles, was ich von der Kirche her kannte, erschien mir in diesem
erhabenen, göttlichen Lichte: Askese um Gottes willen, das
Unglück, Zweck des Menschen: Gott zu erkennen, ihn zu lieben, ihm



— 375 —

zu dienen und dadnrch selig zu werden, Verzeihung der Sünde
und so vieles andere, fast alles auf einmal mit fast übernatürlicher
Klarheit. Aber ebenso kleinlich, jämmerlich, aus menschlicher
Erbärmlichkeit entsprungen erschien mir das lateinische Geklingel und
Geschelle, die Goldgefäße, Kerzen und gestickten und verblümten
Gewänder, was alles Gott sicherlich so wenig kümmert als ein
tönender Bachantenzug mit Zimbeln und Flöten und seiner
exaltierten Raserei.

Und dann mußte ich an den zweitausendjährigen Bestand
dieser Kirche denken, an Christus und ich mußte mir einfach gestehen:
Nur Menschenwerk kann das Alles nicht sein, und sicher ist Christns,
wenn nicht Gott selber, ein ganz besonders von Gott auserlesener,
von ihm erfüllter und so gesandter Mensch und darum ist seine
Lehre verpflichtend und bindend.

Und wenn er nun doch Gott wäre? Dann ist nur die Papstkirche

die wahre; dann muß auch ich wieder zu ihr gehören. Aber
— da bin ich wieder so weit wie vor einigen Tagen: Wie will
sie unfehlbar fein, wo sie doch schon evidente naturwissenschaftliche
Irrtümer gelehrt hat wie das Ptolomäische Weltsystem, und gegen
eine logisch so einwandfreie Hypothese von der Abstammung des

leiblichen Menschen sich sperrt. Gott kann nicht sich widersprechende
Dinge irr seine Welt gefetzt haben: Hat er das Prinzip der Deszendenz
und seine Offenbarung über den Ursprung des Menschen in die
Welt gesetzt, so müssen sie sich vereinigen lassen, trotz der
Kurzsichtigkeit der Theologen. — Ich bin wieder überzeugter Katholik.

Das ift gewalttätig vorgegangen! Das ist eine gänzlich un-
katholischc Laienanmaßung, in solchen Dingen selber etwas
aufzustellen und zu entscheiden. Ich bin nicht berechtigt, mit solchen
Auffassungen mich noch als Katholiken zu betrachten, und die Kirche,
wenn sie es wüßte, würde mich ihrerseits auch nicht mehr als
den ihren ansehen. So stehe ich denn außerhalb der Kirche als
ein nach bestem Wisfen und Gewissen die Wahrheit Suchender.
„Hier stehe ich; ich kann nicht anders", muß auch ich jetzt jagen.

Meine Stellung zur Kirche ist gegeben. Jeder überzeugte
Katholik wird mich an den Platz stellen, an den ich mich selbst
gestellt habe. ^ Für mich kann die Kirche nicht unfehlbar, also auch
nicht göttlich fein, weil sie sich auf naturwissenschaftlichen Irrtümern
als auf Fundamentalsätzen aufbaut. Christus kaun nicht so, wie
die Kirche lehrt, Gott sein, sonst hätte er folche und andere
fundamentale Irrtümer der Bibel auch korrigiert, und die Bibel muß
ebenfalls in der Hauptfache Menschenwerk sein, sonst lebte sie nicht
im geozentrischen Weltsystem drin.

Heute habe ich den ersten Schritt tun müssen, um auch gegen
außen mit dem Katholizismus zu brechen; ich habe der
Studentenvereinigung schriftlich meinen Austritt erklärt, allerdings ohne
Angabe des eigentlichen Grundes.



— 376 —

Nein, so schwer, wie ich es mir früher vorgestellt, wird es mir
doch nicht sein, Eltern und Verwandten die Aenderung anzuzeigen.
Bin ich doch mit mir selbst im Reinen, daß ich nicht ans Menfchen-
furcht oder aus materiellen Erwägungen mich ganz dem Liberalismus

zugewandt habe. Ich will versuchen, allmählich, schonend
meine Eltern aufmerksam zu machen. Bin ich zu Hanse, werde
ift noch, um Aufsehen zu vermeiden, zur Kirche gehen, mich aber
hüten, das Gesprach auf Katholisches zu lenken. - Für mich bin
ich, ruhig und nehme die Verantwortung vor Gott auf mich.

Es ift eigentlich rührend zu sehen,' wie ich als Katholik
Aussichten gehabt hätte. Ich bin durch Protektion schon als Redaktor
an der katholischen —Zeitung in Ausficht genommen, für die
ich gelegentlich Artikel geschrieben hatte. Es hätte mir entschieden
nicht fehlen können. Aber lieber verenden, als zurückkrebsen! Aus
Ueberzeugung, ja; aber das wird kaum eintreten.

Jetzt aber handelt es sich darum, eine feste Persönlichkeit
heranzubilden, die in allen Lagen sich selbst Genüge und Befriedigung

linden kann, da sie sich nicht mehr auf eine Religion und
Gemeinschaft von Gläubigen stützen kann.

Mächtige Förderung erhalte ich dabei durch die Vorlesungen
unseres allverehrten Oberstkorpskommandanten Wille über „Taktik
und Militärpädagogik". Dieser Offensivgeist, diefe Lust am
Angriffe, diese Verantwortungsfreudigkeit, der Drang zum finngemäßen
Handeln, das klare Denken und das feste Wollen, diese Initiative,
Ausdauer, dieser Gleichmut in allem, wies gehen und kommen

mag, sich opfern und behaupten und vor allem, sich durchsetzen
siegen. Das ist ein Kerl, das sind Männer!

Das Geläute der Sonntagsglocken! Früher hat es mir immer
mächtig an die Seele gegriffen; mein Gemüt labte sich an seiner
Harmonie und der Verstand sagte: Credo! Und jetzt! Immer noch
tut es mir wohl und weckt Erinnerung an überstnndenc Leiden
und Kämpfe. Doch keine magnetische Glaubenskraft vermag mich
mehr zur Kirche zu ziehen; der Verstand denkt anders. Und ich
kann meine Stellung verantworten vor Gott, wenn es überhaupt
einmal eine Verantwortung gibt. (Ich fange auch daran zu zweifeln
an.) Wic ist überhaupt Gott? Kann ich ihn mir nicht auch denken
als die im All und der Natur wirkenden Kräfte und das Gefetz
des Universums? Jedenfalls noch eher als ein überall Seiendes
und alles ausfüllendes denkendes Etwas, dem so widersprechende
menschliche Eigenschaften angehängt find wie Zorn und Liebe, Rache
und Barmherzigkeit. Ich treibe dem Monismus entgegen! Ob er
richtig oder falsch sei, er ist eine Anschauung der Dinge, eine andere
Form einfach, in die göttliches Wesen von uns Menfchen gefaßt
wird. Und daß das Unendliche in verschiedenen Formen gedacht
werden kann, entspricht wohl seinem Wesen. Das war auch ein
Gottesdienst!



— 377 —

Ich habe heute die traurige Entdeckung gemacht, daß ich gar
keinen Willen mehr habe; ich erkläre mich bankerott! Ich habe den
Kampf zweier Welten gekämpft, vertiefe mich in meine Wissenschaften
und mehre sie täglich, mein Denken wird gründlicher, klarer; nnd
im selben Maße geht es mit meiner Willenskraft bergab und sie

nähert sich dem Nichts. Aber das darf nicht geschehen; ich will es

nicht. Einen Lebensinhalt muß ich mir schaffen; das ist unabweisbares

Bedürfnis seit meiner innern Lostrennung vom Katholizismus.
Niederschmetternd! Es geht nicht; der Wille hat seine ersten

Proben jämmerlich bestanden. Geld vergeudet mit Weibern und
Wein! Und zu alledem der Brief von der lieben katholischen
Mutter. Sie ahnt wohl etwas. Fürchterlich, wenn ich wenigstens
als Charaktermensch ihr meine neue Denkweise mitteilen könnte.
Aber so mit leeren Händen, so mit nichts, gar nichts als der
hohlen Illusion, ein Adelsmensch zu werden und der jämmerlichen
Kraft, nichts über sich zu vermögen. Ich stehe tiefer denn je!
Schäm' dich!

Das war eine Woche. Aber ich wollte nicht, sie wäre nicht
gewesen. Und nun, da ich mich wieder ermannt habe, will ich
alles feige Zögern und Hinausschieben des entscheidenden Schrittes
von mir werfen. Bekennen will ich mich! Wie bange sehe ich
den kommenden Tagen entgegen? Mir ist, als sollte das Leben
von vorne noch einmal anfangen. Mag kommen, was will; ich
habe Mut. Eine Probe will ich morgen bestehen, wenn es gilt,
den Brief an die Eltern anznfangen und dann wieder, wenn es

gilt, ihn wirklich, den geschriebenen, einzuwerfen. Aber ich weiß,
ich werde das alles ganz bestimmt tun, ohne Bedenken und Zögern.

Jetzt ist er da. Es wird geschehen. Fasse es recht. Was
werden meine Eltern, was wird meine Mutter sagen? Wie werde
ich von jetzt an mit ihnen zusammen sein können? Ich werde ihnen
schwersten Kummer machen. Aber ich bin gerechtfertigt vor mir. Was
hilft ihnen das? Und die Verwandten alle, die mich lieben und
so viel für mich, tun wollten und die es nicht um mich verdient,
daß ich ihnen nun so gegenübertrete. Das drückt mich, anderen
Leiden zu schaffen. Aber foll denn ich mich im Stillen aufzehren,
heucheln und ein verpfuschtes Leben führen? Nim zur Tat; ich

brauche nicht zu erröten.
Geschrieben habe ich ohne Zögern, in einem Zuge, offen,

gerade! Jetzt ift es draußen! Aber ich fand den Mut nicht, den

Brief einzuwerfen und irrte stundenlang im Nebel herum, bis
ich endlich ohne Erregung, kalt den Brief in den Einwurf warf.
Und dann ging ich gestoßen, getrieben hinan, auswärts, immer höher,
bis ich auf dem Berge stand: Ueber einem weiten Nebelmeer ein
glühendes Abendgold und in der Ferne rein und schön gezackte

Alpenberge und über allem Ruhe, Wärme, Tannduft, — Glück!
(Fortsetzung folgt.)


	Von der katholischen Kirche zu Gott (Fortsetzung)

