
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 12 (1918)

Heft: 7

Artikel: Zur Methode der christlichen Verständigung : offener Brief an Herrn
Professor Deissmann in Berlin

Autor: Voeste, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134336

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134336
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- W1 -
Zur MeldoSe Ser cdrlsllicden verstänSlgung.

Mener »ritt an fterrn Professor veissmann in Kerlin.')

Hochverehrter Herr Professor!
«Hachdem ich aus Ihren „Evangelischen Wochenbriefen", von denen

» Sie eine Anzahl meiner Frau übersandten, gesehen hatte, daß
Sie sich mit der Stellung von Professor Ragaz zum Weltkrieg

und zu Deutschland insbesondere intensiv beschäftigten, schrieb ich

Ihnen und erbot mich, Ihnen Schriften dieses Theologen zu
übersenden, damit Sie sich aus ihnen ein objektives Bild von feinen
Bestrebungen machen könnten, ein besseres und zuverlässigeres, als Sie
es sich aus den Briefen Ihrer Korrespondenten bilden könnten. Ich
wollte Ihnen den Vortrag von Ragaz über „den Sinn des
Weltkrieges" und seine kürzlich erschienene Schrift „die neue Schweiz"
schicken. Doch hatte ich nicht mit der deutschen Zensur gerechnet; aus
Erkundigungen hin, die ich an maßgebender Stelle einzog, wurde mir
der Rat gegeben, von der Ueberfendung dieser Schriften an Sie
abzusehen, da sie doch nicht in Ihre Hände kommen würden. So muß
ich zu meinem lebhaften Bedauern meine Absicht aufgeben. Auch ein
ausführlicher Brief, den ich Ihnen schreiben wollte, würde unter den

gegenwärtigen Verhältnissen entweder überhaupt nicht oder nur in arg
verstümmelter Gestalt zu Ihnen gelangen. Ich wähle daher die Form
eines „Offenen Briefes", um zu verschiedenen Fragen Stellung zu
nehmen, die in mir durch Ihre „Evangelischen Wochenbriefe",
insbesondere durch Ihre Polemir gegen Ragaz angeregt wurden, nnd ich
werde Herrn Professor Ragaz bitten, diesen, meinen „Offenen Brief"
an Sie, hochverehrter Herr Professor, in seinen Neuen Wegen zum
Abdruck zu bringen, weil ich aus Ihren Wochenbriefen weiß, daß Hefte
dieser Zeitschrift, wiewohl sie in den Zentralstaaten verboten ist, zu
Ihnen gelangen. Sollte es Ihnen möglich sein, sich auf irgend
welchem Wege die erwähnten Schriften von Ragaz, in denen er zum
Krieg Stellung nimmt, zu verschaffen, so möchte ich Sie dringend
darum bitten, wie ich denn seinen Ausführungen überhaupt in Deutschland

die weiteste Verbreitung wünschen möchte. Aus ihrer Lektüre
lverden Sie sehen, daß es sich bei Professor Ragaz um echtes Christentum,

um den Kampf für die Ausbreitung des Reiches Gottes auf
Erden handelt, daß seine Gegnerschaft gegen manche Erscheinungsformen

des deutschen Wefens eine Opposition aus Liebe zu ihm ist,
daß alle Vorwürfe, die er uns Deutschen macht, in einer tief sittlichen

') Wenn wir diesen Beitrag veröffentlichen, so geschieht es nicht um der
Polemik gegen Prof. Deißmann willen, sondern weil es sich um eine sehr bedeutsame

und wertvolle Aeußerung eines Deutschen zur Frage der Schuld am Kriege
bandelt. Wir freuen uns von Herzen, diese Aeußerung in den Neuen Wegen
veröffentlichen zu dürfen und zwar nicht zuletzt, weil sie in unseren Augen eine große
Ehre für das deutsche Volk bedeutet. Die Redaktion,



— 352 —

Gesinnung und in einem starken Glauben an die Regeneration der
Menschheit ihre Wurzel haben. Ich selbst bin ein Deutscher; und
wenn ich nun in den solgenden Ausführungen mich Professor Ragaz
zur Seite stelle und meinerseits an Erscheinungen des deutschen Lebens
Kritik übe, so geschieht es nach jahrelanger Prüfung und unendlichem,
schmerzlichen Nachdenken. Aber mir scheint, daß Sprechen jetzt Pflicht
ist, gerade auch im Jntereffe des deutschen Volkes selber, für das —
ich kann nicht anders, ich muß es aussprechen — nichts so notwendig
ist als eine auf Selbstprüfung gegründete gänzliche Umänderung seiner
Mentalität.

Ich knüpfe meine Ausführungen an den Satz von Ragaz an,
in welchem er sagt, daß eine christliche Verständigung, sofern sie von
deutscher Seite versucht werde, „die deutsche Mitschuld am Kriege
kräftig unterstreichen, gewisse Taten der deutschen Politik und des

deutschen Heeres mißbilligen" müßte. Sie, hochverehrter Herr Professor,
lehnen solche Zugeständnisse, eine Anerkennung der Schuld des eigenen
Volkes ab. Was die Einzelheiten beträfe, die man verurteilen müsse,
so sei das zur Verfügung stehende Material viel zu unzuverlässig und
zu lückenhaft, um einen fruchtbaren Gedankenaustausch über sie möglich

zu machen, ein sicheres Urteil über sie abgeben zu können. (Auf
diesen Punkt gehe ich später ein.) Ferner meinen Sie, daß die
Forderung, „Zugeständnisse zumachen, die Schuld des eigenen Volkes
anzuerkennen" aus einer „falschen Psychologie" beruhe. „Angenommen",
so schreiben Sie, „ich käme mit einem unserer feindlichen oder
neutralen Gegner zu einer der christlichen Verständigung dienenden
Aussprache, dann würde es mir persönlich jedenfalls keinen
vertrauenerweckenden, sondern einen peinlichen Eindruck machen, wenn der andere
die Aussprache mit Verurteilungen feines eigenen Volkes beginnen
würde. Ich weiß bestimmt, daß der andere als ehrlicher Mensch auch

an seinem Volke vieles sieht, was häßlich ist, aber ich will nicht, daß
er mit mir auf Kosten seines Volkes zu fraternisieren anfängt."

Ich glaube nicht, Herr Professor, daß, wenn jemand aus tiefster
sittlicher Ueberzeugung heraus die Mitschuld seines Volkes am Kriege
zugibt, wenn er gemachte Fehler ohne pharisäische Selbstüberhebung,
aber mit nachdrücklichem Ernste bedauert, wenn er die ewigen Lehren
des Evangeliums betont und an ihnen gewisse Handlungen, die von
seinen Volksgenossen während des Krieges begangen worden sind, mißt,
solches Beginnen ein „Fraternisieren mit dem Feinde" genannt werden
darf. Oder mochten Sie die mutigen, von einer wahrhaft christlichen
Ueberzeugung getragenen Bestrebungen eines Fr. W. Foerster, die auf
eine Völkerverständigung hinzielen im Geiste der Liebe, als Fraternisieren

mit dem Feinde abtun, weil solches Beginnen gar nicht möglich
ist, ohne an den im deutschen Volke landläufigen Anschauungen Kritik
zn üben? Auch glaube ich nicht, daß die versöhnenden Stimmen, wie
sie in der längst unterdrückten Zeitschrist „Das Forum" ertönten,
oder die Bestrebungen der Gesellschaft „Neues Vaterland" aus der



— 353 —

Absicht, mit dem Feinde zu fraternisieren, entsprangen. Muß vielmehr
nicht jeder, dem es mit dem Evangelium Ernst ist, sagen, daß etwa
der deutsche Pastor H. Fecht, Recht, dreimal Recht, hat, wenn er zu
Pfingsten 1917 im Berliner „Vorwärts" schrieb: „daß jeder Krieg ein
Gottversuchen und darum das letzte, ungewisfeste, verzweifeltste,
schlechteste, unchristlichste Mittel ist, Recht und Gerechtigkeit und Freiheit

zu erlangen, daß das Pochen auf die eigene 'Macht
Gotteslästerung, Einverleibung fremder widerstrebender Völker der Grund
zu neuen Kriegen ist, daß nur jenes Land und Volk den Ehrennamen
des Vaterlandes verdient, in welchem alle das gleiche Recht haben,
daß nur jene Obrigkeit eine gottverordnete ist, die den sogenannten
Untertanen dient daß alle Stände vollkommen gleich sind,
und gleich sein müssen, weil einer des andern bedarf daß weder
am deutschen, noch am englischen, noch am Hottentottenwesen, sondern
am christlichen Wesen die Welt genesen werde, daß das Erwarten einer
zukünftigen Welt, in welcher Gerechtigkeit wohnt, nicht nur nicht
verbietet, fondern sogar verpflichtet, aller Ungerechtigkeit zu widerstehen?"
Alle solche Stimmen, wenn sie getragen sind vvn wahrhafter Menschen-^
liebe, find weit davon entfernt, das eigene Volk zn verkleinern,
vielmehr erhöhen sie es. Denn nicht Macht und Herrschaft sind es, die
ein Volk groß machen, sondern daß in ihm Sittlichkeit und Menschenliebe

wohnen, Oder glauben Sie, verehrter Herr Professor, daß ein
John Stuart Mill, wenn er noch leben würde, zu dem Kriege und
all dem Unrecht, welches er mit sich gebracht hat, schweigen würde?
Daß ein Tolstoj nicht den Krieg und seine Greuel, von welcher Seite
immer ste begangen mären, aufs Schärnte verurteilen würde? Würden
diefe Männer nicht auch auf die Fehler des eigenen Volkes hinweisen
und allen Macchiavellismus und alle Gewaltpolitik brandmarken, wo
immer sie zur Erscheinung kämen?

Ich bin überzeugt, daß dies die einzige Methode der
Völkerverständigung ist, die Erfolg verheißt, weil es die vom Evangelium
und der Vernunft geforderte ist. So viel ich sehe, kommt es daraus
an, daß wir alle uns durchdringen lassen von der christlichen
Grundüberzeugung, vom unendlichen Werte einer jeden Menschenseele, einem
Prinzips, das auch die philosophische Ethik als evidente Vernunftwahrheit

hinstellt, wenn sie mit Kant und Fichte lehrt, daß jeder
Mensch als freie Persönlichkeit, als Selbstzweck geachtet werden müsse
und nicht als bloßes Mittel, als Sache behandelt werden dürfe; dieses
Grundgebot der Ethik müssen wir uns entschließen, ohne Vorbehalt
auch auf die Beziehungen der Völker untereinander anzuwenden und
von ihm nicht etwa um irgend welcher materieller Vorteile halber zu
Gunsten unseres eigenen Volkes abzuweichen. Und gibt es in diesem
fürchterlichen Völkerringen eine schönere und heiligere Aufgabe für den
Christen und für den Prediger im Besonderen, als immer wieder
hinzuweisen auf das Wort Jesu: „Selig sind die Friedfertigen", auf fein
hehres Gebot der Feindesliebe, darauf, daß auch die dem eigenen Volke



— 354, —

als Feinde gegenüberstehenden Völker unsere Brüder stnd, die wir
lieben müssen, weil sie, wie Pascal so schön sagt, gleich uns von
Christus losgekauft sind; hinzuweisen auf das Reich Gottes, „wo an
Stelle der Gewalt die Liebe, cm Stelle der Herrschaft das Dienen
und an Stelle des Tötens das Sich-töten-lafsen tritt" (Ragaz) und
die Unvereinbarkeit dieses Gottesreiches mit dem weltlichen Machtstaate
zu betonen? William James hat einmal so schön gesagt, daß, wenn
wir mit dem Gebote: „Liebet Eure Feinde" Ernst machen würden,
dann die ganze Welt verwandelt, zu einem Paradiese würde. Ich
glaube, daß allein aus diesem Wege der Verständigung gedient und
dem Völkermorden ein Ende bereitet werden kann.

Und in diesem Sinne müssen wir unsere eigene Schuld
anerkennen, weil nur aus der Abstreifimg aller Selbstgerechtigkeit die Liebe
erwachsen kann. Und ich meine, wir können ruhig bekennen, daß wir
alle, ohne Ausnahme, ich wie die andern, an diesem Kriege mitschuldig
sind, weil wir unserer geistigen Bestimmung, weil wir der Liebe
vergaßen und uns in Egoismus verstrickten. Gerieten wir vor dem Kriege
nicht mehr und mehr in einen seelenlosen Materialismus hinein, war
nicht nnser ganzes Leben auf das Ungeistige, auf Erfolg, Reichtum,
Gut-Leben-wollen, Ehre und Achtung bei den Leuten gerichtet? Kam
uns aus diesem Streben nach äußeren Gütern nicht die feindliche
Einstellung gegen die anderen, seien es die eigenen Volksgenossen, seien
es die anderen Völker, die es im „Wettbewerb" zu überflügeln, zu
besiegen galt? Wurde nicht der Kampf ums Dasein als letztes

Prinzip sür unser Handeln frech und schamlos proklamiert? Mußte
eine solche seelische Einstellung nicht die Beziehungen der Menschen
rmd Volker untereinander von Grund aus vergiften?. Wer von uns
kann sagen, daß er während feines Lebens ganz frei von diesem Drang
nach Macht, nach Genuß gewesen wäre? Und wenn er persönlich sich

von diesen Mächten nicht beherrschen ließ, vergaß er nicht, sich diesen

gefährlichen Zeitströmungen entgegenzustemmen und warnend auf die

ewigen Ideale hinzuweisen? Zn zeigen, daß diese materiellen Werte
nur Scheinwerte sind, daß Reichtum, Genuß, Ehrgeiz, Macht die eigene
Seele krank machen; daß der Mensch vielmehr zur Liebe, zur
gegenseitigen Hilfe geschaffen sei? Und ich meine, gerade wir Deutschen
müßten in tiefem Schmerz anerkennen, daß für uns die zweite Hälfte
des 19. und das erste Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts trotz allen
äußeren Glanzes und aller äußeren Macht im Grunde eiu Abstieg gewesen
ist. Wo war die Zeit geblieben, für die Friedrich Schlegel die Ideen der
französischen Revolution, die Wisfenschaftslehre rmd den Wilhelm Meister als
die großen Tendenzen des Jahrhunderts proklamieren konnte? Es ist eine

eigentümliche Tatsache, daß gerade die germanischen Völker und nicht zum
wenigsten das deutsche Volk in viel höherem Grade als etwa die

lateinische Rasse dem industriellen Kapitalismus sich Hingaben und sich

vom Erfolge, von der Macht, von der Quantität hypnotisieren ließen.
So führte uns Deutsche die kapitalistische Entwicklung unserer Wirt-



— 355 —

schaft dahin, daß wir immer nach neuen Absatzmöglichkeiten für die
von unserer Industrie erzeugten Produkte suchen mußten, so gelangten
wir zu Methoden, unseren Export zu steigern, die uns den Haß der
ganzen Welt zuzogen (das „Dumping-System"); so wurden wir aus
einem Volke von „Dichtern und Denkern", dem die ganze Welt ihre Liebe
entgegenbrachte, ein Volk von Kaufleuteu, und, es mnß leider gesagt
werden, von teilweise recht skrupellosen Kaufleuten und zogen uns die
Abneigung der Völker zu. Haben wir als Deutsche und Christen
nicht die Pflicht, offen zuzugeben — denn nur, wenn wir die
Ursache dieses Krieges erkennen, können wir einer Wiederholung solch
furchtbaren Geschehens entgegen arbeiten — daß der deutsche Schutzzoll

die letzte Ursache dieses Krieges war, daß wir für unfere
Erzeugnisse überall „offene Märkte" forderten, andererseits unsere Türe
aber für die Einfuhr wichtiger Rohstoffe mit dem Schutzzoll verriegelten?
Daß in dieser Tatsache der wirtschaftliche Egoismus, der die anderen
besiegen wollte, seinen erschreckenden Ausdruck fand?'

Zeigte sich nicht in der Art unseres wirtschaftlichen Vorgehens
derselbe Mangel an wahrhaft weltpolitischem Denken, der unsere
gesamte Politik charakterisierte? Unser politisches Denken und Handeln
war ganz einseitig beherrscht durch eine Staatstheorie, die nicht über
den eigenen Staat hinauszublicken vermochte, und wenn sie das Wesen
des Staates in der Macht sah und den Krieg als letzte Staatsnotwendigkeit

verherrlichte, damit notwendiger Weise zu einer Isolierung
führen mußte, während doch die ganze Entwicklung in Wirtschaft,
Berkehr und Ideen zu internationalen Organisationen hindrängte.
Die seit Fichte, Hegel und Treitschke bei uns herrschende Vergötterung
des individuellen Machtstaates hätten wir als Christen bekämpfen
müssen. Ist nicht die Macht, wenn nicht das Böse schlechthin, das
Jakob Burckhardt in ihr sah, so doch zum Mindesten etwas Amoralisches

Wurde bei uns nicht laut gepredigt, daß in der äußeren Politik
alle Mittel erlaubt feien? Ich erinnere mich noch ganz deutlich, wie
in seinen Vorlesuugen Treitschke mit dem ganzen hinreißenden Schwung
seiner Persönlichkeit diesen krassen Macchiavellismus zu predigen nicht
müde wurde. Ueber unserem Drange nach Macht, nach Weltgeltung,
vergaßen wir, daß der Staat mit seiner Machtentfaltung doch niemals
Selbstzweck fein darf, sondern, wie Aristoteles es so schön ausgeführt hat,
eine Anstalt, den Menschen als Bürger vollkommener zu machen.

Wir müssen uns entschließen, an Stelle dieser überlebten Staats-
auffasfung eine höhere, eine wahrhaft weltpolitische zu setzen und statt
der Gewaltpolitik Jdeenpolitik zu treiben. Wir dürfen uns nicht länger
der Notwendigkeit überstaatlicher Organisationen verschließen; müssen
aber vor allen Dingen unsere gesamte Mentalität revidieren, müssen
begreifen lernen, daß es gilt, an Stelle des Beherrschenwollens den
Willen zur Achtung, zur Liebe, zum gegenseitigen Dienen zu setzen.
Gerade die Grundsätze, auf denen diese Völkerorganisationen sich gründen
müssen, stimmen überein mit den Grundsätzen der Ethik und des Evan-



— 35tt —

geliums. Möchten wir doch einsehen, daß auch für das wirtschaftliche
Gedeihen des deutschen Volkes nicht der Wettbewerb, der Sieg, das
Ueberflügelnwollen, der Kampf ums Dasein das letzte Wort sein kann;
daß diese Tendenzen uns vielmehr in eine Sackgasse geführt haben;
daß aus ihr hinaus uns allein eine auf ganz neue Prinzipien, auf die
ethischen Grundsätze gebaute Lebensgestaltung führen kann. Wir müssen
uns einer auf Recht, Billigkeit, Freiheit und Vertrauen gegründeten
Organisation der Völker anschließen, in welcher alle Nationen dienende,
einander helfende Glieder sind; müssen einsehen lernen, daß auch die
Wirtschaft ein weltumspannendes Ganzes ist, zu welcher die einzelnen
Völker im friedlichen Austausch ihre Beiträge an wirtschaftlichen Werten
zu liefern haben. Wenn wir einer solchen wirtschaftlich-politischen Orga-
gcmisation, die über die einzelnen Nationen hinausgreift und sie zu
einem höheren Ganzen vereinigt, uns anschließen, müssen wir wohl
etwas an Souveränität, an Prestige, an Eitelkeit, an Ehrgeiz opfern;
aber, was wir dafür eintauschen, ist eine Vergeistigung unserer
Beziehungen zu einander, ist eine Vergeistigung aller Lebensgebiete. Und
ist eine solche Vergeistigung nicht unvergleichlich viel mehr wert als
alle äußeren Siege und Erfolge? War nicht gerade das unser Elend,
daß wir über dem Drang nach Expansion, über dem Streben nach
Macht, mehr und mehr die inneren Werte vergaßen? Wurden wir
nicht selber zu bloßen Mitteln, zu Sachen in einem gigantischen
Mechanismus, der im letzten Grunde tot und seelenlos mar und wie ein
grauenhafter Moloch unsere Seelen fraß? Hat nicht diese schrankenlose
Gier nach Weltgeltung, nach Sieg im Wettbewerb die feinsten Seiten
unseres Wesens getötet, machte sie uns nicht un gütig? Vergaßen
wir nicht, daß eine einzige Handlung aus Güte mehr wert ist als
alle Erfolge, die wir in der Welt je erringen könnten? Ueberfahen
wir nicht, daß der letzte Wert die menschliche Seele ist, von der alle
anderen Dinge ihre Werte erst zu Lehen tragen?

Wir Christen müssen bekennen, daß wir zu wenig für das Reich
Gottes auf Erden arbeiteten, vielleicht glaubten wir zu wenig an
die Möglichkeit seiner Verwirklichung; unsere Phantasie, einen Zustand
der Völkerbeziehungen gemäß dem Evangelium herzustellen, war zu
wenig intensiv; unser Wille zu lau; unser Glaube zu schwach. Und
doch wie Recht hat Alexandre Vinet, wenn er sagt: „IVLvanAils ssul
sst aussi lsnAs czus la vis, pares qu'il «st infiniment plus lar^s;
parse Ms clans tous lss ssns, « Oisu sst plus Zranck cm« notrs
eosur»; la religion sst à la vis es cms l'ckori^on rationnel sst
à l'ckuri^on visusl; st es n'sst qus clans son vasts «sin qus
toutss eckosss vraiss ss rseonnaissenl st s'emdrasssnt. Hans
un rnoncls sslon l'Lvanß'ils, il v a plaes pour tout, mais clans
nul arNrs. lin monàs eornplst, «û ns risa ss cksurts, ou tout
s'ayeorcke, n'sst possible cms par l'Lvang-ils; sl si la eckoss ns
paraît point ainsi, e'est cms la plupart cls« domines svang's-
liquss (js us clis pas I'LvanZnls) ns psuvsnt pas, ck'sinblss, ss



— 357 —

lairs uns rsprsssulaliou <lu monàs «oinfllsl qus I'LvaiiAils ports
àans sun ssin, st n'ont prsalablsinsut, sous Iss vsux, pour tvps
àu monàs sosial, qus sst inkorino drouillou quo lsur «Uns
In, rsalils asluslls, st <mi ss <lil la natnrs àss slrosos." (Houck-
lstiqus p. 615,)

Und nun wende ich mich zur sittlichen, zur christlichen
Beurteilung des Krieges. Sie, hochverehrter Herr Professor, schreiben, daß
Sie „persönlich eine feste Antwort" auf die schwierigen Probleme, die
der Krieg dem christlich-sittlichen Denken aufgibt, „nicht haben, noch
nicht haben". „Angesichts der von Tag zu Tag neuen praktischen
Aufgabe, den wie eine Naturkatastrophe über uns gekommenen Krieg
zu ertragen und ihn beendigen zil helfen", fahren Sie fort, „tritt mir
das Denkprvblem doch etwas in den Hintergrund, nnd ich mnß jedenfalls

von mir gestehen, daß ich die innere Ruhe zu feiner restlosen
Durcharbeitung zurzeit nicht besitze. Ich glaube auch uicht, daß es

für den am Kriege wirklich Beteiligten während des Krieges ohne
Kompromisse abgeht, mag seine theoretische Formel lauten, wie ste

will," Mir ist Ihr Standpunkt begreiflich und ich ehre ihn; glaube
aber doch, einige Einwände gegen ihn nicht unterdrücken zu dürfen.
Zunächst denke ich, daß wir den Krieg nicht als eine Naturkatastrophe
bezeichnen dürfen; ich glaube vielmehr, daß der Krieg Menschenwerk
ist und daß er gottloses Menschenwerk ist, das es mit allen Mitteln
zu bekämpfen gilt. Und gerade weil ich glaube, daß der Krieg
entsprungen ist aus einer verkehrten, unsittlichen Einstellung des Menschen
zu Menschen und Dingen, gerade darum halte ich die Anerkennung
der eigenen Schuld, der eigenen Fehler sür die «unàitiu sins qua
non einer ehrlichen Verständigung. Man hat den Krieg definiert als
Fortsetzung der Politik mit veränderten Mitteln zu dem Zwecke, dem
Gegner den eigenen Willen aufzuzwingen (Clausewitz). So viel ich
sehe, enthüllt diese Definition des Krieges seine ganze Unsittlichkeit und
Verwerflichkeit. Jemandem mit Geivalt seinen Willen aufzwingen, ist
ein Beginnen, das dem Grundsätze der Ethik, jeden anderen Menschen
als freie, über sich selbst bestimmende Persönlichkeit zu achten,
widerspricht; ist ein Beginnen, welches der Forderung der Nächsten- und
Feindesliebe entgegen ist, das Gebot: „Du sollst nicht töten", verletzt.
Ich glaube, daß mit diesen sittlichen Forderungen absolut Ernst
gemacht werden muß; daß keinem Menschen das Recht zusteht, einen
anderen zu töten; daß daher für den Christen dem Kriege gegenüber
nnr eine Stellungnahme möglich ist, die der absoluten Verwerfung
ohne jeden Kompromiß, Und ich muß gestehen, daß es für mich zu
den peinlichsten Erfcheinungen dieser Kriegsjahre gehört hat, wie
Prediger des Evangeliums mit dialektischen Kunstgriffen sich über diese
Grundsätze der Sittlichkeit hinwegfetzen konnten, wie sie vergaßen, daß
es Menschen mit unendlich wertvollen Seelen, weil von Gott nach
seinem Ebenbilds geschaffen, sind, die es zu töten und zu vernichten
gilt. Den Einwand, daß ein Verteidigungskrieg erlaubt sei, kann ich



— 358 —

nicht als stichhaltig betrachten. Wer will feststellen, wo es sich um
einen Verteidigungskrieg, wo um einen Angriffskrieg handelt, wer die

Grenze ziehen, wo der Verteidigungskrieg in einen Angriffskrieg
übergeht? Wer will die absolute Gerechtigkeit der vertretenen Sache, die

doch allein den Verteidigungskrieg erlauben würde, zu bejahen den

Mut habeu? Und hat nicht Montesquieu Recht, wenn er sagt, daß

„auch der gerechte Krieg ein Recht ist, welches stets eine unermeßliche,

gegen die menschliche Natur zu lösende Schuld hinterläßt?" Ich meine,
daß im Hinblick auf das uliendliche Leid, das jeder Krieg, der gerechte
wie der ungerechte, über die Menschen und besonders über Unschuldige,
über Frauen, Kinder und Greise, verhängt, es besser ist, gemäß dem

Worte Plcckvns im Gorgicis zn handeln: „Lieber Unrecht leiden als
Unrecht tnn!"

Jn diesem Zusammenhange komme ich zu den Einzelheiten, zn
geivissen Taten des eigenen Volkes und der eigenen Regierung, die es

zu verdammen gälte, wenn die Verständigung Erfolg haben solle. Sie,
verehrter Herr Professor, weisen diese Forderung von Professor Ragaz
ab, mit der Begründung, daß die Einzelheiten zn wenig historisch
festständen, um ein sicheres Urteil über sie zu ermöglichen. Mit schwerein

Herzen muß ich Ihnen hier widersprechen — Gott weiß, was ich

darum gäbe, wenu es anders wäre — und muß fagen, daß gewiffe
Handlungeu der deutschen Regierung und des deutschen Heeres
unbestreitbar feststehen, denen gegenüber kein Christ zögern darf, entschiedene

Stellung zu nehmen, will er iiicht zum Mitschuldigen werden.
Da ist zunächst die Verletzung der Neutralität vou Luxemburg und

Belgien mit all ihren bösen Folgen. Die Art, mie das deutsche

Armeekommcmdo alle die Jahre hindurch in Belgien vorgegangen ist,
das System der Geiseln, die entsetzlichen Kriegskontributionen, die

menschenunwürdigen Deportationen der belgischen Zivilbevölkerung, die

systematische Zerstörung der belgischen Industrie, die Wegführung aller
Maschinen nach Deutschland, die unzähligen Hinrichtuugen, alle diese

Borgänge bleiben ein schweres, nie wieder gut zu machendes Unrecht,
darüber kann doch keine noch so spitzfindige Dialektik hinwegführen.

Und darüber dürfen ivir Deutschen nns doch keinen Illusionen
hingeben, daß das Vorgehen der deutschen Heeresleitnng gegenüber
Belgien, diese durch keinerlei menschliche Rücksichten gemilderte
Ausübung der militärischen Geivalt gegenüber einer wehrlosen
Zivilbevölkerung uns die Sympathieen der Neutralen gänzlich geraubt hat.
Und ich meine, daß es Vorbedingung jeder Völkerverständigung ift,
daß wir dieses Unrecht offen zugestehen und mit allen Mitteln
darauf hinwirken, daß es, so viel es möglich ift, wieder gut gemacht
werden muß. Es liegt mir fern, hier einzelne anzuklagen, ich klage
das ganze S y st e m an, das alle Maßnahmen glaubt, den Kriegs-
notwendigkeiten imterordnen zu müssen, ich klage an die Militarisierung
des Geistes eines ganzen Volkes, sie ist es, die alle menschlichen Be-



— 359 —

Ziehungen, unter den einzelnen wie unter den Völkern vergiftet Hut;
und ich meine, daß wir Christen dieses System bekämpfen müssen,
daß da kein Kompromiß uns erlaubt ist. Dieses System ist deshalb
so gefahrlich, weil es die eigene Verantwortung für Handlungen
aufhebt und sie einem leblosen System überläßt, weil es einen
absoluten, blinden Gehorsam fordert, während Ethik und Evangelium
uus doch lehren, daß wir einzig unserem Gewissen nnd Gott Gehorsam

schulden; daß es den einzelnen Soldaten, welcher dem Vorgesetzten
gegenüber zu absolutem Gehorsam verpflichtet ist, zwingt, Handlungen
zu begehen, die Gott und sein Gewissen ihrn verbieten. Tolstoj, Renan,
Bluntfchli haben die demoralisierende Wirkung des militärischen Systems
auf die Volker unübertrefflich gezeichnet. Und es liegt doch auf der

Hand, daß, ivenn der Einzelne im Kriege Jahre hindurch Gewaltakte
begehen muß, dadurch seine ganze Mentalität vergiftet werden muß;
er verliert die Achtung gegenüber den Menschen, denen gegenüber
alles für erlaubt zu halten, er sich nur zu leicht gewöhnt. Die gewaltige
Zunahme der Eigentums-, namentlich aber der Roheits- und
Gewaltverbrechen, von welchen die deutscheu Zeitungen berichten, ist ein
erschreckendes Zeichen der Zeit, das uns warnen sollte.

Das rein militärisch orientierte Denken zeigt sich auch darin,
daß es überall glaubt, „Sicherungen" gegen feindliche Ueberfülle
schaffen zu müssen, daß es ganze Länder und Völker ineint, zur
Sicherheit des eigenen Staates beherrschen und seiner vollen
Unabhängigkeit berauben zu müssen. Auch diesen Standpunkt, dcr um das
eigene Volk herum ein „Glacis" von abhängigen Völkern schaffen will,
mnß von der Ethik ans aufs Schärfste bekämpft werden, weil er ganze
Völker zu bloßen Mitteln degradiert und somit gegen dic Freiheit und
das Selbstbestimmilngsrecht der Nationen — das Grundprinzip der

politischen Ethik — verstößt. Es widersteht mir als Dentschem, anf
weitere einzelne Handlungen der deutschen Regierung, die ans diesem

falschen und einseitigen militärischen Denken entsprungen sind,
einzugehen. Ich meine, daß jeder Christ ivie jeder sittliche Mensch ein
sulches, allein anf die militärische Macht gegründetes System des

politischen Denkens nnd Handelns von Grund aus als unsittlich und
schädlich bekämpfen muß. Wir sollten dvch auch nicht vergessen, daß
es ganz unmöglich ist, auf ein solches System der Ungerechtigkeit und
Gewaltherrschaft einen dauernden Frieden zn begründen, den wir doch
alle erstreben, daß ein „Machtfrieden" notwendiger Weise den Keim
zu neueu kriegerischen Verwicklungen in fich tragen muß. Ein wahrhafter

Frieden kann nur auf Gerechtigkeit, Freiheit, Billigkeit,
Selbstbestimmung der Nationen gegründet werden. Bekämpfen mir Deutschen
nlsv dieses verkehrte System und zeigen wir unseren Volksgenossen
die ewigen Ideale, wie sie uns Ethik und Evangelium lehren; allein
auf sie können wir unsere Znknnft aufbauen; nur, weun wir uns von
ihnen durchdringen lassen, das verlorene Vertrauen der Völker
zurückgewinnen. Und nur dann, wenn sie sich mit aller Entschiedenheit auf



— 360 —

den Boden des Evangeliums stellt, kann die Verständigung unter den

Völkern, die Sie anstreben, zum Ziele führen.
Ich befinde mich mit dieser meiner Forderung, daß mit der

Anwendung der Fundamentallehren des Evangeliums auf die Beziehungen
zwischen den Völkern Ernst gemacht werden müsse, in völliger
Uebereinstimmung mit dem norwegischen Pfarrer Torleif Homme. Dieser
spricht Ihren Einigungsversuchen den Namen „evangelische" ab und
muß Ihr Unternehmen, solange Sie nicht das Fundamentalgcsetz Christi
zum Leitgedanken Ihrer Briefe machen und die dagegen begangenen
Fundamentnlsünden, als welche er den Judustrialismus nnd Kolonialismus

bezeichnet, öffentlich zugeben und bereuen würden, als
antichristlich, als antievangelisch verwerfen.') Es hat nun auf mich,
hochverehrter Herr Professor, einen außerordentlich beklemmenden Eindruck
gemacht, daß Sie dem Pastor Homme ans seine Kritik ermidern, daß
es „ein unbedingtes Gebot der nativnalen Selbstbehauptung
gäbe, welchem in gewissen Fällen das Grnndgebvt Jefu untergeordnet
werden müsse; Sie nennen diesen staatlichen Egvismus, der sich unter
allen Umständen durchsetzen will, „heilig" und beglückwünschen das
deutsche Volk dazu, daß es sich zu diesem „heiligen Egoismus" ehrlich
und offen bekenne, während andere Völker ihren gleichartigen und
gleichstarken Egoismus unter moralischen Phrasen verbürgen. Ja,
Herr Professor, hier scheiden sich die Geister! Ich kann nnr Pastor

l> In No. 87/68 seiner „Evangelischen Wochenbriefe" setzt sich Prof. Deißmann
mit dem im Text genannten norwegischen Theologen auseinander. Da ich nicht
annehmen kann, daß die „Ev, Wochbr," sich in den Händen dcr Lcstr der „Neuen
Wege" befinden, so gebe ich in dieser Anmerkung die wichtigsten Punkte der Kritik
Hommes und d>r Antikritik Deißmanns wieder. Homme wirft Deißmann vor/daß
er in seinen Verstandigungsversnchen die furchtbaren Verletzungen des Fundamental-
gesctzes Jesu „Alles, was Ihr wollt, daß Euch die Leute tun sollen, das tut Ihr
ihnen!" igoniere, „Nnd zwir seien Jnoustrinlisnins und Kolonialismus als die
direkt« n Verletzungen dieses Gesetzes zu beurteilen, Haupturhcbcr des gegenwärtigen
Krieges, der im Interesse dieses antichristlichen Jndustrialismus und Kolonialismus
um, rnmnmen sei, sei Deutschland; auch England als zur Zeit größtes Industrie-
und Kolonialland sei stark verantwortlich für dcn Krieg," Gegenüber diesen
Tendenzen will Homme die Mcnschcn für zwei Gedanken wach machen, für „die
Anerkennung je, cs Fundamentalges-tze« Christi und die Wiedeibesinnung auf den gewaltigen
Gedanken Moies, daß die Landwirtschaft im Haushalt der Völker die Grundlage
sei und jede Familie ihr Eigenheim haben müsse. Vergiftet durch den Traum der
Weltherrschaft habe Deulschland dafür kein Verständnis, keine tatkräftige Initiative
gehabt. Darum müsse es, wie die anderen ebenfalls schuldbeladenen Völker, sich

endlich aufraffen, ehe es zu spät sei," Deißmann antwortet auf diese Kritik Hommes,
nach seincr Meinung sei wohl nirgends stärker als im Lande der kanlischen Ethik
jener Fnndamentalsatz Jesu anerkannt; auch sei er eine brauchbare und kostbare
Direktive für das politische Handeln; doch wagt er die Frage nicht zn verneinen,
ob dieser Grundsatz „in gewissen Fällen unvermcidlicher staatlicher Zwangslage dem

unbrdingtcn Gebote der nationalen Selbstbehauptung untergeordnet ist", „Daß die
Landwirtschaft die Grundlage der Volkwirtschaft und das Eigenheim auf der Eigen-
scholle dos Ideal einer gesunden Vevö!kerung?politik ist", sei unbedingt richtig, aber
das Anwachsen der deutschen Bevölkerung lasse die Methoden einer auf sich selbst
angewiesenen Landwirtschaft als ungenügend erscheinen und zwinge zum
Jndustrialismus und zum Kolonialismus.



— 3tt1 -
Homme Recht geben, wenn er den Standpunkt, welchen Sie hier
vertreten, als unevangelisch, als miderchristlich verwirft. Ich kann niemals
und unter keiner Bedingung zugeben, daß es irgend eine Lebensnvt>
wendigkeit, weder im Leben des Einzelnen, nvch im Leben der Völker,
geben könne, zn deren Gnnsten das Fnndamentalprinzip der Ethik,
das Liebesgebot Jefu, außer Acht gelassen werden dürfen; kann nicht
anerkennen, daß es irgend ein Problem des individuellen, wie des

staatlichen Lebens geben könne, welches nicht durch strikte Anwendung

des Grundgesetzes Jesu seine Lösung fände, vielmehr bin ich

davon aufs Tiefste durchdrungen, daß für alle Fragen des Völkerlebens

(wie des Lebens der Einzelnen) die einzige wahre Lösung in der

Anwendung der Grundsätze des Evangeliums liegt, und daß alle
anderen Lösungen nur Scheinlösungen sind, die notwendiger Weise zu
neueu Verwicklungen, zn neuen Schmierigkeiten führen müssen. Es ist
meine unerschütterliche Ueberzeugung, daß es keine ivahre Lebensnot-,
wendigkeit gibt, die, wenn sie wahrhaft ein Bedürfnis der Seele
ausdrückt, dem Grundgebot der Ethik Nudersprechen kauu, weil nämlich
die ethifchen Normen, das Liebesgebot, zilgleich ein Ausdruck der letzten
seelischen Notwendigkeiten sind, deren Erfüllung allein wahres Leben

verbürgt. Und ich meine, daß wir als Christen alle vermeintlichen
Lebensnvtwendigkeiten, welche dem Liebesgebot Jesu midersprechen,
durchaus bekämpfen müffen. Und ivir dürfen dvch nicht vergessen,
daß „der Staat" vernünftiger Weise nichts anderes ist rmd sein kann
als eine Vereinigung von Einzelnen znm Zwecke, vollkommener zn
werden; daß es mithin auch keine „Staatsnotwendigkeit" geben kann,
die dem Prinzip der Ethik zuwider sein kann. Tritt aber der Staat
in Widerspruch mit dem ethischen Grundgebvt, dann ist es unsere
Pflicht, die wir als sittliche Persönlichkeiten und Christen erfüllen
müssen, diesen Staat so zu formen oder nmzubilden, daß er den
sittlichen Grundgesetzen nicht länger widerspricht, denn nur so vermag
er feinen Zweck, seine Bürger vollkommener zu machen, zn erfüllen.

Mir schnnt, daß im deutschen Volke das Grundgebot der
Ethik, jeden anderen als freie Perfönlichleit, als Selbstzweck nnd
nicht als bloßes Mittel, als Sache, zu behandeln, durchaus nicht
das allgemeine Handeln bestimmt, wie Sic meinen, daß cs der
Fall sei, ich glaube im Gegenteil, daß dieser Grundsatz von den
die Führung der Politik bestimmenden Klassen vielmehr außer
Acht gelassen, wenn nicht mit Füßen getreten wird. Es hat
auf mich schon lange vor dem Kriege einen beklemmenden Eindruck
gemacht, daß die erhabenen Ideen unserer großen Denker und
Dichter vvm unendlichen Wert, von dcr Frciheit der sich selbst
bestimmenden, nnr dem eigenen Gemissen verantivvrtlichen Persönlichkeit
und damit die Achtung vor denr Anderen bei uns Deutschen so

wenig das gesellschaftliche und staatliche Fühlen und Handeln
entscheidend bestimmten. Müsset! ivir nicht vielmehr, wenn wir der
Wahrheit die Ehre geben wollen ^ nnd ich meine, daß uns allein



^ 362 —

der Wille zu rücksichtsloser Selbsterkenntnis retten kann — zugeben,
daß bei uns nur eine Seite der kantischeil Ethik, der kategorische
Imperativ, das Gebot der unbedingten Pflichterfüllung und Hingabe
an den omnipotenten Staat lebendig war, daß ivir darüber aber
die Achtung vor dcr Persönlichkeit, das Recht uud die Pflicht dcr
Selbstveraiitwortung, die Freiheit, die Liebe, die Barinherzigkeit
vergaßen? An Stelle dcr Pflicht gegen die ewigen Normen des

eigenen vernünftigen Gewissens, die ihrem Wesen nach ^ wic
das Liebcsgcbot Jesu übernational find und alles, ivas Mcnschcn-
cmllitz trägt, Nmschlicßen, traten bei uns dic Pflichten gegen ein
empirisches, historisch gewordenes, also Anfälliges Staatswesen, dem

gegenüber keine Kritik erlaubt ivar, das vielmehr die Ideologic
mit allen Wertmcrkmccken bekleidete, dic doch nur dell höchsten
geistig-seelischen Werten vernünftiger Weise zugebilligt werden dürfen.
Uud sagen ivir es frei heraus: die absolute PflichtcrfAlnug, die im
Namen des kategorischen Imperatives vom deutschen Volkc gcfordcrt
Murde, diente sie iiicht vornehmlich den Zwecken und Jntercsfcu
der herrschenden Klassen, Zwecken, die, wer wollte es leugnen, von
einem grenzenlosen Egoismus bestimmt waren?

Ich frage Sie, Herr Professor, war die preußisch-deutsche Politik
gegen dic Dänen in Nordschleswig, gegen die Elsäßer, gegen die

Polen in der Provinz Posen, nur im. Ällcrmindesten vom Fnnon-
mcntalgefch der Ethik bestimmt, das nach Ihnen im deutschen Volli'
so lebendig sein soll? Wäre es der Fall, wäre dann etwa „Zabern",
wäre dann das „Landenteigllungsgesctz" gegen die Preußischen Polen
möglich gewesen? Drückten die^e Ereignisse nicht mit erschreckender
Klarheit die ganze prcußisch-dcutschc Mentalität aus, die den Andern
nicht als gleichberechtigte Persönlichkeit achtet, sondern ihn
beherrschen, als bloßes Mittel für die eigenen Zwecke benutzen will?
Und gleichwie in den polnischen Landesteilcn Preußens man deutsche
Baucrn anficdcln ivollte nnd nnf alle Weise „Germanisation" betrieb
(ich denk an den Kampf gegeii die polnische Sprache), so mird jetzt
in Kurland das von dell baltischen Baronen für die bäuerliche Bc-
siedclung znr Verfügung gestellte Land nicht etwa linier die lettische
Bevölkerung des Landes verteilt, damit diese nach jahrhundertelanger

Unterdrückung zu einem menschenwürdigen Dasein gelangen
kann, nein, das Land dient der Ansiedelung dent sch er Bauern,
also den Zwecken der Exvmision, des Imperialismus, dcr Unter-
drückimg der autochthonen Bevölkerung. Ist solches Vorgehen iiicht
die Ausführung voir Ansichten, die scholl Jahrzehnte hindurch vor
Ausbruch des Krieges in einer gewissen einflußreichen deutschen
Presse mit schamloser Offenheit vcrründct wnrdcn, daß cs cincm
höhcrstchcnden Volke erlaubt sei, andere, weniger fortgeschrittene
zu nuterwerfen, in Dienstbarkeit zn bringen oder gar nns ihren
Ländern zu vertreiben und auf diesen eroberten Ländereien Mitglieder
des eigenen Volkes anzusiedeln und so für die stets wachsende Be-



— 363 —

völkerung neuen Nahrungsraum zu schaffen? Meinen Sie nicht
auch, Herr Professor, daß in cincin Lande, wo folche Maximen laut
verkündigt werden dürfen, ja in mehr oder weniger offener Form
zum Prinzip des politischen Handelns proklamiert werden, das
Grundgesetz Jesu keine lebendige Macht sein kann? Daß solches

Fühlen nnd Handeln dem Liebesgebot direkt ins Gesicht schlägt'?
Müssen wir als Christen und sittliche Menschen nicht vielmehr
gerade dem „heiligen Egoismus" entgegenhandeln und erkennen,
daß alle Völker von Gott geschaffen find, alle gleich wertvoll,
gleichberechtigt sind, weil sie alle das Bild Gottes in sich tragen?

Sie meinen, hochverehrter Herr Professor, zu solchem
kolonisatorischem Vorgehen, wie es Pastor Homme als unchristlich tadclt,
feien wir infolge der stets wachsenden Volkszahl berechtigt und
fragen Pastor Homme, ob er etwa neben Jesus nnd Moses —
Malthus stellen wolle. Ich muß nun hier gestehen, daß ich, dieses

„Problem dcr Probleme", wie Sie cs nennen, das Problem der
nnbcschränkten Bcvölkcrungszunahme im Verhältnis zum beschränkten
Nahrungsraum, trotz allen darauf verwendeten Nachdenkens nicht
restlos zu lösen vermag. Aber unumstößlich stehen folgende Punkte
für mich fest, über welche fich keine praktische Lösnng des Problems
wird hinwegsetzen dürfen:

1, Kein Volk hat das Recht, sich auf Kosten anderer Völker
ins Ungemessene zn vermehren und sich Nahrungsraum zu
verschaffeil durch Unterjochung odcr gar durch Ausrottnng anderer
Völker.

2. Wenn, wie cs in Deutschland die offizielle, Bevölkerungs-
politi'r will, auf eine möglichste Vermehrung der Volkszahl
gedrungen wird, damit der Staat mächtiger und zur Beherrschung
anderer Völker tauglicher werde, fo liegt hier ein Unrecht auch gegen
die Glieder des eigenen Volkes vor, welche so zum bloßen Mittel für
die Ausübung der Staatsgewalt, und — insofern es sich um die

Unterdrückung fremder Völker handelt — zum Mittel für einen
unsittlichen, verwerflichen Zweck herabgewürdigt iverden.

Was unsere deutschen Verhältnisse anlangt, fo würde, ivie
Sachkenner nachweifen, der deutsche Osten noch mindestens zwanzig
Millionen Menschen ernähren nnd ihnen eine Heimstätte gewähren
können, wenn die großen Latifundien parzelliert und in bäuerliche
Wirtschaften umgewandelt würden. Die Chemiker sagen, daß, wenn
allein diejenigen Chemikalien, die während des Krieges zur
Herstellung der giftigen Gase gedient haben, auf die Melioration der
Ländercien verwendet würden, eine ins Vielfache gehende Steigerung
der Bodencrträgniffe erzielt werden könnten. Durch innere
Kolonisation rmd Intensivierung der Landwirtschaft kann das Ernäh-
rungsproblem, wenn nicht gelöst, so doch seines bedrohlichen
Charakters entkleidet werden. Und wenn wir Deutschen uns entschließen,
Glieder einer auf Vertrauen nnd Freiheit gegründeten Völkerorgani-



— 364 —

sation zu werden, welcher, weil sie die Welt umspnunt, auch die Roh
stoffe der ganzen Welt zur Verfügung stehen; dann werden wir
nicht mehr nötig haben, darauf auszugehen, andere Völker zu
unterdrücken oder ihnen ihr Land wegzunehmen und können mit den,

bisherigen Methoden der Kolonisation brechen, die auf Unterdrückung
und Knechtung dcr Eingeborenen ausgingen.

Ich glaube auch nicht, daß Pastor Homme die Kolonisation und die

Industrie mit Stumpf und Stil ausrotten will; was er bekämpft, ist, so

glaube ich, dcr kolonisatorischc und industrielle Egoismus, jener
industriell-kapitalistischc" Geist, dcr dic Seele vergiftet und verödet.
Es wird in Zukunft darauf alle Kraft verwendet iverden müssen,
das; die industrielle und kolonisatorischc Entwicklung den großen
civigen Bedürfnissen der Seele untergeordnet bleibt und nicht
umgekehrt wie jetzt, sie beherrscht; Ivir müssen nns in Allem von
denr nnt dem absoluten Soll bekleideten Sittengesctz leiten lassen,
und dürfen nicht vcrgessen, daß diese sittlichen Normen, die Jd^ee n,
auch die höchsten und entscheidenden Bedürfnisse dcr Seele
ausdrücken, ohne deren Erfüllung sic verdorrt. Vcrgessen wir nicht,
daß nur, wo er liebt, der Mensch "wirklich lebt! Wenn wir so

Industrie und Kolonisation im wahren christlichen Geiste betreiben,
in wahrer Gemeinschaft mit den eigenen Volksgenossen und
den fremden Völkern (auch den farbigen in den Kolonien) arbeiten
und fie als nnfere Brüder behandeln, dann wird Industrie nnd
kolonisatorischer Tätigkeit ihr Gift cntzogen und beide können zu
Mitteln für dic Ausbreitung des Reiches Gottes auf Erden werden,
„Alles ist Euer;" dcr Geist, mit dem wir unsere Arbeit durchtränken,
ist entscheidend. Und da ist es dcr Egoismus, der im Gegensatz

znm Geiste Christi, mit allen Mitteln bekämpft werden muß.
Hier scheiden sich die Geister, ich sagte es schon. Es gibt keinen
Egoismus, der „heilig" wäre, keine Stantsnotivendigkeit, der das
Gebot Jesn untergeordnet werden dürfte! Dies zn bekennen, dafür
unter unfern eigenen Volksgenossen zu kämpfen, scheint mir für
den Augenblick die höchste menschliche und christliche Pflicht. Nur
im Zeichen Jesu, nur durch sein erhabenes Liebesgcbot kann eine

Verständignng unter den feindlichen Völkern, die doch alle Brüder
sind, herbeigeführt werden. In Inn? sign« vinoss! Möchten doch
auch Sie, hochverehrter Herr Professor, sich von der ausschließlichen
Richtigkeit dieser Ansichten überzeugen laffen und in ihrem Sinne auf
nnser Volk einwirken! Allein durch Rückgang auf die ewigen Geboie
der Liebe ivird diesem die Zukunft erwachsen, die wir ihm alle
wünschen.

Erlauben Sie mir, Herr Professor, zum Schlüsse noch einige Worte
über Professor Börnhausens Bericht über seine Kriegsgesangenschaft
in Frankreich, den Sie in Ihren Wochenbriefen abdrucken. Professor
Bornhausen hat nicht gar viele freundliche Eindrücke in. Frank-



:îttô —

reich empfangen und seine Beurteilung des französischen Geistes
im Kriege, besonders der französischen Religiosität ist nicht eben
günstig. Mir scheint nun, daß die Kriegsgefangenschaft eine wenig
geeignete Voraussetzung ist, ein gerechtes Urteil über cin Volk
zu fällen. Und ferner ist es gewiß menschlich begreiflich, daß die
Bevölkerung eines Landes, dessen blühendste Provinzen seit Jahren
vom Feinde befetzt und verwüstet sind, deren Familien um den
Verlust ihrer Söhne tranern, den feindlichen Soldaten nicht ohne
Abneigung begegnet. Ist es denn bei uns anders? Ich fürchte,
daß die Ausführungen von Professor Bornhausen kaum der
Verständigung dienen werden; ich spüre in ihnen etwas von dem
Geiste, den wir Deutschen so schwer in nns unterdrücken können und
der uns die Sympathie der anderen Völker geraubt hat, daß wir
uns anderen Völkern überlegen dünken. Ich denke, wir sollten
ein Volk nicht nach zufälligen Erscheinungen, sondern nach den in
ihm liegenden Möglichkeiten, nach seiner „Idee" beurteilen. Und
wir sollten doch nicht vergessen, daß Frankreich - ich beschränke
mich auf das religiöfe Gebiet — der Menfchheit Francois de

Sales und Calvin, Pascal und die ganze Schule von Port-Royal,
Bossuet, Fsnslon und Lamennais geschenkt hat; sollten nicht
vergessen die religiöse Innigkeit, die einen Victor Hugo beseelt, die
ihn zu einer solch erhaben-rührenden Gestalt, wie es der Bischof
Myriel (in dem Romanclykns ,,I_,ss Nissrnblss") ist, inspiriert
hat. Verkörpern diese Männer nicht eine lebendige, wahrhaft christliche

Frömmigkeit, verkünden sie nicht in echt evangelischem Sinne
Demut, Barmherzigkeit, Liebe und Güte? Und ist der der welschen
Schweiz durch, seine Geburt zugehörige Alexandre Vinet ohne
französisches Geistesleben denkbar? Und die Stimme der Güte, der
Barmherzigkeit, wie sie Pascal, Lamennais und Victor Hugo
verherrlicht haben, ist doch auch während des Krieges in Frankreich
nicht verstummt. Hat nicht Paul Bonrget in seinen Romanen

sens clu inori" und „Lazarine" nach religiöser Erneuerung
gerufen? >Jn dem Roman von Barbusse ,,l.s lsu" ist es ein „Polln",
ein einfacher Bauer, der es ausspricht, daß sie, die französischen
Soldaten, nicht nur für Frankreich, sondern auch für den Feind,
für die preußischen Soldaten, kämpfen, weil es der letzte Sinn diefes
Krieges fei, den Kr ici g als den wahren gemeinsamen Feind zn
bekämpfen und für immer unmöglich zu machen. Und dann erschien
in Frankreich im dritten Jahre des Krieges ein Buch, das ganz
getaucht ist in Liebe, Versöhnlichkeit und Güte: „l^tti-ss ct'uu solclat".
Sie hat ein Intellektueller, ein Künstler geschrieben. Rückhaltlos
anerkennt er das Große, das der deutsche Geist hervorgebracht
hat, und in den Schützengräben und hinter der Front sind es

Schumann nnd Beethoven, nn denen der Verfasser und scinc Kameraden

ihre Seele stärken. Jn diefem Buche finden sich folgende
Stellen, mit denen ich, meinen Brief schließen will; ich könnte



— 366 -
es nicht besser, denn die Worte, die ich hier hersetze, zeigen, was
nns allen nottut.

,,<ü« qu'il laut, «'sst rssounaîtrs l'amour st, la bsarcks
tniomvliaut cls touts violsnss."

,,I^ss pauvrss Asus às l'autrs söts."
,,11 uous rsstsra cls «stcks tourmsnls uns iminsus« inspi

ration vsrs lu pitis, In lratsrnils st, Is, donts."
,,c>l«8 susrAiss cksvrout tsuclr« à slraesr Is, trass ciss

sontasts distants sutrs Iss nations."
Daß aus solcher Gesinnung heraus die Verständigung zwischen

deu Völkern sich vollziehen möge, das ist mein glühender Wunsch!
Dazu möge Gott helfen!

Mit dem Ausdruck vorzüglicher Hochachtung verbleibe ich,
hochverehrter Herr Professor, Ihr ergebener

Johannes Woeste.

Me Mensive Ser AadrdeZt.

I nter diesem schönen Titel veröffentlichte der Verfasser des Buches

^1 „l'aesuss" einen seiner letzten Artikel. Und diese, von Deutschen

gegen das deutsche Reich unternommene Offensive, verdient
unsere ganze Aufmerksamkeit. Es ist nicht erst seit gestern, daß „die
unbewaffnete, nackte Wahrheit die waffenstarrenden Kriegsherrn beim
Kragen faßt und sie schließlich zwingt, in den Staub zn beißen."

Liebknecht war der erste, gegen die von den Berliner grvßen
Machthaber« mit so kläglichem Ungeschick aufgebaute Lügenzitadelle
anzustürmen. Er war es, der dem Reichstag und dem preußischen
Landtag die Risse und fchwachen Stellen des Aufbaues nachwies.

Dann kam ,F'a«Luss", dieses gewaltige, von einem unbezwing-
lichen Willen zur Wahrheit durchdrungene Buch. Jn Deutschland
verboten, wurde es dennoch von offiziöser Seite kommentiert und
(allerdings auf klägliche Weise) widerlegt.

1917 begann in der Schweiz die Herausgabe der, von einer
Anzahl deutscher, freidenkender und hochkultivierter Republikaner
redigierten „Freien Zeitung", in der die kaiserliche Regierung und alle
ihre blinden Stützen ohne Unterlaß gegeißelt werden.

Von Etienne Buisson, Erschienen in der französischen Zeitung
,,1.s pg^s«. Uebersetzt von M, S. Wir bringen dieses Dokument als erfreuliche
Ergänzung des vorausgehenden von der französischen Seite her. Die Red.


	Zur Methode der christlichen Verständigung : offener Brief an Herrn Professor Deissmann in Berlin

