
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 12 (1918)

Heft: 7

Artikel: Unsere Politik : zur Rechenschaft und Verständigung. 4., Von der
Neutralität

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134335

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 326 —

Unsere?olllik.
Sur heedentcvast unü ^erstänSigung.

4. Von der Neutralität.

>>Han wird diesen Ausführungen Vorwersen, daß sie nicht „neutral"
seien. Damit kvmmen wir wieder auf einen der Punkte, die

^ > « einer Klärung dringend bedürfen.
Es wird mit dem Begriff der Neutralität uuter uns ein Spiel

getrieben, das immer mehr verhängnisvoll zu werden droht. Eine
neue Tugend ist erfunden worden, eben bas Neutralsein, und eine

neue Sünde, das Nichtneutralsein. Es ist ein fchwerer Vorwurf,
wenn man von Einem sagen kann, er sei nicht neutral!

Auch uns hat man von Zeit zu Zeit diesen Vorwurf gemacht.
Was habeu wir darauf erwidert? „Wo haben wir denn je gesagt",
war unsere Antwort, „daß wir neutral fein wvllten?" Das ist es, was
wir auch heute erklären und zwar mit Nachdruck: Es fällt uns gar
nicht ein, uns für neutral auszugeben. Wir verzichten auf jene Tugend.
Wir sind grundsätzlich nicht neutral und wollen es nicht sein; wir
ergreifen, wo wir irgend Klarheit haben nnd haben können, Partei.
Und zwar schämen wir uns dessen keineswegs, wohl aber würden wir
uns des Gegenteils schämen. Gleichgiltig oder unentschieden
dazustehen, wo es sich um große Dinge handelt, fiele sür uns unter das
Gericht des Wortes: „Ich kenne deine Werke, daß dn weder kalt
noch warm bist. Du solltest kalt oder warm sein. Weil dn aber lau
bist und weder warm nvch kalt, will ich dich ausspeien aus meinem
Munde." Diese Neutralität gesellte uns zu jener Schar, von der
Dante in seiner „Hölle" sagt, daß sie Gottes Feinde seien und die
seiner Feinde, daß der Himmel sie ausstoße und die Hölle sie
verachte: „Sprich nicht von ihnen, schau und geh vorüber." Es gibt in
sittlichen Dingen keine Neutralität, sondern bloß Entscheidung; hier
heißt es: Entweder — Oder, nicht: Sowohl — Als auch. Wir haben
stets Partei zu ergreifen für das, was wir für Recht und Wahrheit

erkennen und zwar, wenn es sich um große Dinge handelt, vvn
ganzem Herzen und von ganzer Seele. Das allein ist rotes Blut des
sittlichen Lebens, Neutralität ist Fischblut.

Wir haben in diesem Sinne, stets Partei ergriffen und werden
es wieder tun. Unsere Art ist nie gewesen, unbeteiligt zu sein oder

zu tun, wo es stch um die großen Anliegen der Menschheit handelte.
Wir haben eine Sache zu vertreten und vertreten ste. Wir ergreifen
Partei — freilich nicht für die Bürgerlichen vder die Sozialdemokraten,
die Reichen oder die Armen rein als svlche, auch nicht für die
Entente oder für Frankreich oder England rein als solche, sondern eben

Der Untertitel ist das letzte Mal aus Versehen weggefallen,



— 327 —

für die Sache, der wir dienen und von hier aus für das, was ihr
frommt und zu ihr gehört, und gegen das, was ihr widerspricht. Wir
tun es nicht aus Laune oder Willkür, sondern auf Grund unseres
Wissens nnd Gewissens.

Wir gestehen freilich, daß wir in diesem Punkte nicht von Anfang
an genau so gestanden haben wie jetzt. Am Beginn der Katastrophe
achteten wir mehr auf ihre allgemeinen als auf ihre besonderen

Ursachen und Entwicklungen. Unser Kampf richtete sich gegen
den Krieg als solchen. Alles Andere war Nebensache. Aber mit der

Zeit verschob sich teilweise die Schlacht. Jene allgemeinen Urfachen
ivnrden immer mehr erkannt und auch der Wille zum Frieden immer
selbstverstündlicher. Es handelte sich nun mehr um den Weg dazu.
Und diese Frage rückte vou selbst die besonderen Probleme in den

Bordergrund. Dadurch wurden wir genötigt, von jener Höhe, aus
der ivir uns am Anfang halten wollten, herabzusteigen und im
Einzelnen Stellung zu nehmen. Unser Parteinehmen hat fich also inhaltlich

etwas verändert. Partei genommen haben wir immer und
tun es auch jetzt.

Das Gesagte gilt nun allerdings, wie wir stark betvnen möchten
und zu beachten bitten, bloß grundsätzlich von Neutralität und
Partei-Ergreifen überhaupt und soll noch nicht ohne weiteres auf
die Stellung zum Weltkrieg und den darin miteinander ringenden
Gruppen Anwendung finden. Es ist nur gut, wenn wir uns znerst
über den sittlichen Sinn diefer Begriffe im allgemeinen klar werden,
bevor wir die Einzelprobleme erörtern, in denen sie erscheinen.

Aber nun fügen wir hinzu, daß wir freilich auch in Bezug auf
den Weltkrieg und die darin auftauchenden Streitfragen nicht die kühle
Neutralität gewahrt, sondern Partei ergriffen haben. Wir haben es

allerdings auch nicht in bloßer Leidenschaft getan, sondern dem
gehorchend, was ivir sür Wahrheit und Recht hielten, nicht vhne Zögern
und Schwanken in einzelnen Punkten und nicht ohne tiefe Schmerzen
und innere Konflikte.

Dadurch stoßen wir aber mit einer Art zusammen, die in
mancherlei Formen auftritt, allerniedrigsten und allerhöchsten. Die
allerniedrigste ist natürlich die Neutralität der Gleichgiltigkeit,
die alle die Fragen, die in den großen Kampf unserer Zeit
verflochten sind, entweder gar nicht kennt, vder für nichts hält. Die
Vertreter dieser Art bilden einen großen Haufen. Die allerhöchste
aber ist die von Romain Rolland und seinen echten Gesinnungsgenossen

vertretene. Sie stellt sich nu-cisssus cls In ruslss. Sie hält
den ganzen Krieg einfach für Wahnsinn. An irgendwelche Ideen, die darin
im Spiele wären, glaubt sie nicht. Die Schuld sieht sie auf Alle
ungefähr gleich verteilt, möchte jedenfalls von den Unterschieden kein
Aufhebens machen. Von der Höhe aus, worauf sie steht, werden diese

verschwindend klein. Sie weint, schilt, verhüllt ihr Haupt und ist im
übrigen geneigt, mit den schlimmsten Gegnern des eigenen Volkes zu



— 328 —

sympathisieren — aus lauter neutralem Widerspruchsgeist. — Nahe
dabei steht die Neutralität des radikalen Flügels der Sozialdemokratie,

Auch für sie gibt es keine Ideen, die über diesem Kampfe stünden.
Dieser ist einfach ein Streit der verschiedenen Kapitalismen um den
Weltmarkt. Unterschiede der Schuld gibt es nicht, oder doch bloß unwesentliche.

Sie blicken höhnisch, wenn man die Meinung äußert, daß der deutsche
Militarismus schlimmer sei als irgend ein anderer. Ob er siege oder
nicht, ist ihnen vollkommen gleichgiltig oder sie tun doch ihrem Dogma
zuliebe so. Denn nach diesem darf es nur Bourgoisie und Proletariat,
Ausbeuter und Ausgebeutete geben; daß in der bürgerlichen Welt
Ideale lebten, darf nicht zugestanden werden, daß in den Westmächten
ein Erbe demokratischen Wesens vorhanden sei, ebensowenig. Das
alles kann der klassenbewußte Sozialdemokrat nur als eine trügerische
idealogische Verbrämung des kapitalistischen Machtwillens betrachten.
Wer dergleichen annimmt, oder eine besondere Schuld oder Unschuld
der verschiedenen Kriegführenden behauptet, ift ein Sozialpatriot und
Verräter an der Sache des Proletariats. — Dann reihen sich die

Pazifisten an, nicht alle zwar, aber ein großer Haufe von ihnen. Anch
ihre Neigung ist eine gewisse Ausgleichung. Und zwar entspringt sie
bei ihnen nicht dem Bestreben, alle kriegführenden Regierungen in die

gleiche Hölle zu werfen, fondern eher dem entgegengesetzten, ste alle
in ein müderes Licht zu setzen. Die Aufwerfung der Schuldfrage
könnte bloß die Versöhnung hindern. Wozu rückwärts schauen? Es
kommt doch darauf an, daß die Zukunft gerettet wird. Man muß
„vernünftig" sein. Und im Grunde wird ja ein so großer Unterschied
nicht sein. Es sind halt Alle unvernünftig gewesen.

Alle diefe höheren Formen der Neutralität können auf sehr
verschiedene Weise vertreten werden. Sie können aus Demut und Güte
stammen oder aus Hochmut und Sentimentalität, aus sittlichem Ernste
oder aus sittlicher Schlaffheit. Ein Zug des herzenskühlen Hochmutes
gegenüber anderen Auffassungen eignet aber Vielen dieser Neutralen.

Dazu kommt nun aber in der letzten Zeit immer mehr eine
andere, eigenartige Spielart. Das sind die Bekehrten, die früher Partei
genommen haben und nun davon zurückgekommen sind. Sie haben
sich am Anfang für den Krieg begeistert und sich gegen uns
Antimilitaristen ereifert. Die Konstellation brachte es mit sich, daß sie

meistens für Deutschland Partei ergriffen. Dann sind sie von selbst
erkaltet, haben aber auch einsehen müssen, wie schwer das deutsche
Schuldkonto belastet ist. Statt nun jedoch dies zuzugeben und dazu
Stellung zu nehmen, ergreifen sie den Ausweg der Neutralität. Sie
stellen sich ungefähr dorthin, wo wir am Anfang standen, abgesehen
von dem Verhältnis zu Deutschland. Sie stimmen Romain Rolland
zu. Sie sind Antimilitaristen, allerdings zahme. Vor allem aber
wvllen ste Deutschland keine besondere Schuld zumessen. Sie haben
immer einen Vorrat von Vorwürfen gegen die Entente zur Hand
und können sie auswendig.



— 329 —

Manche meinen wohl auch, daß es nun einmal zum Schwei'
z e r t u m gehöre, neutral zu sein, d. h. sich jedes Urteils zu enthalten.
Einige darunter halten es für klüger, keine eigene Meinung über so

heikle Dinge zu haben, weil ja die Kohlen- oder Getreidelieferungen
dadurch beeinflußt werden könnten. Zu der Neutralität des Kleinmutes

gesellt sich die der Angst und der Ring ist geschlossen; wir
kehren zu den niedrigsten Formen dieser Sache zurück.

Was ist nun zu alledem zu sagen? Wir bleiben dabei, daß wir
die ganze neutrale Haltung in all ihren Formen für falsch halten.
Gegen die niedrigen brauchen wir wohl keine Worte zu verschwenden.
Aber wir nehmen auch Romain Rolland nicht völlig aus. Zwar
schätzen wir ihn als Menschen und Künstler so hoch ein, wie nur
irgend jemand. Auch begreifen wir, daß feine Haltung für ihn selbst

natürlich, ja notwendig ist. Er konnte nach seiner ganzen Natur und
Lebensentwicklung nicht anders. Es war gewiß auch gut, daß in dem

Kriegsrausch namentlich der ersten Zeit diese reine und erhabene
Stimme erscholl. Es war damals ein tröstendes und herzstärkendes
nrr-cksssns cls la rrrslss. Aber wir können nicht zugeben, daß diese

Stellung an sich die richtige, die allein richtige sei. Es geht doch

nicht an und ist nicht genügend, in dem ganzen Kampfe nur Wahnsinn
zu sehen, soviel Wahnsinn auch darin ist. Wir glaubeu nicht, daß
auf diese Weise der Krieg und der ihn zum Teil verursachende
Nationalismus wirklich überwunden werden könne. Was man
überwinden will, muß man zuerst verstanden haben, und das bedeutet,
daß man auch das Teilrecht begriffen hat, das darin liegt. Man
muß in unserem Fall das ganze Recht der Gefühle, die die Besten
unter den am Kriege Beteiligten beseelen, und der Ideale, für die
sie zu kämpfen glauben, völlig empfinden, ja, sie wenn möglich
noch tiefer und stärker empfinden, um dann zeigen zu können, daß
der Krieg eine falsche Form ist, ihnen Ausdruck und Verwirklichung
zu verschaffen, und das Falsche an diesen Idealen durch das Richtige
zu ersetzen. Erfüllen, nicht bloß auflösen! Das Verhältnis dieser
Art von Neutralen zum Kriege kommt mir vor, wie das jener
großen Aufklärer des siebzehnten und achtzehnten Jahrhunderts zur
Religion. Auch diese bekämpften etwas, das sie nicht recht verstanden,
sie stießen ihren Schlachtruf aus: „Lcr-uss? Inniärns" ; aber nicht
sie sind es, die schließlich den Religionswahn zerbrochen haben, sondern
bloß die Vertreter einer tieferen und besseren Art von Religion. So
wird es auch mit dem Kriege und der ganzen Welt, die mit ihm
zusammenhängt, gehen. Diese wird nicht dadurch erledigt, daß man
„Wahnsinn" oder „Verbrechen" ruft.

Wenn wir die Haltung dieser Art von Neutralen mit der der
Aufklärer vergleichen, so die'sozialdemokratische mit der der Dogmatiker.

Darüber ist in diesen Heften nnn schon vieles gesagt worden.
Was diese Art von Sozialdemokratie zu ihrer Stellung bringt, ist
das Dogma des Geschichtsmaterialismus, das noch dazu sehr schavlonen-



— 330 —

Haft verstandene. Sie sieht in der Geschichte einzig das Spiel der
materiellen Kräfte, das überall das gleiche ift. Sie weiß nicht und
würde nicht zugeben, daß die westliche Welt durch eine Macht wie der
Calvinismus und Deutschland durch das Luthertum so tief bestimmt
worden sein könnte, daß daraus ein noch jetzt vorhandener tiefgehender

Unterschied der ganzen Kultur und im Besondern der politischen
Art erwachsen wäre. Alle Kräfte dieser Art sieht sie nicht. Sie
vergewaltigt durch das Dogma die Geschichte; sie sieht nicht die ganze
Wirklichkeit in ihrem Reichtum, sondern blvß Eine Linie, die freilich
wichtig genug, aber dvch uicht die einzige ist. Sie setzt zuletzt das
Schimpfwort „Sozialpatrivtismus" an Stelle des Ringens mit den
Problemen und kommt cm dieser wissentlichen Blindheit zu Fall. Die russische

Tragödie mit all ihren Folgen ist eine Frucht dieser Unwahrhastigkeit.
Den pazifistischen Neutralismus können ivir nicht für besser halten.')
Das gilt von seiner mehr sentimentalen wie von seiner mehr

rationalistischen („vernünftigen") Form. Die „Vernunft" ist in solchen
Dingen sowohl dumm als ohnmächtig. Sie versteht nicht, um was
es sich handelt und sie ist den durch den Krieg eutsesselten Mächten
gegenüber fast wehrlos. Gewaltige Leidenschaften iverden nur durch
noch gewaltigere Leidenschaften, die aber anderer Art sind, besiegt.
Vollends tnt es die Gefühlsweichheit nicht. Wir lehnen es beiden
Arten gegenüber ab, daß ein ehrlicher nnd gesunder Friede anders
zustande kommen könne, als auf Grund der Wahrheit und G e -

r e ch t i g k e i t.
Wir müssen hier Etwas betonen, was eigentlich selbstver^

ständlich sein sollte, aber doch gerade vvn solchen, die sür den Frieden
kämpfen, leicht vergessen werden kann: Es kommt uns nicht
aus den Frieden an sich an. Friede im guten und grvßen
Sinn des Wortes ist eine notwendige Frucht des Guten, eine
selbstverständliche Folge richtiger fittlicher Ordnung, der Weltfriede die
Krönung einer ganzen neu orientierten Welt. Diese neue Welt
wvllen wir, nicht bloß den Frieden an sich. Wir
wollen nicht, um. nur Frieden zn haben, diese Welt preisgeben,
sondern wollen umgekehrt, wenn es dnrchails sein muß, lieber den Frieden
opfern als die Güter und Ziele dieser Welt. Wir wvllen den Frieden,
der aus Wahrheit und Recht erwächst, aber wir wollen nicht einen
Frieden, der durch die Preisgabe vvn Wahrheit und Recht erkauft wäre.

Der Neutralismus ist falsch in allen seinen Formen. Die Höhe,
auf die er sich stellt, ist bloß eine scheinbare. Er übersieht absichtlich
oder unabsichtlich die Probleme, aber er löst sie damit nicht.

's Es sei nochmals kräftig betont, daß wir dabei nur eine bestimmte Abart des
Pazifismus im Auge haben, nicht die ganze Bewegung, Ein Mann wie Fried,
der unter uns der eigentliche Führer des Pazifismus ift, geht einen ganz anderen
Weg, Wenn wir uns nicht täuschen, hat er während des Krieges cine ähnliche Entwicklung

wie wir durchgemacht, was uns eiu weiterer Beweis ihrer innern Notwendigkeit

ist.



— 331 —

Er ist auch nicht etwa eine höhere Gerechtigkeit, fondern das
Gegenteil davon, ein Unrecht. Man geht dabei von der seltsamen
Boraussetzung aus, daß der Schuld auf' der Einen Seite ganz
notwendig eine auf der andern entsprechen müsse. So oft irgend etwas
gegen Deutschland gesagt wird, muß etwas Entsprechendes gegen die
Entente gesagt werden. Belgien darf nicht erwähnt werden vhne
Griechenland, Nordfrankreich nicht ohne Ostpreußen, die Armenier nicht
ohne die polnischen Jude», der Unterseebot-Krieg nicht ohne den

„Hungerkrieg", Tirpitz und Ludendorff nicht ohne Clemenceau und
Lloyd George. Sie ist oft ganz lächerlich, diese neutralistische Schablone.
Und das soll Gerechtigkeit sein! Ist Schablone irgend einmal
Gerechtigkeit Man denke sich diese Methode auf die einzelnen Menschen
angewendet. Gibt es da keine Unterschiede? Zwar heißt es: „Wir
sind allzumal Sünder und ermangeln des Ruhmes, den wir vor Gott
haben sollteü", aber sind deswegen alle im gleichen Sinn imd Grad
Sünder? Ist zwischen Judas und Petrus oder gar Johannes,
zwischen Nero und Franziskus von Assist kein Unterschied? Würden
wir uns nicht bedanken, wenn wir von einem Lumpen nichts Schlimmes
sagen dürften, ohne es anch gleichzeitig von einem hochedlen Menschen

zìi sagen? Wenn ivir aber die Einzelnen nicht nach einer svlchen
Schablone behandeln, dann ist sie auch in der Anwendung aus die

Völker falsch. Auch sie sind allzumal Sünder, aber es gibt anch hier
Unterschiede, wenigstens in einzelnen Punkten.

Diese Neutralitat ist eiu Unrecht. Und sie ist eine Heuchelei.
Denn wir müssen uns darüber klar sein, daß im Grunde uiemand

ganz neutral ist, ausgenommen vielleicht die völlig Gleichgiltigen.
Wir tun nur sv! Wir heucheln Unbefangenheit, wv lvir ans Liebe
oder Haß urteilen. Wir nennen die, welche anders denken als wir,
unneutral. Die Neutralität ist ein Ball, den man einander zuwirft.
Wir sind auf diesem Wege allgemach iti eine grvße Unlvahrhaftigkeit
hineingekommen. Es war nicht anders möglich; denn ein Mensch
von Fleisch und Blut, oder gar vvn Geist und Charakter kann nicht
neutral sein. Neutralität ist Nichtigkeit.

Das schlimmste daran ist aber die sittliche Erschlaffung, die
sich in alledem kund gibt. Es ist unglaublich, was dieses Geschlecht
ertragen kann, ohne sich sittlich zìi erregen. Nicht, daß es ihm
überhanpt an Leidenschaft fehlte. Wv seine Interessen oder Ideale in Frage
kommen, da kann es gehörig in's Feuer geraten. Aber wo gauze
Völker vergewaltigt, ausgeplündert, ausgemvrdet iverden, wo Schändlichkeit

sich ans Schändlichkeit häust, ivo alles mit Füßen getreten
lvird, wvvvli wir als Schweizer, Menschen, Christen leben, da hat
dieses Geschlecht nur ein Achselzucken. Mall will nicht „moralisieren",
darüber ist man hinaus. Jn Wirklichkeit ist es eine sittliche Blendung
und Lähmung, die einem Gericht rufen muß. Dieser Neutralismus
ist eine der ganz grvßen Gefahren für unser Volk geworden.



— 332 —

Eine bewnßte vder unbewußte Propaganda, kann sich leicht gerade
dieses Ansatzpunktes bedienen. Man schilt über Deutschland und
gelegentlich auch über Oesterreich und erkauft sich damit das Recht,
die Entente eine „Ländererwerbsgesellschaft", ihr Programm ein
„Eroberungsprogramm" und ihre leitenden Staatsmänner ohne allen
Unterschied „Kriegshetzer" zu nennen. Dabei ivird die gewollte oder
ungewollte Folge seiu, daß für die Zentralmächte immer noch genug
Sympathie und Propagandamittel übrig bleiben, dagegen das gegen
die Entente Gesagte sitzen bleibt und das Uebergewicht behält. Es
wird gut sein, wenn wir vvr dieser neuesten Unwahrheit auf der Hut
sind. So einfach liegen die Dinge nicht!

Wir müssen diese ganze unmögliche und unwahre Haltung
aufgeben, müssen nach unserm Wissen und Gewissen Partei nehmen und
damit ehrliche, ganze und wackere Menschen werden.

Was will dies aber genauer heißen — Partei nehmen?
Was will es für die Schweiz als Ganzes heißen? Etwa die

Teilnahme am Krieg? Oder doch den politischen uud wirtschaftlichen
Anschluß an eine der beiden Gruppen?

Für Schweizer, die auf einem ganz andern prinzipiellen Boden
stehen als wir, wäre dies in der Tat das Gegebene. Wer an das
Schwert, die Gewalt, die Politik glaubt, müßte folgerichtiger Weise
diesen Weg für den richtigen halten. Es sind denn auch gerade die

charaktervollsten unter ihnen, die dies tun. Für uns aber liegt die

Sache ganz anders. Wir teilen jenen Glauben ja nicht. Wir
erblicken die Mission der Schweiz an einer ganz andern Stelle. Sie
hat nach unserer Meinung in der entgegengesetzten Richtung
voranzugehen. Sie hat einzutreten für das Recht im Zusammenleben der
Völker und gegen die Gewalt; sie hat zu arbeiten für den Völkerbund,
der den Frieden bringen und erhalten foll; sie hat auf die Seite der
kämpfenden Demokratie zu stehen, nicht mit den Waffen, aber im
Jdeenkampf. Eine militärische und wirtschaftliche Neutralität versteht
sich für diesen Standpnnkt von selbst, aber ebenso eine Parteinahme
im Sinne einer klaren, festen, dem wahrhaft schweizerischen Ideal
entsprechenden Haltung. Nur keine Verleugnung dieses Ideals um des

scheinbaren äußeren Vorteiles willen, nur kein feiges Schweigen nnd
Sich-Ducken, fondern Charakter, Mut, Glauben! Das allein kann
uns retten.

Ein zweiter Punkt, der aufgeklärt werden muß, ist die Stellung
zur Schuldfrage, Wenn wir uns gegen diejenigen wenden, die
diese am liebsten zudecken und todschweigen möchten, meinen wir dann
wohl, daß ein Prozeß anheben sollte, der den Zweck hätte, die Schuldigen

zu ermitteln und zu bestrafen? Käme man damit je zn Ende?
Würde man damit zum Frieden gelangen nnd nicht vielmehr zu
ewigem Streit? Führte dies nicht in Pharisäismus oder in alt-
testamentliches Wesen hinein? Vergessen wir das Wort von der
Vergebung der Schuld?



- 333 —

Nein, gewiß nicht! Aber es ist durchaus auch der Sinn des

neuen Testamentes, daß Schuld nicht verschwiegen und zugedeckt,
sondern anerkannt werden soll. Eine solche Anerkennung ist's,
die wir fordern. Dabei wäre es in unseren Augen das Beste, wenn
jedes Volk das Gericht über sich selbst von sich aus besorgte. Nur
so lange dies nicht der Fall ist, muß es von den Andern an seine

Schuld erinnert werden. Sobald es in seiner eigenen Mitte solche

hat, die dies tnn, wäre es unedel und würde auch ganz falsch

wirken, wenn Andere es täten. Wo es aber nötig ist, weil jene
bessere Weise fehlt, da soll es zwar mit Ernst und Schärfe, aber ohne
Pharisäismus geschehen und nur so weit, als es nötig ist. Und dies

nicht etwa, um das in Betracht kommende Volk zu demütigen, sondern
bloß, um die Wurzeln des Krieges aufzudecken und seine Besiegung
vorzubereiten.

„Aber ist dieses Wichtignehmen der Schnldfrage nicht ein Hindernis
für den Frieden?" Wir antworten: Keineswsgs! Das Umgekehrte ist
der Fall. Nichts wirkt in solchem Maße trennend bis ins Tiefste wie
uneingestandene und nngesühnte Schuld. So ist es im Verhältnis
einzelner Menschen zu einander, und nicht anders im Zusammenleben
der Völker. Es ist eine sittlich wenig ernste und psychologisch flache
Auffassung, die uns vor der Behandlung der Schuldfrage warnt, und
uns auffordert, an die Zukunft zu denken, statt an die Vergangenheit.
Als ob man die Zukunft richtig aufbauen könnte, solange die

Vergangenheit nicht geordnet ist! Jener Rat enspringt der Angst — Angst
aber ist eine schlechte Patronin des Friedens; er führt zur Heuchelei
— aber es gibt keinen Frieden ohne, Wahrheit. Die Schuld ist die

eigentliche Friedlosigkeit. Darum mag man darüber nachdenken, wie
die Schuld am besten getilgt werde, aber getilgt werden muß sie und
darum auch aufgedeckt und anerkannt werden. Dann mag das
Vergeben und Vergessenfolgen, das Aufsichnehmen
auch fremder Schuld im priesterlichen Tun der Liebe
— aber nur dann!

So denken wir uns die Behandlung der Schuldfrage. Sie muß
behandelt werden, Verschweigen und Vertuschen wäre Torheit und
Frevel, aber es ist auf's äußerste wichtig, wie sie behandelt wird.
Sühne muß sein, Gericht muß sein, aber ein Gericht um Gottes- und
des Menschen willen und das will heißen: um der Heiligkeit und Liebe,
nicht um der Selbstgerechtigkeit und Rachsucht willen.

Endlich möchten wir an dieser Stelle noch aus einen schon
behandelten Punkt zurückkommen. Man hat uns vorgeworfen, daß wir
uns mit unserer Kritik zu einseitig bloß gegen Deutschland und zu
wenig gegen die Entente wendeten. Ist die Meinung dabei wohl,
daß wir eine sorgfältige Registratur all der Gewalttaten und
Verbrechen führen sollten, die die Kriegführenden begehen, um dann unsern
Urteilsspruch zu fällen? Aber wir fragen: Wäre nicht gerade dies



— 334 —

Pharisäismus? Wäre das nicht jenes Richten, das man uns
besonders am Anfang des Krieges vorgeworfen? Wir kämen uns selbst
in dieser Rolle unerträglich vor. Und ohne Heuchelei liefe es nicht ab.

Wir haben es darum ganz anders gehalten. Auf eine
vollständige Aufzählung dieser Sünden haben wir für beide Seiten
verzichtet. Wir haben uns bloß zu Punkten geäußert, die eine prinzipielle
Bedeutung besaßen: Belgien, Armenien, die Entwicklungen der Friedensfrage.

Daß dabei Deutschland schlechter wegkam, ist nicht unsere Schuld,
Wir haben jedenfalls so geredet, wie wir dachten. Auf „Neutralität"
machten wir dabei nie Anspruch, bloß auf Wahrhaftigkeit und
Gewissenhaftigkeit. Es ist auch noch nicht aller Tage Abend und wir
bitten um ein wenig Vertrauen. Am Ende wird alles licht fein;
wir dürfen es wenigstens hoffen. Man wird einst die Dinge anders
sehen als heute.

Summa: Wir wollen nicht neutral sein, fondern der Wahrheit
dienen, so gut wir können und damit Gott und den Menschen, der
Gerechtigkeit und der Liebe.

Wir könnten uns freilich auch anders ausdrücken um der Wahrheit,

die in der Forderung der Neutralität liegt, ihr Recht zu geben.
Dann würden wir sagen, daß die Neutralität, die wir ablehnen, nur
diejenige ist, welche irgendwie mit sittlicher Gleichgiltigkeit
zusammenfällt. Dagegen gäbe es vielleicht eine andere Art von
Neutralität, nämlich die der Gerechtigkeit oder gar der Liebe. Diefe
würde sich gegen ein Parteinehmen ans bloßer Leidenschaft und
Einseitigkeit der Einstellung wenden. Sie würde versuchen, sich auf eine

möglichst große Höhe zu erheben, um von dort aus den Streit der
Menschen zu beurteilen. Sie würde begreifen, was die einzelnen
Streitfragen bedeuten, sie wäre nicht kühl, fvndern wärmer als alle
Leidenschaft der Ungerechtigkeit. Sie versuchte aber die Dinge mit
Gvttes Augen zu sehen, den eigenen engen Sinn an Gottes Sinn
weit und die unreine Flamme des eigenen Herzens in seinem Licht
lauter werden zn lassen.

Zu einer folchen Neutralität bekennen wir nns allerdings auch
und mit Freuden. Es ist die Hohe, zu der ivir aufstreben. Aber
wir müssen davvr warnen, daß wir höher steigen wollen, als dem
Menschen gegeben ist, vielleicht gar über Gott hinaus! Denn anch
Gott ist ja nicht neutral im Sinne der Gleichgiltigkeit. Er nimmt
Partei. Er steht für das Recht gegen das Unrecht, für die Wahrheit
gegen die Lüge, für die Liebe gegen die Gewalt. Er ist ein „starker
und eifriger Gott". Er ist ein Kämpfer. Er ist, gerade als die Liebe,
der heilige Gott, der seiner nicht spotten läßt. Wir aber müssen

zum Ziel haben, für Gottes Sache allein Partei zu nehmen. Das
ist dann gegenüber den Menschen höchste Gerechtigkeit — aber nicht
Neutralismus.



— 335 —

5. Unser Friedenskampf.
Wie denken wir uns denn den Weg zum Frieden?
Wir kehren damit zum Allsgangspunkt unserer Erörterungen

zurück. Unsere ganze „Politik", sagten wir, sei an dieser einzigen
Frage orientiert: Wie gelangen wir zum Frieden? Diese aber
bedeute: Wie gelangen wir zu der neuen Welt, die wir ersehnen? Hier
sind lvir vollends in einen dichten Nebel von Mißverständnissen
geraten. Versuchen wir, ihn wenigstens für diejenigen, die uns ehrlich
und anständig verstehen wollen, zn zerstreuen.

Wir erwarten den Weltfrieden in erster Linie und wesentlich
von einem geistigen Umschwung, einer geistigen Bekehrung der Völker.
Das ist sür uns ganz selbstverständlich. Ebenfo
selbstverständlich ist für uns, daß diese Bekehrung eine neue Zuwendung
zu Christus sein muß und daß die Vorbedingung eines neuen Wesens
auf Erden eine neue Ausgießung des Geistes ist. Der Weltkrieg
ist Folge und Zeichen des äußersten Abfalls von Gott und der Welt-
frieden kann nur aus der entgegengesetzten Richtung kommen.
Der Krieg ist die Frucht einer ganzen „Kultur", die gottlos und
seelenlos geworden war und der Friede wird umgekehrt der
selbstverständliche Ausdruck einer wieder in lind zn Gott genesenen
Kultur sein.

Daß lvir auf dieser Grundwahrheit stehen, sollten wir nicht
mehr besonders sagen müssen. Wir haben es aus die mannigsaltigste
Weife ausgesprochen und halten nicht für nötig, es jedesmal zu
wiederholen, sobald wir über das Friedensproblem reden. Man kann
wissen, was die Voraussetzung all unseres Denkens und Wollens ist,
ohne daß wir unaufhörlich ein Credo hersagen.

Das aber ist es, was nun Viele verlangen. Wir hören, sobald
wir über menschliche Dinge menschlich reden, sofort den Einwand: „Ihr
wollt es machen ohne Gott". So auch, sobald wir vom Weg zum
Frieden reden, ohne die religiöfen Stichwörter zu brauchen. Und
zwar denken wir dabei nicht an die bekannten Einwände des pietistischen

und andern Pessimismus von der Schlechtigkeit der Welt und
der Verdorbenheit der Menschennatur, die den Frieden auf Erden
überhaupt zu einer Utopie mache und nur die Rettung der einzelnen
Seele erlaube. Mit diesem Standpunkt setzen wir uns hier nicht
auseinander. Er versteht uns freilich nicht. Er meint, wir erwarteten
Fortfchritt und Frieden vvn der bloßen Verbesserung menschlicher
Einrichtungen und der Güte der Menschennatur. Im besten Fall zählt
er uns, darin mit gewissen ungläubigen Weltmenschen merkwürdig
zusammentreffend, zu den „Idealisten, die keinen Boden unter den

Füßen haben". Dagegen sei hier nur gesagt, daß wir den Frieden
wie jegliches wesentliche Wachstum des Guten nicht von der Güte der
Menschen, fondern von der Macht Gottes, nicht von langsamer vder
rascher Besserung, sondern von Bekehrung erwarten. Es



— 336 —

täuscht sich stark, wer meint, daß wir die Macht des Bösen
unterschätzen; nur schätzen wir die Macht Gottes noch höher ein und
glauben, daß es sein Wille sei, mit den Kräften feines Reiches in
diese Welt der Sünde und des Todes zu brechen. Daß wir dies
glauben, ist das, was uns vor jenen pessimistischen

Christen unterscheidet, nichts Anderes.
Aber auch da, wo man nicht alle Hoffnung auf Eroberung der

Welt durch das Reich Gottes aufgibt, begegnen wir oft einer Manier,
die wir als verkehrt und schädlich empfinden. Wenn man menschlichem

Planen und Kämpfen, das selbstverständlich die letzten religiösen
Wahrheiten (im besten Sinne des Wortes!) zur Voraussetzung hat,
nicht die religiöse Form gibt und nicht jedesmal sein ganzes
Glaubensbekenntnis spricht, da hört man regelmäßig den Vorwurf, man
wolle es ohne Gott machen, man vergesse die Hauptsache, man glaube
durch menschliches Machen vorwärts zu kommen. Dieser Vorwurf
tritt auch unserem Kampfe gegen den Krieg und für den Frieden
immer wieder in den Weg. Wir halten diese Art für eine Verderbnis,
die mehr als Unglauben die Wahrheit des Gottesreiches unwirksam
macht. Wir haben sie gelegentlich Methodismus (im
allgemeinsten Sinn des Wortes!) genannt, wir können sie aber anch

Pharisäismus nennen und werden uns erlauben, wenn es

nötig ist, mit dieser Herr-Herr-Sagerei einmal abzurechnen, daß es

schallt. Wir wissen, daß es ein Kampf im Sinne Jesn, ein Kampf
um die Freiheit des Gottesdienstes, ein Kampf für Gott ist, wenn
wir dafür einstehen, daß wir Gottes Sache in der Welt vertreten
können, ohne vor uns Herposaunen zu lassen, daß wir an ihn glauben
und von ihm allein alle Hilfe erwarten, wenn wir das Wort, daß
die rechte Hand nicht wissen solle, was die linke tue, auch in dieser
höchsten Sphäre, und hier erst recht, angewendet wissen wollen.

Die Kraft des Reiches Gottes allein ist es, von der wir die

Rettung der Welt erwarten. Das ist unser A und O. Aber damit
steht nuu nicht im Widerspruch, wenn wir hinzufügen, daß wir den

Weltfrieden erwarten von dem Zusammenbruch des heutigen militärischpolitischen

Systems, das soziale inbegriffen. Dieses Zweite ist vielmehr
bloß eine Folge des Ersten und hat sür uns seinen Sinn und Wert
nur im Zusammenhang damit. Dieser Zusammenbruch ist gleichsam
eine Wirkung des Stoßes, der vom Kommen einer neuen Welt
ausgeht; er ist einer seiner Vorboten, eines seiner Symptome, vielleicht
anch eine seiner Voraussetzungen. Wir warten darauf, freuen uns
darob, aber nicht etwa, weil uns dies Alles wäre, was wir glauben
und hoffen, oder daß wir daran genug hätten, sondern so, wie man
sich im Februar und März der Lawine freut, weil sie den Frühling
weissagt und bringen hilft.

Hier stellt sich nun allerdings ein Gegensatz zweier Denkweisen
heraus, dessen Tatsächlichkeit und Wichtigkeit wir durchaus gelten
laffen.



— 337 —

Es gibt eine religiöfe Denkweise, die Ibsen durch das Stichwort

„Alles oder Nichts" charakterisiert hat. Aus das Allerhöchste
und Allerletzte: Gott allein, Sein Kommen und Herrschen, gespannt,
verschmäht sie alle bloßen Einzelsiege und Einzelfortschritte. Sie
fürchtet von allem Sich-Einlassen ins Relative eine Schädigung des

Absoluten, von allem Arbeiten in menschlichen Formen und mit
menschlichen Kategorien eine Verhüllung des Göttlichen. Sie haßt
diejenigen, die, im übrigen auf dem gleichen Boden stehend, das
Relative und Menschliche als Abschlagszahlung, Weg und Vorboten des

Höchsten annehmen, mehr als die Gegner. Sie sind ihr Halbe, Matte,
Oberflächliche, find Spielverderber, ja Verräter.

Wir können diese Denkweise, wie schon angedeutet, die absolute
nennen, oder auch die radikale, revolutionäre, apokalyptische, je nachdem.

Ihr tritt je und je eine andere entgegen, die man die mehr

relative, evolutionistische oder auch- reformistische nennen mag.
Auch sie blickt auf jenes Höchste und Letzte aus. Aber sie kann
sich nicht auf das „Alles oder Nichts" festlegen. Es ist ihr innerlich

unmöglich, bloß zu warten, bis jenes Letzte und Höchste selbst
erscheine, und inzwischen die Dinge gehen zu lassen. Und dies nicht
etwa aus bloßer Ungeduld oder dem Drang, etwas zu machen,
sondern weil sie Gott selbst so versteht, daß er zwar in Katastrophen
kommen könne und dies vielleicht mit Vorliebe tue, aber doch auch
in Evolutionen, in einer langsamen Vorbereitung und Erziehung der
Menschen auf das Höchste hin. Sie suchen ihn darin zu verstehen,
ihm darin nachzugehen, ihm darin als Mitarbeiter zur Seite zu treten.
Sie glauben, daß das Reich nicht auf einmal vollendet auf den Plan
trete, sondern in sich ablösenden Phasen, durch immer neue „Geburten",
neue Lösungen, neues Aufbrechen helfender Kräfte. Darum begrüßen sie

auch kleine Fortschritte; darum können sie sich auch an menschlichen
Bewegungen freuen und beteiligen, die weder formell am Höchsten
orientiert, noch imstande sind, sofort und unmittelbar bis zu ihm zu
führen. Denn sie können darin doch eine Teilwahrheit des Reiches
erkennen, die bloß inczoZnit« auftritt. Sie meinen, daß Gott die

Menfchen, die für das Höchste noch nicht reif sind und denen dies, wenn
man es ihnen anböte, bloß ein Wort wäre vder ein Dogma würde,
auf solchen Wegen dafür vorbereiten könne und wolle. Es
kostet sie manchmal nicht wenig Selbstverleugnung, in solchen
Bewegungen mitzumachen, wo sie ihr Letztes und Höchstes nur mittelbar
vertreten können. Man holt sich dabei nicht den Nimbus des
Gottesmannes in deu Augen der Form-Frommen. Aber man arbeitet
und Gott tut sich dem Arbeitenden, nicht dem Müssigen kund. Und
Christi eigentlicher Weg ist doch stets die Selbstverleugnung, nicht die

Selbstverherrlichung, auch nicht die religiöse, ja sie am allerwenigsten.
Gott selbst wartet nicht bloß, er arbeitet, er schafft. Er tut nicht nur
das Große, svndern auch das Kleine, er verwirklicht nicht nur das
Absolute, sondern auch das Relative. So kauu man, gerade wenn



- 338 -
man mit ihm gehen und nicht seinem eigenen Sinn gehorchen will,
immer das Eine, das Letzte und Größte vor Augen und im Herzen,
doch in dieser Welt des Endlichen und Relativen stehend Ihm dienen
und statt bloß mit „Allem" auch mit „Einigem" verlieb nehmen,
freilich stets auf das „Alles" harrend!

Diese beiden Denkmeisen führen ihren Kampf nicht nur auf dem
Boden der Religion, sondern auch auf dem der Sittlichkeit, überhaupt
auf allen Gebieten des Lebens. Fast alle großen Menschenfragen
haben mit diesem Gegensatz zu tun. Ganz besonders greifbar tritt er
uns hente in der sozialistischen Bewegung entgegen. Alle die Formen
des religiösen Unterschiedes haben hier eine Analogie in dem Streit
um die rechte Taktik des Sozialismus. Es ist eine der Grundfragen
des geistigen Lebens. Hier muß Klarheit gewinnen, wer zu der
nötigen Sicherheit der Lebensführung und des Urteils über die indi-
viduellen und sozialen Probleme gelangen will.

Wir haben durch unsere Darstellung des Gegensatzes schon

Stellung genommen. Wir verstehen die erste Denkweise und ehren sie.
Dies tun wir namentlich dort, wo sie konsequent ist und dort,
wo sie nicht bloß pharisäischer Selbsterhöhung und Erniedrigung
Anderer dienen soll, sondern echt, notwendig und demütig ist, wie etwa
bei einem Kierkegaard oder Tolstoi. Freilich haben wir eine ganz
konsequente Form dieser Art bis jetzt nicht angetroffen und zwar aus
guten Gründen; denn sie ist in dieser Welt der Endlichkeit und
Relativität unmöglich. Aber wir sind auch mit einer ernsthaften
Annäherung an die Folgerichtigkeit zufrieden. Wir anerkennen dann
gern, daß diese Art etwas Charaktervolles und Großartiges haben,
ja wir gehen noch weiter und gestehen, daß sie nicht nur für
bestimmte Naturen, sondern auch für bestimmte Umstände notwendig

sein kann.
Damit ist aber auch schvn Zweierlei gesagt: Einmal braucht das

Verhältnis der zwei Denkweisen nicht so verstanden zu werden, daß
die Einen nur der ersten und die Andern nur der zweiten zufallen
könnten. Dies wäre eine dogmatische Auffassung. Es kann ganz
wohl der gleiche Mensch in bestimmten Perioden oder Umständen mehr
die eine und in andern Perioden oder Umständen mehr die andere
vertreten. Es darf aber überhaupt kein Dogma daraus gemacht
werden. Gottes Wahrheit kann stch bald auf die erste, bald auf die

zweite Weise darstellen. Beide können sich auch ergänzen. Sie können,
statt mit einander zu streiten, einander helfen, an einander ein Korrektiv
haben. Das wäre wohl Reich Gottes-Art, während die gegenseitige
Bestreitung gar fehr Menfchen°Art ist.

Von hier aus mag nun unsere Stellung irr einer ganzen
Anzahl von Fragen diefer Zeit klar werden. Der Schlüssel dafür ist
dieser: Wir haben überall die letzten nnd höchsten Ziele vor Augen,
aber wir verachten auch Ziele und Bewegungen nicht, die bloß eine

Annäherung daran find. Wir haben eine absolute Wahrheit im Sinne,



— Zgg -
aber wir rechnen in einer Welt des Relativen auch mit dem
Relativen; freilich nur in dem Sinne, daß wir es in den Dienst des

Absoluten stellen, daß wir im Relativen das Absolute zum
Ausdruck bringen, so gut dies immer möglich ist.

Das Letzte, was wir mit unserem Friedenskampf wollen, ist das
Reich Gottes, und die absolute Forderung, die mir vertreten, die, daß
der Krieg nicht mehr sein soll. Unsere unbedingten Gegner sind
darum alle diejenigen, die diefe Forderung bestreiten, also alle geistlichen
und weltlichen Verteidiger des Krieges. Aber nun gibt es verschiedene
Arten, den Krieg zu bekämpfen und den Frieden zn wollen. Wir
halten die einen für falsch und bekämpfen sie, die andern zwar für
nicht dem letzten Ideal entsprechend, billigen sie aber doch bis zn einem
gewissen Grade. Immer aber ist nnsere Orientierung die, ob die
Mittel zu dem Zwecke: den Krieg zn besiegen, passen oder nicht.

a,. Für ein solches Mittel können wir den bloßen Defaitismus
nicht halten. Wir verstehen darunter die Methode, die einfach

darauf aus ist, um jeden Preis die Wehrkraft eines Landes, und zwar
vor allem des eigenen, zu zerstören. Das Verwirrende ist, daß darin
Höchstes, weniger Hohes und Niederstes nahe beieinander liegen. Wenn
ein Jeremia die jüdischen Soldaten auffordert, zu den Chaldäern
überzugehen, so ist das die Tat eines prophetischen Titanentums, die

mit wilder Ironie die Torheit eines gewissen Nationalismus
veranschaulichen will, aber wenn ein Politiker bloß aus Haß gegen einen
andern oder gegen ein politisches System auf die Niederlage seines Landes
hinarbeitet, so ist es gemeiner Verrat. Jn der Mitte liegt das Verhalten
Vieler, die bloß einem antimilitaristischen DogMa zulieb blindlings
gegen die eigene Regierung und das eigene Heer vorgehen, ohne
irgendwie nach dem Zusammenhängen und Folgen zu fragen und dann
verdutzt stnd, wenn diese eintreten. Dahin gehören sür mich jene
Sozialdemokraten, die rein dogmatisch den Krieg ihres Landes
sabotieren, auch wenn der Erfolg einfach der ist, daß sie dafür einem
fremden Militarismus, und zwar dem gefährlichsten von allen, den

Sieg in die Hände spielen und damit die Herrschaft des Militarismus
in der ganzen Welt befestigen. Dummheit und dogmatische
Verblendung sind für uns nicht Idealismus; ein wirklicher idealistischer
Glaube muß fehende Augen haben. Man weiß, wie es gerade der
schlimmste der Militarismen ist, der diesen Defaitismus in der ganzen
Welt ausbreitet. Er verbietet im eigenen Land auch die bescheidensten

Formen von Friedensbewegung und. läßt auch die neutralste Friedensliteratur

nicht ins Land hinein, arbeitet aber in aller Welt mit der
extremen Sozialdemokratie, dem Pazifismus, ja dem Anarchismus
zusammen, wenn er nur kann, und vergiftet damit geistig die Welt.
Es kann nicht Aufgabe eines ernsten Kampfes um den Frieden sein,
in dieser Weise pour le roi cle Prusse zu arbeiten. Man muß im
Kampfe gegen die Dämonen mehr dem Instinkt, oder besser: der

Intuition, als dem doktrinären Verstand folgen und am wenigsten



— 340 —

darf man bloß einem Dogma gehorchen. Wer Defaitist fein will, kann
es nur dann auf eine erlaubte Weise sein, wenn er sich auf die Höhe
eines Jeremia erhebt. Er handelt dann nicht aus irgend einem
politischen Kalkül oder aus dem Gehorsam gegen ein Dogma, sondern
aus dem unmittelbaren Impuls des Absoluten, um die Folgen
unbekümmert, aber im Glauben gewiß, daß sie in letzter Instanz nur gut
sein können. Solches Handeln erhebt auf die höchsten Gipfel der
Sittlichkeit und Religion; solcher „Defaitismus" ist gewiß der
gewaltigste Gegner des Krieges, der einzige, dem er endgiltig erliegen
wird. Ihn ehren wir, wo wir ihm begegnen, als das Höchste. Aber
von ihm ist jener politische und dogmatische Defaitismus nur eine
Nachbildung in falschem Material. Darum erreicht er fein Ziel nicht. Er
ist nicht aus der Wahrheit, weil er die Augen davor schließt, und was
nicht aus der Wahrheit ist, kann die Welt nicht überwinden. Er
stammt manchmal bloß aus dem Machtstreben, nämlich aus dem Willen,
gegenüber der Macht des Jmperalismus die Macht des Proletariates
durchzusetzen. Dann aber gewinnt jene offene, brutale, aber insofern
ehrlichere Macht des Militarismus notwendig den Sieg. Caporetto
und Brest-Litowsk sind dafür die tragischen Exempel! Das Höchste
rettet, es rettet in gewissem Sinne allein, aber nur, wenn es rein
auftritt und nur in dem Maße, als es dies tut, sonst aber gilt wieder
das Wort: Oorrrrplio uptinri psssiinä.')

b. Wir kommen damit auf das Problem der Landesverteidigung
zu sprechen. Daß wir es hier nicht erschöpfend behandeln wollen,

sei aber zum voraus bemerkt. Wenn uns Zeit und Gelegenheit geschenkt

wird, werden wir dies in Bälde einmal tun. Hier soll nur ein
Mißverständnis aufgeklärt werden, das gerade in diesen Zusammenhang gehört.

Man weiß, daß wir unter bestimmten Voraussetzungen für die

Dienstverweigerung eintreten; man weiß auch, daß unser letztes Ideal
die Niederlegung der Waffen durch ein ganzes Volk und zuletzt alle
Völker wäre. Wir treten für die Dienstverweigerung ein, wo sie nach
unserem Urteil einem klaren subjektiven Müssen entspricht. Es ist
dann zunächst nicht die Dienstverweigerung selbst, sondern das Recht
des individuellen Gewissens, wofür wir uns wehren.
Nie ist es uns in den Sinn gekommen, für jene eine Straflosigkeit
zu verlangen. Wir begrüßen allerdings unter der soeben
genannten Voraussetzung auch die Dienstverweigerung an stch

als schärfste, edelste und tiefste Form des Kampfes gegen den Krieg
und als Verheißung einer Zukunft, wo die Menschen nicht mehr Krieg
führen können. Wir sind überzeugt, daß eine solche Tat, so

gefährlich ste auch scheint, der Sache des Reiches Gottes und damit auch
dem Volke, worin ste geschieht, Segen bringen muß.

Dabei bleiben wir. Aber nun darf man aus diefer Stellung
keine falschen Folgerungen ziehen. Es ist auch hier nicht ein religiöses

') Wenn das Beste verdirbt, wird das Schlimmste daraus.



— 341 —

oder ethisches Dogma, das wir aufrichten möchten, am allerwenigsten
aber ein politisches. Wir treten keineswegs einfach vor die
Menschen mit der Aufforderung, die Waffen wegzuwerfen. Denn wir
wiffen eben, daß diese Tat nur unter ganz bestimmten Voraussetzungen
sittlichen Wert hätte. Sie müßte aus einem bestimmten Glaubeu
stammen, ein G e w i s s e n g e b o t sein, müßte freiwillig, ganz
von innen heraus geschehen. Eine vereinzelte oder allgemeine
Dienstverweigerung bloß aus Bequemlichkeit oder gar Feigheit oder
auch bloß aus nüchterner Nützlichkeitsberechnung, wäre in unseren
Augen sittlich geringwertig und stünde sogar ties unter gern getanem
Waffendienst. Für unsere sittliche Urteilsweise gilt eben bis zu allen
letzten Folgerungen das Wort: „Was nicht aus dem Glauben kommt,
ist Sünde", und umgekehrt. Wir denken auch in sittlichen Dingen
nicht dogmatisch, sondern genetisch. Wir sagen nicht
entweder: „Dienstverweigerung ist recht" oder „Dienstverweigerung ist
falsch", sondern: „Dienstverweigerung kann Pflicht sein oder Vergehen,
je nachdem. Gut und recht ist nur, was Gott bestehlt, der durch
das Gewissen spricht". Diese Art des sittlichen Denkens können
noch immer nur Wenige verstehen nnd doch ist sie die protestantische
und wahrhaft christliche.

Wir sagen: Dienstverweigerung des Einzelnen oder Verzicht
auf Landesverteidigung durch ein ganzes Volk erfordert eine sehr
große Höhe der Gesinnung und einen heroischen Glauben. Wir hoffen,
daß diese immer mehr den Einzelnen und den Völkern geschenkt werden.
Aber bisher haben wir nicht den Eindruck gehabt, daß irgend ein
Volk so weit wäre. Dann aber müssen sie aus ihrem Glauben
handeln, das heißt: sie müssen ihr Vaterland mit den Waffen
verteidigen. Aus diesem Grunde mußte die Schweiz im Jahre 1914 ihre
Grenzen besetzen und muß sie es wohl auch heute tun. Sie handelt
aus dem Glauben, den sie hat. Aus diesem Grunde mußte Frankreich

in den Krieg und ebenso England. Oder sollte jenes sein Bündnis
mit Rußland brechen, dieses Belgien im Stiche lassen und beide ihre
eigene Zukunft aufs schwerste gefährden? Sie konnten es, durften
es allerdings, aber nur auf Grund eines heroischen,
fast übermenschlichen Glaube us (den man, nebenbei
bemerkt, auch von Deutschland und der Schweiz verlangen müßte!), aber
wo hat man diesen Glauben bisher den Völkern zugemutet? Wer von
nns besitzt ihn? So wie die Menschen heute stnd nnd urteilen, so
wie jene Völker beschaffen waren, mußten sie gerade ihren edelsten
Trieben gehorchend in den Krieg treten. Es ist Torheit, vom
menschlichen Standpunkt aus etwas Anderes zu behaupten. Man
muß begreifen, daß hier eine Tragödie waltete. Die Niederlegung

der Waffen durch ganze Völker mag ein
Ideal für die Zukunft, aber sie kann nicht ein
Maßstab des sittlichenUrteils fürGegenwart oder
Vergangenheit sein.



— 342 —

Ob sie übrigens ein richtig formuliertes Zukunftsideal ist, mag
auch noch fraglich sein, weil es unwahrscheinlich ist, daß einmal ganze
Völker einmütig, freiwillig und aus der rechten Gesinnung diesen

Schritt tun können. Vielleicht müssen zuerst in allen Völkern
Einzelne oder kleinere Gemeinschaften als Pioniere den Bann des

Krieges zerbrechen und seine Burgen stürmen, bis die allgemeine
Entwaffnung kommen kann. Wir können dieses Problem hier stehen lassen.

Wir sagen also: unter bestimmten Voraussetzungen müssen
Einzelne und Völker ihr Land mit den Waffen verteidigen.

Dann aber, fügen wir hinzu, svllen sie es recht tun. Halbheit
ist zu nichts nütze. Es hat keinen Sinn, Waffen zu tragen, aber sie

entweder gar nicht, vder nur matt und nachlässig zu brauchen.
Niemand kann zweien Herren dienen, man kann nicht Waffen führen
und Tvlstoianer sein. Entweder — Oder! Schlimm ist der Krieg,
aber das Schlimmste stnd halbe oder karrikierte Ideale. Darum haben
auch wir, deren letztes Ziel die Unmöglichkeit, Krieg zu führen ist,
an blvß feigen und pflichtvergessenen Soldaten keine Freude. Darum
sabotieren wir nicht das Heer und wenden uns scharf gegen die, welche
es tun. Darum gehen wir auch in dieser Sache nicht mit Münzenberg,
wie er in der Frage der Dienstverweigerung uicht mit uns geht. Ein
Soldat, der gewissenhaft, aus feinem Glauben heraus, sein Soldatenwerk

tut, steht uns näher, als ein Saboteur; wir erwarten für die

Zukunft mehr von jenem, gerade für den Kampf gegen den Krieg.
Seine starke Waffe wird ja gerade das Gewiffen sein.

Aus diesem Grunde können wir auch für kriegerisches
Heldentum, wo es wirklich vorhanden ist, eine, wenn anch
schmerzliche, Anerkennung haben. Wir sähen es selbstverständlich lieber
im Dienst einer andern Sache, wir hoffen, daß es eines Tages in ein
Heldentum gegen den Krieg umschlage, aber mir ehren Tapferkeit,
Seelengröße, Treue bis in den Tod, wo immer wir sie antreffen.
Oder sollte dies nicht erlaubt fein? Wer dies „inkonsequent" findet,
der bedenke, was er damit sagt. Er sagt damit, daß mir nicht nur
Josua und Gidevn, Levnidas und Alexander, sondern auch Zwingli,
Calvin, Lnther, Gustav Adolph, Coligny, Cromwell verurteilen müßten;
denn sie Alle haben Krieg geführt oder gebilligt; er sagt damit, daß
wir als Protestanten einen Franziskus von Assist und einen Thomas
von Kempis durchstreichen und jeden Mönch als einen Verirrten
betrachten, kurz: daß wir jedem Menschen nnd jedem Tun allen Wert
absprechen müßten, wenn sie nicht unseren eigenen letzten Idealen
gemäß sind. Wer hat Lust, so weit zn gehen?

«. Auf diese Art muß auch unser Verhältnis zu Wilson
verstanden werden. Gerade hier hat man uns besonders heftig einen
Widerspruch mit nns selbst vorgeworfen. Wir können ihn aber durchaus

nicht zugeben. Daß Wilson nicht unser h ö ch st e s Ideal
vertritt, haben wir stets mit aller Klarheit ausgesprochen. Es wäre uns
lieber gewesen, wenn er mit seinem Volke ein Friedebringer vhne



— 343 —

Waffen geblieben wäre. Aber sollten wir deswegen den Mann
verurteilen? Tolstoi in seiner absoluten Art hätte es vielleicht getan,
das wollen wir zugeben, wir aber mit unserer konnten es nicht tun.
Dieser Mann lebt aus seinem Glauben. Er glaubt, daß unter
bestimmten Umständen das Schwert noch sein Recht habe. Es ist>

ganz verkehrt, ihm einen andern Standpunkt zuzuschreiben und ihn
dann als „Renegaten" zu verurteilen. Wer will den Beweis
antreten, daß Wilson je auf Tolstois Boden gestanden hätte? Wenn
aber Wilsons Glaube auch in unseren Augen nicht der allerhöchste
ist, so ist er doch groß und herrlich, hoch erhaben über alles, was
bisher ein Staatsmann vertreten hat. Sollten wir daran nicht doch

Freude haben? Sollten wir diesen Mann nicht gegen die verkehrte
und unwürdige Art verteidigen, wie man ihn unter uns beurteilt?
Soll alles nichts sein, was nicht das Allerhöchste ist? Wer zieht
daraus für sein eigenes Leben die Folgerungen?

Das Verkehrteste war dabei, daß die gleichen Leute, die diesen
Mann belächelten, solange er ein bloßer Pazifist zu sein schien, sich

plötzlich empörten, als er das Schwert nahm, im Dienste des Friedens,
was ein Zeichen ist, daß hinter ihrem Urteil über Wilson bewußt oder
unbewußt andere Motive als der Abscheu gegen den Krieg standen.
Wir aber fragen: Wo bliebe die Freiheit der Welt und die Existenz
der Schweiz ohne diesen Mann? Er hätte der Welt wohl noch mehr
sein können, wie es auch noch Größeres gegeben hat als Gustav Adolph,
Cromwell, Luther, Zwingli und Calvin, gewiß, aber wir müssen, sv

wie die Dinge stehen, froh sein, daß er in dieser Welt dasteht als eine

leuchtende Gestalt, als der größte Staatsmann dieser Tage und einer
der größten aller Zeiten. Aus zahlreichen und unbedingt zuverlässigen
Quellen wissen wir, daß die Lauterkeit seines Wollens und die Hoheit
seiner Gesinnung über allem Zweifel steht. Auch ist es uns vergönnt
gewesen, in die ganze Entwicklung seiner Gedanken und seiner Stellung
zum Kriege (insbesondere zn Deutschland) bedeutsame Einblicke zu tun.
Wir wissen, wie er Schritt für Schritt durch Tatsachen, die sür ihn zu
Notwendigkeiten wurden, weiter gedrängt worden ist. Die Welt wird
eines Tages erfahren, wer daran Schnld ist, wenn dieser Mann
zuletzt zum Schwerte gegriffen hat. Die Schuld wird sicherlich nicht
auf ihn fallen. Sein Programm ist nicht alles, was wir hoffen,
aber es bleibt, verglichen mit Ludendorfs Programm, dvch ein Trost
der Welt. Er ist auf feine Art ein Werkzeug Gottes, dessen Gedanken
allerdings über ihn hinausgehen werden.

ci. Auch unser Urteil über die russischen Vorgänge wird nun
hoffentlich noch verständlicher werden. Wir brauchen zu dem, was
hierüber schon hier und anderwärts ausgeführt worden ist, nur
Weniges hinzuzufügen. Freudig hätten wir zugestimmt, wenn die

Russen im Geiste ihres Tolstoi gehandelt, also einem ganzen Ideal
gedient hätten. Nach unserem Glauben hätten sie durch eine
unbedingte Niederleguug der Waffen und Wehrlosigkeitserklärung den Welt-



— 344 —

krieg gebrochen und Europa erlöst. Sie hätten dann dem Glauben
an die Gewalt einen andern entgegengestellt und dafür alles gewagt.
Offenbar gibt es unter uns Leute, die meinen, dies sei der Sinn ihres
wirklichen Handelns gewesen und ihnen deswegen zugefallen sind.
Aber davon kann keine Rede sein. Die Führer der Bolschewiki glauben
an Gewalt nnd Krieg, so gut wie der deutsche Militarismus. Sie
wollen bloß an Stelle des Krieges nach außen den revolutionären
Bürgerkrieg setzen/) Sie üben im Innern einen blutigen Schrecken.
Ihre Soldaten sind vor dem Deutschen davongelaufen, haben aber den
Russen hingemordet. Sie haben den Schützengraben nicht aus Tolstoismus

verlassen, sondern aus ihrer begreiflichen, aber keineswegs idealistisch
motivierten Kriegsmüdigkeit und dazu aus Zuchtlosigkeit. Das alles
ist nicht unser Antimilitarismus, sondern seine elendeste Karrikcitur.
Dieser halbherzige, durch das bessere Ideal nur gebrochene, aber nicht
aufgehobene Militarismus mußte vor dem ganzen und rücksichtslosen
zu kurz kommen und aus einem Segen ein Fluch Europas werden.

Es war auch klar, daß ein Friede zwischen diesen beiden nur
ein Trugbild der Hölle werden könne. Daran konnte Freude haben,
wer vom Scheine lebt, wir aber, die wir mit aller Kraft und Leidenschaft

einen wirklichen Frieden und eine neue Welt wollen, konnten
dagegen nur die Stimme erheben. „Wehe denen, die rufen: Friede!
Friede! wo doch kein Friede ist." Ich denke, wir haben leider doch so

offenkundig recht behalten, daß man uns in dieser Sache nun in Ruhe
lassen svllte. Jener Lügenfriede ist eine neue Vergiftung der Welt
geworden. Vvr allem muß der Sozialismus die Kosten bezahlen,
aber auch der echte Antimilitarismus. Sie sind geschändet und
entwertet und werden sich davon schwer erholen.

6. Endlich mag hier auch noch einmal von unserer ossiziellen

Sozialdemokratie und ihrer Methode die Rede sein. Wir
haben in früheren Aufsätzen gezeigt, wo ihre Fehler lagen. Sie
flössen wohl alle aus ihrem einseitig „materialistischen", d. h. ökonomischen

Glauben. Er erklärt die falsche Beurteilung des Verhältnisses
von Entente und Zentralmächten, die mit der falschen Stellung zur
Schuldfrage zusammenhängt. Nebenbei: auch die törichte und ungerechte

Beurteilung Wilsons durch unsere offizielle Sozialdemokratie
gehört daher. Wer nicht eingeschriebenes Mitglied der Partei ist, darf
keine echten Ideale haben, sondern kann nur heucheln und dem
Kapitalismus dienen! An diesem Punkte zeigt sich die Unrichtigkeit, d. h.
Einseitigkeit des ganzen Standpunktes besonders deutlich. Es ist
einfach nicht richtig, die Ursache der Weltkatastrophe so wie die Zimmer-
walder tun, einzig und allein im Kapitalismus zu
erblicken. Wir sind selbstverständlich Alle darin einig, daß er eine der
Hauptursachen des Krieges ist und daß in ihm die ganze Verderbnis
der Zeit zum Ausdruck kommt. Darüber kann es unter uns keinen

Vgl, den Artikel: „Zwei Helden der Zeit" im Junihefte,



- 345 —

Streit geben. Aber es ist falsch, dabei einzig das wirtschaftliche
Moment ins Auge zu fassen. Das ist eine zu enge Formel. Diese
wird zur Augenbinde, die die Wirklichkeit nicht sehen läßt, wie sie ist.
Wo man aber die Wirklichkeit falsch beurteilt, kann man sie auch

nicht richtig behandeln. Wer die Diagnose falsch gestellt hat, findet
auch nicht das richtige Heilmittel. Die Aufgabe der Sozialdemokratie wäre
gewesen, herauszufinden, welches der entscheidende Punkt sei, wo sie mit
ihrem Kampfe einzusetzen habe. Sie hätte das Zentrum des Militarismus

erkennen und gegen es ihre Waffen (wir denken natürlich nnr
an geistige!) kehren müssen.') Dann wäre schon längst der ganze
Militarismus gestürzt und Europa durch den Sozialismus gerettet
statt beinahe verderbt worden. Sie hätte dann auch nicht die
Landesverteidigung abgelehnt, um ihre Leute trotzdem an die Grenze zu schicken,

sondern entweder einfach den Waffendienst verweigert oder ihn richtig
und ganz geleistet, aber mit dem Vorbehalt, alles zn tun, was ihn
künftig unnötig machen werde. Hätte sie die Wirklichkeit gesehen, statt
auf ein Dogma zu schwören, und an das Ideal geglaubt, statt bloß
an den „Materialismus", dann stünde ste heute in aller Welt als
Siegerin auf dem Plane. Wir wären dann freudig mitgegangen,
während wir dies jetzt nicht tun konnten. Ob sie noch den Weg findet,
oder ob es schon zu spät ist?

Fassen wir den Sinn unserer Stellung noch einmal in eine

Formel. Wir haben ein absolutes Ziel: die neue Welt, worin auch
der Krieg nicht mehr ist. Von diesem absoluten Ziel aus beurteilen
wir auch die Menschen, Parteien, Losungen, Ereignisse der Zeit.
Wir stehen zu ihnen oder bekämpfen sie, je nach dem Verhältnis zu
diesem absoluten Ziel, worin sie sich nach unserer Meinung befinden.
Dabei stehen wir so, daß wir nicht alles, was eine diesem absoluten Ziel
nicht völlig angemessene Wirklichkeit bedeutet, kurzerhand verwerfen.
Wir erlauben nns, daran einen relativen Maßstab anzulegen, und
zwar gerade im Dienste des Absoluten. Gewisse Erscheinungen können
uns freuen, nicht weil sie fchon das Höchste darstellten, was wir ivollen
und hoffen, sondern weil sie wenigstens eine Annäherung daran bedeuten
und im Gegensatz zu andern Erscheinungen stehen, die mir unbedigt
ablehnen, ja hassen. Wir sehen darin Vorbereitungen, Weissagungen,
Anstrengungen auf das Höchste hin. So können wir uns unter
Umständen selbst daran beteiligen.

Aber wir halten das Absolute fest. Dies ist uns
überall Leitstern. Ihm dringen und drängen wir entgegen. Wir
wachen darüber, daß nicht das Relative uns hinunterzieht und uns
das Absolute vergessen läßt, sondern daß wir über die steinigen, steilen
Wege des Relativen zu den Gipfeln des Absoluten aufsteigen. Wir
handeln dabei in dem Glauben, daß Gott selbst auf diesen Wegen

Vgl, dazu den Aufsatz: „Unser Sozialismus" im Novemberheft
des Jahrgangs 1917,



— 346 —

die Menschen zum Höchsten führen und für das Höchste erziehen
wolle. Und gerade weil es uns um dieses Höchste bitterer Ernst ist
(das dürfen wir sagen!), wenden wir uns mit solcher Schärfe gegen
alle seine Verschlechterungen nnd Verfälschungen. Von ihnen kommt
dem Höchsten viel größere Gefahr, als von seinen offenen Gegnern
oder gar von jenen Relativitäten her, die von vornherein nicht als
das Höchste auftreten wollen.

Jn diesem Sinne dürfen wir uus ganz wohl als Vertreter
der Absoluten betrachten. Der Unterschied zwischen uns und jener
andern Art besteht also im Grunde nicht darin, daß sie das Absolute
und wir das Relative vertreten, sondern darin, daß sie es auf eine

dogmatische und wir auf eine genetische Weise tun.
Aber wir möchten zur völligen Vermeidung des Mißverstund-

nisses noch Eines hinzufügen. Auch wir lassen nicht alles Relative
einfach gelten. Wir wissen und empfinden, daß es Formen des Relativen

gibt, die dem Höchsten im Wege stehen, indem sie den Schein
erregen, scholl das Höchste zu sein. Das Gute ivird dann der Feind
des Bessern. Diesen Trug möchten wir auch bekämpfen, und zwar,
wenn nötig, auch mit Schärfe. Auch möchten wir stark be
tonen, daß wir uns für jede künftige Entwicklung
freihalten. Es mag ein Tag kommen, wo wir uus genötigt fühlen
werden, das Absolute, das schon heute unser einziges Ziel ist, auch

zum einzigen Weg zu machen. Wir mochten auch hierin nnserm
Gotte nachgehen, der ein lebendiger heißt, gerade weil er uns feinen
Willen nicht in Dogmen und Gesetzen, fondern in einer schöpferischen
Entwicklung kund tut.

Sollte das alles nicht ganz einfach sein? Widersprüche oder

Verwirrung kann man darin nur sehen, wenn man sür die
Beurteilung einen zu niedrigen Standort wählt. Von der Höhe her wird
alles einfach und klar.

Wie stellen wir uns uun nach alledem deu Weg zum Frieden
vor? Und welches wird hierin unsere Arbeit und unser Kampf sein?

Die Hauptfache bleibt die g e i st i g e U mwälz u u g und alles,
was damit zusammenhängt. Hier ist die wichtigste Stätte unferer
Arbeit. Das ist keine bloße Redensart. Aber gerade davon soll auch
nicht zuviel geredet werden. Dazu gesellen sich in dem nun
klargestellten Sinne die politisch-militärischen und sozialen
Aenderungen. Wir bedürfen einer neuen sozialen und einer
neuen politischen Orientierung sowohl der einzelnen Völker als des

Verhältnisses der Völker zueinander. Was hier nötig ist, läßt stch

negativ und positiv in Kürze ausdrücken. Negativ bedeutet es: Sturz
des Militarismus, positiv: Gründung des Völkerbundes.

Wie wir jenes Erste, die Niederwerfung des Militarismus,
erreichen können, ist im Einzelnen schwer zu sagen. Die Ereignisse ans
den Schlachtfeldern werden hierin von bestimmendem Einfluß sein.
Wenn es ihr in Frankreich nicht gelingt, mag es mit der deutschen



— 347 —

Militärkaste rasch bergab gehen. Es wird dann vielleicht das deutsche

Umdenken einsetzen, woranf es letztlich ankommt, und damit wird
für den Kampf gegen den Moloch in aller Welt die günstigste
Vorbedingung geschaffen sein. Siegt aber vorlaufig Ludendorf, dann
wird der Kampf schwerer und furchtbarer. Wir müssen dann den

Moloch rein geistig zu stürzen trachten, durch geistige Revolution;
er wird aber sehr viel stärkere Widerstandskrast haben.

Dieser geistige Weg ist für uns ja ohnehin der einzige. Was
in aller Welt (Deutschland inbegriffen) vorhanden ist an Sehnsucht
nach einer neuen Welt, muß sich zusammenschließen zu einem stillen
Weltbund für Recht, Freiheit und Frieden. Diese „Entente" muß den

deutschen Militarismus und alle andern stürzen. Ihre Herstellung
muß eines unserer Ziele sein.

Ohne schwere geistigen Kämpfe wird es in beiden Fällen nicht
ablaufen. Jene ganze Welt, zu der der Krieg gehört, wird sich nicht
so rasch geschlagen geben. Da wird noch Märtyrerblnt fließen, wörtlich

oder bildlich; es wird zu einem immer mächtigeren und schärferen
Kampf zwischen Zäsur und Christus, Christ und Antichrist kommen.
Davon haben wir genug geredet.

Was aber das positive Ziel: die Gründung des Völkerbundes
betrifft, so meinen wir, daß alle paziftstischen Anstrengungen stch jetzt
darauf werfen müßten. Die Entente müßte damit beginnen, zwischen
ihren Völkern diesen Bund aufzurichten, und ihn den andern
anbieten. Vielleicht wäre noch besser, wenn die Neutralen vorangingen.
Das wäre nun wirklich eine Aufgabe für die S ch w e i z. D afü r
wäre der „psychologische Moment" ganz gewiß vorhanden. Hier könnte
sie endlich noch etwas Großes sür die Welt (nicht nur für sich selbst)
tun. Hier sollten gerade wir Schweizer alle Kraft zusammenfassen.
Das ist die Fahne, auf die wir für diese Arbeit gewartet haben.
Von vornherein haben wir den ganzen amerikanischen Kontinent auf
unserer Seite. Das wäre ein Kristallisationspunkt für die Uebrigen.

Von hier aus würden auch die Lösung der Einzelprobleme
des Friedensschlusses gewaltig erleichtert. Davon noch ein
Wort.

Daß eine wirkliche Befriedung Europas nicht zustande kommen
kann, indem mau einfach zum srntrrs quo nuls zurückkehrt, dünkt uns
gewiß. Wieder scheint es uns eine Oberflächlichkeit des durchschnittlichen

sozialdemokratischen Denkens, daß es jede geforderte Veränderung

der Weltkarte sofort als „Annexion" bezeichnet und für die
nationalen Probleme keinen Sinn hat. Es könnte darin von Trotzky
lernen.') Wir denken auch hierin anders. Es gibt in Europa und
darüber hinaus eine ganze Anzahl von Fragen, die Brandherde für
künftige Kriege werden, wenn sie keine richtige Lösung erfahren. Die
Stellung Elsaß-Lothringens muß neu geregelt werden, ebenso die

Vgl, Trotzky: „Der Krieg und die Internationale,"



— 348 —

Lage der Balkanvölker und der österreichischen Nationalitäten. Die
Aufhebung der erzwungenen Friedensverträge im Osten versteht sich

von selbst, ebenso wie die völlige Unabhängigkeit Polens, um von
Belgien ganz zu schweigen. Die Auflösung des heutigen Türkenreiches
erscheint uns als Notwendigkeit, wenn Vorderafien zu neuem Leben
entstehen soll. Ebenso muß die Kolonialfrage im Sinne einer
Solidarität der großen rmd kleinen Völker gelöst werden, etwa so, daß
bloß ein Protektorat des Völkerbundes über die noch nicht für die

Selbständigkeit reifen übrig bliebe (in irgend einer Form) und ein
vollständiger Freihandel mit ebenso vollständiger freier Niederlassung
die wirtschaftlichen Vorteile, die jene Länder gewähren können, allen
Völkern ohne Ausnahme zugänglich machte. Der Völkerbund müßte
zu diesem Zwecke neben den politischen und rechtlichen auch einige
wirtschaftliche Zentralorgaue schaffen. Denn das ist ja freilich sicher,
daß das heutige wirtschaftliche System, wenn es fortdauern sollte,
neue Weltkriege erzeugen müßte — wovon sofort noch ein Wort zn
sagen ist.

Alle diese Einzelprobleme stnd nun gewiß furchtbar schwierig,
einige, wie zum Beispiel das elsaß-lothringische, fast unlösbar. Man
verbeißt stch darin und kommt nicht weiter. Aber das gilt nnr, sv

lange wir auf dem Boden des heutigen politischen Wesens stehen
bleiben. Ganz anders wird die Lage sofort, wenn wir diesen
verlassen. Und das ist jedenfalls unser Standpunkt. Unsere
Voraussetzung ist die Schaffung eines neuen Europa. Wir denken uns
dieses mit Konstantin Franz und Förster als eine freie Förderation
von gleichberechtigten, unabhängigen, durch übernationale Ordnungen
geschützten großen und kleinen Völkern, Jn diesem Rahmen müßten
die Nationalitäten eine sehr grvße Freiheit genießen. Die Grenzpfähle,
die staatliche Zugehörigkeit spielten eine viel kleinere Rolle als jetzt.
Die äußere Größe hätte nicht mehr so viel zn bedeuten. Strategische
und wirtschafts-politische Erwägungen verlören ihre heutige trennende
Bedeutung. Diese Einzelprobleme könnten in einem Geiste der Ruhe
gelöst iverden; sie lösten stch beinahe von selbst.

So müssen wir mit der ganzen Friedensbewegung in die Höhe
steigen, um weiter zu kvmmen. Wir müssen die großen und
allgemeinen Forderungen in den Vordergrund rücken, damit die Atmosphäre

für die Regelung der Einzelfragen im Sinn des Friedens und
der Freiheit vorbebreitet werde. Hier aber stoßen wir wieder auf die

geistige Bekehrung als die eonciiti« »ins qua non von allen übrigen.
Ein „neuer Himmel" und von dort her eine „neue Erde" Das
muß immer mehr als die Hauptsache verstanden werden. Wir sehen,
ivie gerade die „Politik", recht getrieben, zum Reiche Gottes weiter-
drängt und aus der Arbeit an den menschlichen Problemen dcr Schrei
nach Gott emporsteigt.

Wir sind mit diesem Ausblick aber aus die Frage nach den

Kräften gekommen, von denen wir die Umgestaltungen, die wir



— 349 —

für notig halten, erwarten. Es ist zugleich die Frage nach den

Organen. Nun liegt es nicht gerade im Rahmen der Aufgabe, die
wir uns für diese Erörterungen gesetzt haben, darauf eine ausführliche
Antwort zu geben. Denn sie wollen ja nicht ein vollständiges
Bild unserer Ansichten geben, sondern bloß den Sinn und inneren
Zusammenhang, nnserer ganzen „Politik" klarstellen und zwar, wie
hier beiläufig noch bemerkt werden soll, mehr in Bezug auf die
weltpolitischen Probleme; denn in Bezug auf die spezifisch schweizerischen

hat der Schreiber dieser Zeilen die Aufgabe auf umfassende Weise in
seinem Buche von der „Neuen Schweiz" zu lösen versucht. Jn diesem
Sinne seien auch über diese Fragen der Kräfte und Organe einige
Worte gesagt.

Ob die Regierungen imstande sein werden, solche Organe
zu werden, ist zweifelhaft, Wilson freilich ist der Mann dazu, ob
aber er allein genügt? Vielleicht daß die heutigen Regierungen durch
andere ersetzt werden müssen, bevor es zu Friedensverhandlungen kommen

kann. Die neuen müßten aus irgend einer Form von Revolution
hervorgegangen sein. Es fcheint unmöglich, daß die in den Anschauungen

einer zu Grabe gehenden Epoche ergrauten uud erstarrten
Männer, die heute am Steuerruder aller europäischen Staaten sitzen
(die neutraleu nicht ausgenommen), die Geburtshelfer einer neuen Welt
werden können. Sie müffen wohl zuerst selbst durch neue Strömungen
beseitigt werden, wenn mit dem Programm der Beseitigung des Krieges
und der Schaffung einer veränderten Ordnung des Völkerlebens Ernst
gemacht werden foll.

Damit kommen wir auf den Satz zurück, den wir hier fchon
mehrfach vertreten haben, daß soivohl der Frieden als die neue
Ordnung der Dinge von den Völkern in die Hand genommen werden
müsse. Politische, soziale und religiöse Volksbewegungen müssen die
großen Forderungen einer neuen Zeit aus ihre Fahne schreiben rmd
durchkämpfen.

Jn welchen Formen sich diese Volksbewegungen wohl vollziehen
möchten, soll hier nicht weiter erörtert werden. Auch die Frage, ob
es ohne eine welterschütternde gewaltsame Revolution ablaufen
werde, wollen wir in diesem Zusammenhang bloß streifen. Wir halten
es für wahrscheinlich, daß eine solche kommen wird. Ob wir sie

wünschen oder nicht, ändert daran nichts, ebensowenig als die Gewitter
darnach fragen, ob sie nns willkommen seien oder nicht. Die Dinge
haben eine solche Spannung nnd Zuspitzung erfahren, es sind so viel
Mächte des Bosen am Werke, so viele Explosivstoffe angehäuft, daß
nur ein Wunder die neue Katastrophe verhindern könnte, gerade wie
nur ein solches den Ausbruch des Weltkrieges hätte verhindern können.
Die Dinge liegen heute ganz ähnlich, wie sie damals lagen. Das
Wunder, das wir meinen, wäre ein Auftreten gewaltiger geistiger
Kräfte der Weltumgestaltung, die die Kräfte der Gewalt unnötig
machten. Ein solches Wunder ist immer möglich; nur dürfen wir



— 350 —

nicht darauf zählen. Auf alle Fülle aber ist es Aufgabe der
Menschen, die so stehen wie wir, an der Erschließung jener höchsten
Kräfte zu arbeiten, die eine Umwälzung durch den Gei st herbeiführen
müssen, die übrigens die radikalste von allen fein wird. Solche
Arbeit wird auf keinen Fall umsonst sein.

Damit sind diese Ausführungen über „unsere Politik" zn Ende,
Selbstverständlich sind trotz ihrer verhältnismäßigen Länge die
Probleme, die aus dieser Welterschütterung ohne gleichen für uns
aufsteigen, auch nicht einmal nach dieser Seite hin erschöpfend behandelt.
Wie könnten auch uur daran denken? Wir wollten ja auch etwas
ganz Anderes, nämlich bloß zeigen, wie wir es meinen, in welchem Sinn
und Geist wir diese Dinge behandeln und was für Gedanken unsere
theoretische und praktische Stellung zu ihnen bestimmen.

Sollte es uns nicht gelungen fein, die wichtigsten der
Mißverständnisse, die sich daran geknüpft haben, zn beseitigen? Sollten wir
nicht wenigstens einen Rahmen hergestellt haben, worin sich alles
Einzelne unseres Denkens und Handelns eintragen ließe? Unsere
Absicht war ja, wie wir wiederholen «lochten, nicht irgend jemand zu
unserer Art, die Dinge zu sehen, herüberzuziehen. Wir wollten bloß
den Freunden Rechenschaft ablegen, wollten Klarheit fchaffen, wollten
eine Grundlage für die Verständigung bereiten. Freie Aussprache
über diese, wie alle andern Fragen ist in den Neuen Wegen stets
zugesichert, und wir fordern den auf, sich zu melden, der uns vorwerfen
wollte, wir hätten sie auch nur einmal nicht gewährt.

Wir wollten zeigen, daß unsere Haltung nicht aus Laune oder
Leidenschaft entspringe, sondern aus dem Grunde unserer Gesinnung,
daß sie überall Sinn, Zusammenhang und innere Einheit habe, soweit
man dies in solchen Zeiten verlangen darf (denn auch wir müssen mit
den Problemen ringen und um Klarheit kämpfen!), daß sie aus einem
reinen und nicht geringen Wollen entspringe und im Dienste des Höchsten

stehe, dem wir dienen wollen und von dem wir freilich hoffen,
daß wir es immer besser verstehen und immer mehr in seinem Dienste
aufgehen.

Es sei aber gegen ein mögliches Mißverständnis zum Schlüsse
nochmals betont, daß unser höchstes Streben sich keineswegs in dem,
was wir „unfere Politik" nennen, erschöpft. Im Gegenteil: diese

Dinge liegen, so wichtig sie uns auch scheinen, bloß im äußeren
Kreis unseres Wollens und Sehnens. Ganz andere Fragen und
Aufgaben bilden deffen Zentrum. Diese sind auch in den Neuen
Wegen stets im Mittelpunkt gestanden und werden es auch weiter
tun, vielleicht in mancher neuen Gestalt. Das Reich Gottes geht
uns in keiner Politik auf. Es ist's aber, was wir suchen. Wir wollten
nur zeigen, wie mit diesem Suchen auch „unsere Politik" zusammenhängt.

L, Ragaz.



— 484 —

lichen Instanzen rein nichts angehe! Das ist doch zum Staunen,
wenn man sich das Staunen gegenüber kirchlichen Instanzen nicht
längst abgewöhnt hat, daß sogar von solchen Leuten genau dasselbe
wie von irgend Hinterwäldlerbauern gehört werden muß: die Pfarrer
und kirchlichen Organe haben ihre Funktionen zu verrichteil, irgendwie
das Evangelium zu verkünden. Um alles Uebrige aber, es mag dem

Evangelium direkt ins Angesicht schlagen, haben sie sich nichts zu
bekümmern. Das geht sie rein nichts an. Ihr einfältigen Pfarrer
versteht auch von den Dingen allen rein nichts, die im Bundeshalls
behandelt werden. Laßt darum eure Hände davon. Drei Redner
haben stch dagegen energisch gewehrt und an das Wort vom Salz
der Erde erinnert. Aber 34 Synodalen haben doch ihre Zustimmung
zn dem gegeben, was vom Präfidententisch kam. In Bern aber
konnte man seither dvch einlenken. Was die appenzellische Synode
nicht wollte, wollten dafür Andere.

Ein böser Zufall wollte es, daß unmittelbar auf dieses Trak-
tandum ein Antrag erhoben wurde, die Gemeinden zu stupfen, ihren
Pfarrern Teuerungszulagen zu geben. Wie wäre es gewesen, wenn
sich dabei eine Stimme hätte hören lassen, die Synodalen, znmal
die Pfarrer, sollen davvn die Hände lassen. Die Gemeinden, welche

Teuerungszulagen geben können und wollen, finden den Weg schon.
Können sie nicht oder wollen sie nicht, so ist es nicht geraten, dazu
zu drängen und den Schein zu erwecken, als läge den frommen
Synodalen die eigne Not mehr als die Not der armen Mitmenschen
am Herzen, die die Verzweiflung zur Selbsthilfe aus abenteuerliche
und lebensgefährliche Wege treibt. Wäre doch diefer Antrag anch
mit 34 Stimmen abgelehnt morden! Aber er wurde mit 34 Stimmen
oder noch etwas dazu, angenommen. „Und er zog seine Straße
fröhlich" war der Text der Synodalprsdigt. Es war kein Grund
für die appenzellischen Synodalen, ihre Straße fröhlich zu ziehen

B. G

IWMisnette SemerKungen.
Wir haben, unter Zurückstellung wertvoller Beiträge für das nächste Heft

diesem ein größtenteils einheitliches Gepräge zn verleihen versucht. Der Leser wird
den Zusammenhang zwischen der Predigt und der Verhandlung über die Beilegung
des Militarismus von selber bemerken. Die persönliche und sachliche Einseitigkeit
der Nummer wird sich von selbst wieder ausgleichen.

Wir geben im übrigen aus technischen Gründen diesem Heft einen größeren
Umfang, werden uns aber erlauben, dafür an den nächsten abzuziehen.

Druckfehler, Setteggi, Heft 7, ist Zeile 9 von unten zu lesen: „Idole"
statt „Ideale",

Redaktion: Liz, Z. MsttbikU, Gymnasiallehrer in Zürich; r. K«g««,
Professor in Zürich; L. StUcKelderger, Pfarrer in Winterthur, — Manuskripte
und auf die Redaktion bezügliche Korrespondenzen sind an Herrn H«gü« zu senden,
— Druck und Expedition von H. S. ZiblNStN in Basel,


	Unsere Politik : zur Rechenschaft und Verständigung. 4., Von der Neutralität
	Anhang

