
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 12 (1918)

Heft: 5

Artikel: Unsere Politik : zur Rechenschaft und Verständigung. 1., Sollen wir
denn überhaupt Politik treiben? ; 2., Unser Standpunkt

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134325

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134325
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 238 —

Rechte auf dem ganzen Erdenrund in die Wagschale zu
werfen."

Wer die erste Auflage „Pan-Amerikas" kannte, sah jetzt
gespannt der zweiten entgegen. Jn der Tat, der Teil, der nach
der Tagung der vierten panamerikanischen Konferenz hinzugekommen
ist, bietet eine solche Fülle von Ereignissen des hochbedentenden
Entwicklungsganges Amerikas dar, und fügt eine fo interessante
überzeugende Wertung und Würdigung des gesamten Phänomens
hinzu, daß man feine Erwartungen übertroffen sieht und sich mit
einer Art inmitten der Drangsal der Zeit aufflammenden Hoffnung
und Freude sagt: „Hier sieht man doch einen Bau entstehen, welcher
für das Individuum wie für das Volk als solches zu einer Warte
werden kann, um zu seheu, was wahrhaft sittliche Kultur ist, die
Sehnsucht nach einer solchen, den Willen zu einer solchen zu
erwecken." Wahrlich, das Buch ist wieder einmal ein rechtes
Verdienst des unermüdlich schaffenden ll)r. Alfred H. Fried.

Elsbeth Friedrichs.

Unsere?o!M.
Zur Rechenschaft und Verständignng.

FF >ir haben zu den Ereignissen dieser vier einzigartigen Jahre der

UH^> Menschengeschichte Stellung genommen. Auch in den Neuen
Wegen ist dies zum Ausdruck gelangt. Und zwar nicht nur,

wie sich ja von selbst versteht, in Bezug auf die letzten und größten
Probleme, die dadurch brennend geworden sind, sondern auch in Bezug
auf die Begebenheiten des Tages, die politifchen Fragen und
Vorkommnisse im engeren Sinne des Wortes, und zwar die nationalen
wie die internationalen. Wir haben es nicht in Form zusammenhangsloser

Urteile getan, sondern haben uns durch eine bestimmte
Grundaufsafsrmg leiten laffen und in diesem Sinne eine „Politik"
vertreten.

Daß wir damit allerlei Aufregung erzeugt haben, versteht sich

in diesen Zeiten von selbst. Diese verhältnismäßig kurzen und
nebensächlichen Aeußerungen sind sogar von Vielen wichtiger genommen
worden, als die langen und prinzipiellen Ausführungen über die
letzten und größten Probleme der Stunde. Neben viel Zustimmung
trat viel Widerspruch. Wertvolle und befreundete Menschen, die uns

l) Die folgenden Ausführungen geben zunächst selbstverständlich die
Ansichten des Verfassers Mieder und binden nur ihn selbst. Aber er weiß, daß er
zugleich im Namen Vieler redet, daher das „Wir" statt das „Ich", das aber auch ein
Zugeständnis an solche sein soll, die nun einmal darauf eingestellt sind, ein Reden
in der ersten Person als eine Art Eitelkeit oder Anmaßung zu empfinden.



— 239 ^
in den großen nnd wesentlichen Dingen gerne gefolgt wären, konnten
es in diesen „politischen" Fragen nicht tun und auch umgekehrt, trotzdem

für uns selbst alles aufs engste zusammenhängt und Eins die
Folge oder Vorcmssetzung des Andern ist. Aber nicht nur dies: es

hat sich auch eine Fülle von Mißverständnissen eingestellt. Man hat
oft nicht begreifen können, warum wir dieses oder jenes Urteil fällten
und wie Eins mit dem Andern zusammenhänge, ja man hat Widersprüche

in unserer Stellungnahme gefunden, die deren Ernsthaftigkeit
zu schwächen schienen, weil man versucht war, sie statt auf große
Grundprinzipien vielmehr auf Laune nnd Stimmung, rein persönliche
Sympathie oder Antipathie zurückzuleiten. Es war darum schon lange
unser Wunsch, uns über diesen Teil unserer Neberzeugungen, unseres
Kampfes und unserer Arbeit einmal etwas gründlicher und zusammenhängender

auszusprechen. Nur die Neberfülle der Aufgaben, die es
in diesen Jahren zu bewältigen galt, hat uns bis jetzt davon
abgehalten. Wir hoffen durch die folgenden Ausführungen zwar nicht etwa
Viele von denen, die bisher in solchen Dingen anders als wir gedacht
haben, zn bekehren, aber ihnen doch zu zeigen, wie wir alles meinen,
daß auch hinter diefem Teil unseres Denkens und Tuns ein Ziel und
ein Wille steht, vor deneu sie Achtung haben können und daß wir auch
hierin nicht aus Willkür oder Verblendung handeln, sondern in geistiger
Klarheit, auf Grund von Wisfen und Ueberlegung und mit sehr ernstem
Gefühl der Verantwortlichkeit. Auch jetzt können wir all diese Fragen,
von denen jede einzelne schon der Gegenstand einer Literatur geworden
ist, die gesammelt ganze Säle Men würde, nicht nach allen Seiten
hin gründlich oder erschöpfend behandeln, sondern bloß das Eine
leisten, das wir uns vorgenommen haben: darzustellen, wie
wir es meinen. Wenn sich dann, wie wir hoffen, an diese
Ausführungen eine größere Aussprache knüpft, so sind wir bereit, weitere
Rechenschaft abzulegen.

Jn diesem Sinne also reden wir nun von „unserer Politik".
Zuerst ist eine Vorfrage zu erledigen:

1. Sollen wir denn überhaupt Politik treiben?
Wir meinen natürlich nicht eine Diskussion der Stammtisch-

Weisheit, daß „Pfarrer sich nicht in Politik mischen sollen". Es
gibt aber neben dieser Art von Philistern auch religiöse,
zu denen sich allerlei Vertreter des „Nur-Religiösen" gesellen, und
beiden gemeinsam ist eine geringschätzige Gebärde gegen die Politik:
„Ein Christ treibt nicht Politik". Wer „Politik" treibt, ist in ihren
Augen von vornherein der religiösen Flachheit überführt. Er ist nicht
an Gott, sondern an der Welt orientiert; die Tiefen und Ernsten
schwenken, wenn sie ihm begegnen, auf hundert Schritt von ihm ab.

Was ist davon zu sagen?
Zunächst einmal, daß in dieser Haltung und Behauptung eine

Unklarheit liegt. Was versteht man denn dabei unter Politik? Wir



— 240 —

müssen offenbar zuerst einige Unterscheidungen machen, bevor wir
darüber mit Gewinn reden können.

Es erhebt sich vor uns das tiefe und große Problem des
Verhältnisses von Politik und Gottesreich überhaupt. Dieses können wir
hier nicht behandeln, sondern bloß streifen. Man kann dabei unter
„Politik" jene Kunst verstehen, deren Wesen ist, durch Aufgebot aller
möglichen weltlichen Mittel, zn denen vor allem auch List und
Gewalt und die Benützung des egoistischen Interesses der Völker oder
der ihnen angehörenden Einzelnen gehören, die Macht nnd Wohlfahrt
eines Staates oder Staatenbundes zu fördern. Wenn man dies
unter „Politik" versteht nnd ganz besonders die Weltlichkeit der
Mittel betont, dann gehören wir zu denen, die zwischen ihr und
dem Gottesreich einen schroffen Gegensatz erblicken. Denn das Reich
G o t t e s ist als solches selbstverständlich nicht ein Reich der Welt,
sondern nach seiner ganzen Art von der Welt und dem Weltreiche
geschieden. Es ist dies sogar der tiefste Gegensatz, der durch die
Geschichte geht. Das Reich Gottes ist da, wo an Stelle der Gewalt die

Liebe, an Stelle der Herrschaft das Dienen und an Stelle des Tötens
das Sich-Töten-Lasfen tritt. Wv Rom und Jerusalem (das Jerusalem
Jesu und der Propheten) einander gegenübertreten, da stehen wir auf
Seiten Jerusalems. Wir hoffen auf das „neue Jerusalem", auf die
Oivitas Osi, den „Gottesstaat" auf Erden, der die Aufhebung des

Imperium Komnuum, des „Römerftaates" in jeder Form bedeutet.
Jn diesem Sinne haben wir uns öfters dahin ausgesprochen, daß
unser Ziel die Aushebung aller Politik sei. Gerade darin haben wir
auch einen Sinn der heutigen Katastrophe erblickt, daß sie einen
Uebergang aus der politischen in die nicht-politische, das will für uns
heißen: menschliche und genossenschaftliche Form des
Völkerlebens oder, anders und tiefer ausgedrückt, einen Fortschritt von
Zäscrr zu Christus, eine neue Epoche der Herrschaft Christi bezeichne.

Weil wir so denken, ist schon ohne weiteres klar, ivie falsch es

ist, ivenn man von uns als folchen redet, „die es mit Politik machen
ivollen", die gar glauben, durch politische Mittel und politische
Umgestaltungen das Reich Gottes herbeiführen zu wvllen. Wir dürfen
ruhig fugen, daß das gerade Gegenteil unsere wirkliche Meinung ist.
Wir hoffen, daß das Kommen des Reiches dieses Spiel der unsittlichen
Mittel, das man im Auge hat, wenn man die Politik verurteilt,
zerstören werde. Also gehen wir sogar weiter als die Verächter der

Politik. Sie wollen diese nur stehen lassen, aber nicht aufheben. Sie
betrachten sie als ein niedriges Geschäft, das Andere treiben dürfen
und sollen, nur nicht ste selbst. Mögen jene sich damit beschmutzen,
sie selbst wollen scindere Hände behalten. So vornehm sind wir freilich

nicht; was andere Menschen treiben dürfen, ja sollen, ist auch uns
nicht zu gering. Wir wollen aber für Alle eine nene Orientierung
des menschlichen Zusammenlebens. Jedenfalls aber wird für uns nie
das politische Wesen die Triebkraft des Reiches Gottes fein, sondern



— 241 —

umgekehrt aus diesem allein die Kräfte fließen, die auch das politische
Wesen umgestalten. Das Reich Gottes in seiner eigenen Art und
Kraft ist für uns durchaus das Eine, worauf- es ankommt; alles
Andere bekommt nur von ihm ans Sinn und Wert.

Dies soll nun ein für allemal gesagt sein. Wir hoffen, dem
Vorwurf, daß wir Politik und Reich Gottes verwechselten und dieses durch
jene herbeiführen wollten, nicht mehr begegnen müssen, zum mindesten
nicht bei solchen, die wissen können, wie wir denken und sich darüber
orientieren müssen, bevor sie reden. Am wenigsten paßt er in den
Mund von Leuten, die selbst Politik treiben und was für eine!

Aber wenn wir in diesem Sinne durchaus einen Gegensatz von
Politik und Gottesreich behaupten und empfinden, so bleibt doch
bestehen, daß Politik eine Sache ist, die zum Gottesreich

die eng st en Beziehungen hat — und wenn es auch

nur in der Form des Gegensatzes wäre. Es walten in der Politik
Grundmachte des Menschenwesens, die auf jeden Fall kennen muß,
wer auf das Reich Gottes wartet und dafür einsteht. Weil es sich

um Dinge handelt, die nun einmal da sind, ob es uns lieb fei oder
nicht, so müssen wir nns mit ihnen theoretisch und praktisch beschäftigen.

Es wäre sehr merkwürdig, wenn wir so ungeheure, das
Menschenwesen beherrschende Tatsachen religiös ignorieren wollten.
Das würde sich dadurch rächen, daß sie erst recht die Alleinherrschaft
bekämen und auch die Insel der „Religion für sich" überschwemmten,
wie ja in diesen Jahren klar genug geworden ist. Weil aber die

religiöfe Vernachlässigung eines so grundwichtigen Lebensgebietes durch
und durch willkürlich, künstlich und unsachlich ist, so läuft es dabei
nicht ohne inneren Widerspruch, ja Unwahrhastigkeit ab. Diese Religiösen
treiben schließlich doch Politik. Sie machen nämlich einfach die Politik
ihrer eigenen Regierung oder auch einer fremden durch dick und dünn
mit, vielleicht sogar mit frommer Begeisterung, und treiben bei all ihrer
reinen Innerlichkeit und „Religion für stch" einen Kultus der großen
Kanonen. Sie nennen dies dann nicht „Politik", fondern „Religion" —
ein bequemes Auskunftsmittel! Wenn Andere sich mit diesen Dingen
befassen, dann sind sie „Politiker", wenn sie selbst es tun, dann
geschieht es im Namen Gottes. Jn Wirklichkeit haben wir dann nur
ein Stück religiöser Unwahrheit mehr.

Die Großen des Reiches Gottes haben sich ganz anders dazu
gestellt. Was ist denn Moses anders als ein Politiker, freilich Einer,
dem Politik Erfüllung des Willens und Auftrages Gottes bedeutet.
Die Propheten haben sich aufs stärkste und leidenschaftlichste um
Politik bekümmert. Ihr ganzes Wirken steht im engsten Zusammenhang

mit dem politischen Leben und den politischen Ereignissen. Sie
sind Politiker in großem Stil, freilich auf ihre besondere Weise.
Denn sie sind zugleich die gewältigen Gegner aller „Politik" und

Vertreter jener Welt, die diese aufhebt. Augustinus hat in seinem Buche
Os Oivituts Osi das Wesen und Schicksal des Reiches Gottes durch



— 242 —

seine tiefe und enge, freilich gegensätzliche, Verbindung mit dem Weltreich

erläutert. Thomas von Aquino, die Reformatoren, Schleiermacher,

Vinet — sie Alle habeu das politische Problem als ein Hanpt-
stück ihrer Aufgabe behandelt. Und Jesus selbst? Spielt nicht von
der Versuchung auf dem Berge bis zum Kreuz auf Golgatha die Politik
tief in sein Werk hinein? Ist nicht die politische Versuchung ihm
stets zur Seite gegangen? Müssen wir nicht unbedingt annehmen,
daß er, der das Wort gesprochen „Gebet dem Kaiser, was des Kaisers
und Gott, was Gottes ist" und das andere: „Ihr wisset, daß die

Fürsten der Völker diese tyranisieren und ihre Großen sie vergewaltigen,
aber unter Euch soll es nicht so sein", sich aufs tiefste mit dem
politischen Wesen beschäftigt uud auseinandergesetzt hat? Auch er hat eine

Politik getrieben, gerade in der Ablehnung der Politik!
So sagen wir: Politik mag eine große Versuchung bedeuten,

aber dieser wird wohl am ehesten entrinnen, wer sich um sie
bekümmert und sie versteht, jedenfalls eher als der, der tut, als ob er
alle Politik verachte und dann eines Tages plötzlich mächtig in Politik
macht,, als ob er sie durch lauter Eingebung verstünde. Was Politik
sonst sein oder nicht sein mag, so ist sie auf alle Fälle eine
grundwichtige Sache. Ein Jünger Christi ist, weit entfernt, sich davon
vornehm zurückziehen zu dürfen, erst recht verpflichtet, sich mit
leidenschaftlichem Jntereffe und tiefem Ernst um sie zu bekümmern. Wir
haben einen Gott, der zwar grvßer ist, als die Welt, aber gerade
darum in der Welt sein Werk hat nnd deswegen müffen die, die mit
ihm arbeiten wollen, die Mächte dieser Welt kennen.

Wir können also die Losung, daß ein Christ sich vor Politik
hüten solle, so wie sie gewöhnlich verstanden wird, nicht als besonders
tief oder ernst anerkennen, sondern müssen sie entweder als unklar
und oberflächlich bezeichnen, oder denn als einen Versuch, den
fchwersten Problemen des Reiches Gottes, sei's aus religiöser
Vornehmtuerei, sei's aus falschem Quietismus zu entrinnen.

Was aber die heutigen Ereignisse betrifft, so wäre es vollends
töricht, wenn man beim Blick auf sie behaupten wollte, sich mit ihnen
zu befassen und zu ihnen Stellung zu nehmen, sei „Politik" und darum
falsch. Die Welt droht in einen Abgrund von Fluch und Grauen
zu versinken; immer neue Hunderttausende rafft der Schlachtenmord
dahin und andere Hunderttausende der Hunger und die „Pest" d. h.
die durch Not erzeugte Krankheit; die Bilder der Offenbarung Johannis
werden Wahrheit; die Hölle ist losgelassen und der Satan enthüllt
sich als Fürst dieser Welt — und da soll es „Politik" sein, sich damit
zu befassen, dazu Stellung zu nehmen! Politik hin oder her, nennt
es wie Ihr wollt, wenn wir uns als Jünger Christi damit nicht
befaffen wollten, dann wäre das Salz der Erde dumm geworden
und es wäre zu nichts mehr nütze, als hinausgefchüttet und von den
Leuten zertreten zu werden. Geht uns weg mit Eurem Gerede von
„Politik". Es geht um den Menschen, es geht um Gott und sein Reich.



— 243 —

2. Unser Standpunkt.
Damit ist aber auch der Standpunkt angegeben, auf den wir

uns für die Beurteilung der Ereignisse dieser Entscheidnngszeit der
Geschichte von vornherein gestellt haben. Es hat uns dabei wirklich
nicht irgend eine Laune oder Sympathie oder Voreingenommenheit
geleitet. Wir haben in dieses ungeheure Geschehen hineingeschaut mit
der Hoffnung, daß es uns schließlich, wenn auch gleichsam wider Willen,
dem näher bringen werde, was das A und O unseres Sehnens uud
Wollens ist: dem Reich Christi. Wir haben erwartet — und tun
es noch —, daß es den Zusammenbruch der ganzen Welt bedeute,

gegen die wir gekämpft haben und kämpfen: vor allem unseres
politischmilitärischen und sozialen und unseres religiösen Systems. Wir haben
gehofft — und tun es noch —, daß es den Götzen der Staatsallmacht
stürzen werde, aber dazu noch eine Fülle von andern Götzen, die an
Stelle Gottes getreten waren, eine ganze götzenhaft und gottlos
gewordene Kultur. Es wurde ein Kampf zwischen Zäsar und Christus,
ja einer zwischen Christ und Antichrist. Unser Feind war dabei der
religiöse Militarismus, eine ganze Art Christentum, eine Weise, Gvtt
zu verstehen, ja — man erlaube diesen Ausdruck — ein bestimmter
Gott. Es war in letzter Linie ein Kampf zweier Weltanschauungen,
zweier Religionen, zweier „Götter". Es war nicht ein bloß
politischmilitärisches Geschehen. Dieses war nur gleichsam das unterste Stockwerk.

Ueber ihm erhob sich, höher und höher steigend, ein Geisteskampf

und Geisterkampf um die letzten und größten Menschenfragen.
Die Ereignisse der Schlachtfelder wurden klein neben diesen Schlachten,

von denen wir annehmen, daß sie auch nach dem Ende des

blutigen Krieges vorwärts gehen und sich nur immer heftiger
gestalten werden. Das Höchste und Größte war ein Spiel. ' Eine
Wendung der Menschengeschichte, das Kommen eines neuen Aeon
stand in Frage. Wir nahmen Partei mit unseren höchsten
Ueberzeugungen und stärksten Gefühlen, wir stellten uns mit in den Geisterkampf.

Er verdichtete sich im Kampf gegen den Krieg. Der Krieg
wurde uns zum Symbol der ganzen midergöttlichen und widermenschlichen

Welt, gegen die wir stritten, und der Sieg über ihn das Symbol
des Durchbruchs der neuen Welt. Es war also nicht bloß der Krieg
allein, als einzelne Tatsache, was uns zu einem Kampf aufregte, den
wir als entscheidend betrachten. Wer uns nur so verstanden hat, der
hat uns mißverstanden. Er konnte dann zu der Meinung kommen,
daß wir uns zu stark auf diesen Einen Punkt festlegten und konnte
jene bekannten Vorwürfe erheben, es fei mit der Beseitigung des

Krieges nicht getan und man dürfe ihn auch nicht für sich allein
bekämpfen, fondern nur im Zusammenhang mit einer Umkehr des ganzen
menschlichen Wesens und einem Kommen Gottes. Das war durchaus
unsere Meinung. Wir erblickten im Kriege eine Zusammenfassung jener



— 244 —

ganzen widerchristlichen und widermenschlichen Welt. Wenn uns
Uniform, Gewehr und Bayonett Zorn und Ekel einflößten, so taten ste

dies als Symbol der Unmenschlichkeit, Roheit und Sklaverei. Auch
war uns klar, daß nur mit allen Kräften der neuen Welt zusammen
und gerade ihrer tiefsten: dem reinen Opfer, der Krieg grundsätzlich
besiegt und damit in die himmelhohen Mauern der alten Welt eine

Bresche gelegt werden könne. Aus diesem Grunde, nicht aus irgend
einer politischen Berechnung, haben wir die Dienstverweigerung, falls
sie aus den rechten Beweggründen und auf die rechte Weise geschehe,

als Waffe gegen den Krieg so hoch eingeschätzt. Aber auch sie,
überhaupt unseren ganzen „Antimilitarismus", wollten wir nicht eine Sache
für sich, einen neuen „Ismus", ein Dogma, eine Sekte, eine
Einzelbewegung werden lassen, fondern betonten stets, daß sie nur ein Ausfluß

der Bewegung auf das ganze Reich Gottes hin ihr Recht und
gesundes Leben hätten. Auch darum haben wir jede politische Agitation

dafür trotz großen Versuchungen vermieden. Jn der Dienstver-
Weigerung,, wie im ganzen Kampf gegen den Krieg („Antimilitarismus")
verdichtete sich uns für diese Weltstunde der Kampf des Reiches Gottes.
Es half nichts, allerlei schöne religiöse Wahrheiten zu verkündigen,
während der Kanonendonner zu uns herüberdrang. Das wäre religiöse
Willkür gewesen. Hier rief Gott, hier mahnte er, hier mußte, wer
ihm dienen wollte, einstehen. Aber wir haben im Zusammenhang mit
dem Kampf gegen den Krieg alle Probleme der Katastrophe und der
neuen Orientierung durchdacht, durchlebt, durchlitten, soweit Kopf und
Herz und die Kraft des Leibes und der Seele reichten, und nur ein
kleiner Teil dieser Arbeit ist in die Oeffentlichkeit gedrungen.

Dies ist's, worum es sich für uns handelte.') Zu diesen höchsten

Gesichtspunkten kamen solche von mehr untergeordneter, wenn
auch nicht unwichtiger Art. Wir sind Schweizer. Die Zukunft
unseres Volkes ist uns zwar nicht das allerhöchste, aber dvch ein hohes
Anliegen. Wir sind Demokraten, nicht im Schlapphut-Stil, aber
im Sinne der entfalteten Grundgedanken der schweizerischen
Reformation. Wir find Liebhaber der Freiheit, ste ist unsere stärkste
Leidenschaft. Die Schweiz, die Demokratie, die Freiheit war im Spiel.
Wir erblickten in dieser weltgeschichtlichen Krise einen Zusammenstoß
des autoritären und autokratifchen Systems der Menschengemeinschaft
mit dem freiheitlichen nnd demokratischen. Erst am Ende kamen
vielleicht^ auch ^ einige rein subjektive und private Gefühle und Erlebnisse,
die aûch ihrerseits keine bloßen Launen waren. Die große Hauptsache
blieb uns immer die Frage: Alte oder neue Welt, Christ oder
Antichrist? Unser Gottesglaube und Reich-Gottesglaube war im Einsatz,
nicht „Politik".

Das ist es, was unsere Stellung zu den Parteien und Ereignissen

bestimmt hat. Wir haben uns unbewußt und bewußt immer

') In meiner Schrift: „Ueber den Sinn des Krieges" (Orell Füszli,
Zürich) habe ich eine, freilich unvollständige, Darstellung dieses Standpunktes gegeben.



— 245 —

die Frage gestellt, wie ste stch zu unseren letzten Hoffnungen und
Befürchtungen verhielten. Wir haben ste in das Licht unserer
Gottesreichsgedanken mit den Völkern gestellt. Irgend ein Haß gegen ein
Volk oder eine Vorliebe für ein anderes kam nicht in Frage. Es ist
in unserem Munde keine bloße Redensart, wenn wir erklären, daß
wir für alle Völker bloß Gedanken der Liebe und Achtung und für
kein einziges Gedanken des Haffes oder der Verachtung haben. Das
ist auch bei uns vielleicht nicht immer ganz so gewesen, aber es ift
jedenfalls in dem Maße so geworden, als unsere Gottesreichshoffnung
sich entfaltet hat. Daß alle Völker zu ihm berufen seien, daß aus
allen sein Glanz aufbreche, das war ein Hauptstück unseres Glaubens
und Hoffens geworden. Jahrzehntelang war es ein Gegenstand unseres
Ringens und Suchens. Ganz besonders hat stch dieser Glaube und
diese Liebe den verkürzten, entarteten, unterdrückten Völkern
zugewendet. Daß auch sie nicht verloren seien, daß eine Auferstehung der
Völker vor sich gehe, war ein Hauptstück der Freude, die uns das
Leben gebracht. Die Entdeckungen von Möglichkeiten und Wirklichkeiten

höheren Lebens auch in verachteten und verkommenen Raffen
gehörten zu unserem schönsten Erwerb. Darum mußte uns aber der
Anspruch irgend eines Volkes auf ein Auserwähltsein besonders
anstößig sein und mußten wir es besonders bei Vertretern des
Gottesreichsglaubens als Verrat an diesem betrachten, wenn ste einen solchen
Anspruch anerkannten, ja vielleicht gar noch verkündigten und andere
Völker dafür herabsetzten und als hoffnungslos entartet preisgaben.
Uns leitete die Liebe zu allen, besonders aber zu den geringsten unter
ihnen; das wissen wir. Und eine edle Zukunft der Schweiz fügte
stch von selbst in dieses Bild.

Wir haben uns als die, die wir immer waren, die wir jedenfalls
schon vor dem Kriege waren, zu dem gestellt, was er gebracht hat.
Wer uns gekannt hatte, brauchte sich darüber nicht zu wundern. Wir
sind nicht umgefallen, höchstens vorwärts gegangen.

Aber noch ein Zweites möchten wir hervorheben. Wir haben,
wenn wir gewisse Briefe lesen, die an uns gerichtet oder Zeitungsartikel,

die gegen uns geschrieben werden, oft den Eindruck, daß man
voraussetze, wir nähmen Stellung aus einer bloßen Stimmung, ohne
viel Ueberlegung, blindlings und vorschnell. Darum muß einmal
gesagt werden, daß man sich darin sehr stark täuscht. Alle unsere wesentlichen

Stellungnahmen sind auf Grund gewissenhaftester Ueberlegung
zustande gekommen. Immer und immer wieder haben wir geprüft,
ob wir wohl auf dem Boden der Wahrheit stünden oder nicht. Auch
haben wir uns mit den politischen Dingen unser Leben lang saure
Mühe gegeben und gehören nicht zu denen, die darüber vvm
hohen Stuhl herab reden, als ob ihre Urteile aus Offenbarung
stammten, während sie doch nur das Echo ihrer Lieblingszeitung und
einiger Tendenzschriften zweiten nnd dritten Ranges sind. Wir
haben oft den Eindruck gehabt, daß Leute uns belehren wollten, die



— 246 —

ihre Kenntnis bloß aus ihrem Leibblatt geschöpft hatten. Auch wir
bilden uns nicht ein, daß wir den ganzen Sinn und Zusammenhang
der heutigen Weltpolitik verstünden oder über all ihre einzelnen
Hauptprobleme ein einigermaßen sicher begründetes Urteil hätten. Aber man
darf uns glauben, daß wir daran ein großes Studium gewendet haben.
Auch ist uns manche für die Beurteilung der Menschen und Ereignisse
entscheidend wichtige Erkenntnis aus Quellen zu Teil geworden, die
nicht jedermann zugänglich waren. Man darf es uns nicht als Hochmut

auslegen, sondern bloß als Verteidigung, wenn wir darauf
hinweisen, daß unsere wesentlichen politischen Urteile in diesen Jahren
nicht zuschanden geworden sind. Gewiß können wir uns in Nebensachen

und Hauptsachen geirrt haben. Wir werden es eingestehen,
sobald wir es erkennen sollten. Gewiß haben auch uns im Verlaufe
dieses furchtbaren Ringens, in dem wir auf Seiten des schlechter
weggekommenen Teiles standen, etwa die Wellen der Leidenschaft
überflutet, aber im Großen und Ganzen haben wir nicht der Leidenschaft
gehorcht, sondern dem Wissen und Gewissen,

Es soll mit alledem nicht gesagt werden, daß Andere die Dinge
mit nnsern Augen ansehen müßten, aber daß wir für unsere Stellung
das Vertrauen und die Achtung in Anspruch nehmen dürfen, die jede
freie, ernsthafte und begründete Ueberzeugung verdient., Wir dürfen
dies umsomehr tun, als wohl niemand wird behaupten dürfen, daß
sie leicht, sei oder uns zum persönlichen Vorteil gereiche. Sie ist
vielmehr teuer erkauft und geht zum guten Teil gegen Fleisch und Blut.
Wir konnten und können wirklich nicht anders.

Nach dieser grundsätzlichen Klarstellung gehen wir zu den
einzelnen Fragen über. L. Ragaz.

(Fortsetzung folgt.)

vie schlimmste SeSrodung Ser Schweiz.

DUie Schweiz ist in diesen Wochen durch die schwerste Krise ge-

>M gangen, die sie seit dem Zusammenbruch der alten Eidgenossen-
schaft erlebt. Es handelt sich zum Teil um offene Gefahren,

die jedermann sehen kann, der Augen hat, zum Teil aber auch um
verborgene, die damit im Zusammenhang stehen und die nur kleineren
Kreisen bekannt sind. Eine gewaltige, skrupellose, mit satanischen Mitteln
arbeitende Macht ist daran, die Schweiz zu verderben, indem sie sie

zum Werkzeug ihrer Pläne zu machen strebt. Wenn wir dies sagen,
so ist es nicht eine aus Furcht oder Haß entsprungene Gespenster-
seherei, sondern eine festgestellte, auf zum Teil freilich nicht jedermann
bekannten, zum Teil aber sonnenklaren Tatsachen ruhende Behauptung.

Noch nie während des ganzen Krieges haben wir die tötliche


	Unsere Politik : zur Rechenschaft und Verständigung. 1., Sollen wir denn überhaupt Politik treiben? ; 2., Unser Standpunkt

