
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 12 (1918)

Heft: 5

Artikel: Aufgaben der Kirche und Mitarbeit der Frau

Autor: Gerhard, Georgine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134323

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 208 —

Ausgaben Ser Mrcbe uns Mitarbeit Ser?rau.

« » or kurzem war ich in einer Versammlung, wo auch von kirch-
W^I lichen Dinger, gesprochen wurde. Da fiel ein Wort, das mir

zu denken gab. Ein Redner sagte, er habe einen Vortrag über
die Zukunftsaufgaben der Kirche gehört und habe sich gefrent, zu
vernehmen, daß zwischen den Aufgaben der Kirche in Vergangenheit
und Zukunft kein Unterschied bestehe. Warum ließ mich das Wort
nicht los? Nun einfach weil es, vielleicht ohne daß es der Redner
beabsichtigte, ein Erlebnis verriet, das meinem eigenen innern Leben
nicht fremd war, das bei mir nur ein anderes Ergebnis gezeitigt
hatte. Dreierlei konnte ich aus dem Ausspruch des Redners herauslesen:

dem Manne müssen unter dem Druck der gegenwärtigen
Zeit Zweifel aufgestiegen sein darüber, ob die Kirche ihre Aufgabe
erfülle. Etwas wie eine Ahnung von neuen, großen Aufgaben, die
ihc bevorstehen möchten, muß fich in ihm geregt und ihn — wie
es das Neue und Unsichere zn tun pflegt mit Angst erfüllt
haben. Da hört er einen Vortrag, der zu feiner Freude feine
Zweifel zerstreut, ihm das Neue, Gefürchtete als Trugbild hinstellt
und ihm seine Ruhe zurückgibt. Zweifel, Angst, Beruhigung. —
Die Lösung des Konflikts ließe sich, allerdings noch anders denken:
Die Zweifel sind nicht zum Schweigen zu bringen; die Erkenntnis
bricht sich Bahn, daß etwas Neues werden muß; die Angst, die
sich diesem Neuen, Ungewissen gegenüber regt, findet keine Beruhigung

außer in dem Vertrauen auf Gottes Weisheit und Macht nnd
in der Hingabe an feinen Willen, auch da, wo sein Ratschluß
uns umdenken heißt, wo es äußere und innere Bequemlichkeit zu
überwinden gibt. Das ist der Weg, auf den ich geführt worden
bin, und aus diesem Erlebnis heraus ist das Folgende zu
verstehen.

Groß ist heute die Zahl derjenigen, die daran zweifeln, ob die

Kirche ihre Aufgaben richtig erfasse und erfülle. Es wäre ein
Irrtum, wollte man meinen, daß diese Zweifler nur eine Erscheinung
der Gegenwart seien. Schon vor dem Krieg gab es viele ernstge-
finnte Menschen, die sich in unserer Kirche nicht mehr zurechtfinden
konnten, die in ihr ein der Erstarrung anheimgefallenes Gebilde
sahen nnd die sich nach einem neuen gewaltigen Wehen des Geistes
Gottes durch ihre Räume sehnten. Ja, manche gingen noch weiter:
sie hielten dies.' Räume für fo morsch, daß ein neues Wehen ihren
Umsturz zur Folge haben müßte, und sie ersehnten diesen Umsturz,
weil sie hofften, daß auf den Trümmern etwas Neues, Besseres
entstehen könnte.

Und als das große Wetter über uns hereinbrach, da hat
es den Zweiflern neue Scharen zugeführt. Vom Bankrott des

offiziellen Christentums, d.h. der Kirche, konnte man unendlich



— 209 —

viel hören nnd lesen. Wenn das Wort aus dem Munde mancher auch
wie eine unerträgliche Phrase klang, so drückte es doch bei einer
großen Zahl von Christen eine schmerzliche Erkenntnis aus. Diese
Erkenntnis ist wohl vielen von uns in den Tagen des Reformationsjubiläums

noch stärker zum Bewußtsein gekommen. In einer Zeit,
wo alle Höllengeister los zu sein schienen, da sollte man feiernd
zurückblicken auf eine Zeit, wo der Geist Gottes so kräftig und
sichtbar in unsern Ländern ein großes Werk vollbracht hatte; da
sollte man sich als Erben jener Zeit fühlen. Manche evangelische
Christen haben nicht mitjubeln können, fondern haben iu Sack
und Asche und großer innerer Not die Tage durchlebt, die der
freudigen Erinnerung hätten sollen geweiht sein. Freilich haben
schließlich doch gerade diese Tage ihrer Hoffnung wieder Nahrung
geben. Die Beschäftigung mit den Ereignissen des beginnenden
sechzehnten Jahrhunderts drängte ja geradezu zu einem Vergleich
mit unserer Zeit. „Wie Gott damals, als die Zeit erfüllet war,
seine Knechte ausrüstete und durch sie seine Kirche erneute, so wird
er sicher auch für unsere Not die; rechte Hilfe haben," fo trösteten
sich die Hoffenden.

Wie diese Hilfe sein wird, wissen wir nicht. Ueberhaupt können
wir bei der ganzen Sache so wenig tun, daß uns das Bewußtsein
unserer Ohnmacht oft mutlos machen will. Etwas, das wir aber
tun können und sollen, ist, daß wir den Ursachen nachspüren, die

zum Zufammenbruch unseres offiziellen Christentums geführt haben
und die Schäden aufzudecken suchen, die zu überwinden sind. Je mehr
wir Christen diefe Schäden empfinden, je mehr sie uns auf der
Seele brennen, desto eher ist die Möglichkeit vorhanden, daß unsere
Kirche sich von innen heraus erneuere. Weil mir diese Möglichkeit

vorschwebt, konnte ich mich nicht zu denen gesellen, die sich

abseits stellen und mit der Kirche nichts mehr zu tun haben wollen.
Bis wir etwas Besseres haben, müssen wir über dem uns Gegebenen
treu sein, dürfen wir unser Pfund, so kümmerlich es uns auch fcheinen

mag, nicht einfach vergraben. — Wenn wir aber auch Wünsche
nach einer Erneuerung unserer Kirche und unsere Hoffnung darauf
aussprechen, so wollen wir uns dabei demütig bewußt sein, daß
Gottes Wege nicht unsere Wege sind. Vielleicht muß er doch
zertrümmern, bevor er ein Neues schaffen kann. Darum darf es nicht
unsere oberste Sorge sein, daß Gott unsere Wünsche erfülle, sondern
daß er uns bereit mache, seinen Weg zu gehen.

Schäden aufzudecken, ihre Ueberwindung zu suchen, das scheint
mir jetzt unsere doppelte Pflicht zu fein. Eine doppelte Pflicht
ist es, und doch eine einheitliche; denn der eine Teil ist ohne den
andern sinnlos. Wer nur Schäden aufdeckt, ohne ihre Ueberwindung
zu suchen, gerät in unfruchtbare Anklagen; wer nach Besserem
sucht, ohne das Gegebene zu kennen, baut in die Lust.



— 210 —

Wenn nun soviele gerade den Aufgaben der Kirche nachsinnen,
so ist das wohl ein Beweis dafür, daß da etwas nicht stimmt.
Wir werden deshalb gut tun, uns über die Aufgaben der
Kirche auszusprechen. Da sind Sie vielleicht nach dem bisher
Gesagten erstaunt, mich bekennen zu hören, daß auch ich den Inhalt
unserer kirchlichen Aufgaben nicht für revisionsbedürftig halte. Da
sich unsere Kirche nach Jesus Christus nennt, hat nur er das Recht, ihre
Aufgaben zu bestimmen. Er hat es auch getan mit den Worten, die

er an feine Jüngergemeinde richtete. „Gehet hin in alle Welt
und predigt das Evangelium aller Kreatur", so lautet fein Befehl
an einer Stelle, „Lehret sie halten alles, was ich euch befohlen
habe," so lesen wir anderswo. Solange es eine christliche Kirche
gibt, werden ihre Hauptaufgaben darin bestehen, daß sie die
Botschaft verkündigt von der Gnade Gottes, deren er uns in Jefus
Christus versichert hat, und daß sie lehrt, was Christus geboten
hat, daß sie also seinem Geiste die Bahn bereitet. Wenn sich nun
aber keine nenen Aufgaben ergeben, warum dann viel Worte machen
über ein Neues, das da werden soll?

Für mich besteht das Unbefriedigende des gegenwärtigen
Zustandes nicht darin, daß es der Kirche an zeitgemäßen Aufgaben
mangelt, wohl aber darin, daß sie die ihr gestellten Aufgaben vielfach

nicht erkennt. Denn wenn die Aufgaben auch dieselben bleiben,
so nehmen sie je nach Zeiten und Verhältnissen ein neues Gesicht

an, und es ist durchaus nicht leicht, zu erkennen, welches Verhalten
ihre Aufgaben unter diesen oder jenen Umständen der Kirche zur
Pflicht machen. Mir scheint nun, für die Kirche hätten ihre
Aufgaben immer noch das Aussehe», das sie für die Reformatoren unter
dem Eindruck der damaligen Zeit hatten; es ist mir, die Kirche
habe ihre Arbeit nicht den Bedürfnissen unferer Zeit angepaßt.
Damals galt es vor allem, die Menschen, von denen viele nur
an das Halten dieser oder jener kirchlichen Gebote und an das
Vollbringen dieses oder jenes verdienstlichen Werkes dachten, von
dem Irrtum der Werkheiligkeit und der Angst, die ihm zu Grunde
liegt, durch die Predigt von Gottes Gnade zu befreien. Heute
scheint mir ein Anderes im Vordergrund stehen zu müssen. Es
wird in unsern Tagen so oft geklagt, daß die Leute die frohe
Botschaft voil Gottes Gnade gar nicht mehr zn hören wünschen,
daß das Wort Gnade für sie einen unangenehmen Klang habe,
daß sie alles aus eigener Kraft tun wollten. Wenn dem so ist,
liegt die Schuld nicht teilweise an der Kirche? Ist es nicht ein
Zeichen dafür, daß die zweite Hälfte ihrer Aufgabe zu sehr im
Hintergrund steht? Wenn die Kirche das, was Christus zu tun
gebietet, wirklich lehrt, so kann es gar nicht anders sein, als haß
in ihren Gliedern ein lebhaftes Bewußtsein der eigenen Unzulänglichkeit

entstehen und damit das Verlangen nach Gottes Gnade erwachen
muß. Aber gerade an diesem Teil ihrer Aufgabe ^ so will mir



— 211 —

scheinen ^ hat es die Kirche fehlen lassen. Man wird fragen:
„Kann man nicht immer und immer wieder in unseren
Gottesdiensten Worte hören, wie: Du sollst deinen Nächsten lieben wie
dich selbst, — Ihr könnt nicht Gott dienen und dem Mammon?
Bilden nicht die Gebote Jesu sehr oft die Texte unserer Predigten?"
Gewiß, und dennoch scheint mir die Anklage nicht widerlegt zu
sein; denn von der Wirkung dieser Predigt tritt uns in unferem
Gesamtleben so wenig entgegen. Woher mag das kommen?

Was uns an unserer Lehre doch immer wieder ausfällt, ist,
daß sie sich meist in allgemeinen Sätzen, die hin und wieder durch
konstruierte Beispiele erläutert werden, an die Zuhörerschaft wendet.
Wer mit Kindern umgeht, weiß, daß man ihnen mit allgemeinen
Ermahnungen gar keinen Eindruck macht, daß nur das haften bleibt,
was an einen konkreten, von ihnen erlebten oder beobachteten Fall
anknüpft. — In dieser Hinscht bleiben die meisten Menfchen Kinder
ihr Leben lang, und darnm lassen die allgemeinen Gebote sie so

kühl. Wie oft werden die Zuhöhrer ermahnt, ihr Herz nicht an
das Geld zu hängen! Wer aber spricht von den Fällen, wo dieser
Mammonsdienst für alle sichtbar zu Tage tritt? Wer findet das

richtige Wort über wahnsinnige Tantismen, über sündhafte
Dividenden, über das Unrecht der Geschäftsgewinne, die die
Lebensbedürfnisse des Geschäftsmannes weit übersteigen? ^ Ich hörte
einmal eine Predigt, wo nebenbei auch vom Hamstern die Rede
war. Der Pfarrer gab den Zuhörern zu verstehen, ein -Hamstern,
das sich in anständigen Grenzen halte, sei wohl erlaubt, wenn
der Gedanke dabei im Vordergrund stehe, daß man gerne etwas
Rechtes abzuliefern habe, wenn es einmal ans Mitteilen gehe.

Ich frage Sie: Wer hamstert aus diesem Beweggrund? Werden
die Leute durch solche Reden nicht eingeschläfert, ja direkt zum
Heucheln ermuntert? Sollte man den Hansfrauen nicht viel eher
ins Gewiffen schreiben, daß, wer sich ein Stück Butter oder einen
Laib Brot auf unrechtmäßige Art verschafft oder fich Vorräte über
den gewöhnlichen Bedarf hinaus anlegt, gegen das Gebot der
Nächstenliebe sündigt? — Oder wie oft wird in Predigten über
die sittliche Verderbins unserer Zeit geklagt! Wer weist aber darauf
hin, wie sehr das Wohnungselend diefer Verderbnis Vorschub leistet
und weckt das Gewissen derer, die in ihrem Hanse ein halbes
Dutzend und noch mehr unbenutzte oder entbehrliche Räume haben?

Ich will die Beispiele nicht vermehren. Sie zeigen wohl
zur Genüge, was ich mit den Ermahnungen allgemeinen Inhaltes
meine. Woher diese Gewohnheit? Nun daher einmal, daß man
möglichst wenig Anstoß erregen, niemandem zu nahe treten möchte.
Jüngst erzählte mir ein Pfarrer aus seiner ersten Wirksamkeit
und sagte dabei, er habe als junger Pfarrer in manches Wespennest

gestochen. Er fügte bei, daß er es durchaus nicht bedaure;



— 213 —

aber im Unterton klang es doch: „Heute würde ich es nicht mehr
tun." Man will sich keine Feinde machen; sie könnten vielleicht
der Kirche ihre finanzielle Hilfe versagen und fie dadurch in ihrer
Existenz gefährden; vielleicht fürchtet man gar, sie könnten einem
persönlich schaden auf diese oder jene Weise.

Allerdings ist es vielfach nicht Menschenfurcht und Bequemlichkeit
oder ängstliche Besorgnis um die Kirche, wenn man möglichst den

Konflikten aus dem Weg geht. Die Sache hat noch einen andern
Grund. Ob bewußt oder unbewußt, die Kirche bekennt sich im
Großen und Ganzen zu dem Grundsatz, daß die Lehre Jesu Gültigkeit

habe für unfer persönliches, wohl auch noch für unser Familienleben,

daß sie aber nie und nimmer auf unser wirtschaftliches,
gesellschaftliches und politisches Leben könne angewendet werden.
„Dort gelten andere Normen," fo sagt man uns, „denen wir uns
— soweit sich unser persönliches Leben auf jenen Gebieten abspielt —
zu unterwerfen haben." Je mehr nun unser persönliches Leben
tatsächlich jenen Gebieten angehört, desto beschränkter ist darin die
Sphäre, wo Jesu Gebote gelten. Wir bringen es zn einer
hochentwickelten Kunst, schmerzlos Kompromisse zu schließen, und die Kirche
leistet dem Vorschub; denn sie steht nicht dafür ein, daß die gesamte
Erde Gottes werden müsse.

Diese Unterlassungssünde fcheint mir das schlimmste Nebel
in unserer Kirche. Das unbedingte Einstehen für die Forderungen
Jesu, das Bekenntnis in Wort und Tat dazu, daß Christi Geist
unser gesamtes Dasein durchdringen müsse, scheint mir die
Hauptaufgabe der Kirche in gegenwärtiger Zeit. Damit kann sie meines
Erachtens dem Befehl Jefu gehorchen, der sagt: Lehret sie halten
alles, was ich euch geboten habe.

Mit welch' erschreckender Deutlichkeit hat diese Zeit uns doch

gezeigt, wohin das nach seinen eigenen, auf Selbstsucht beruhenden
Normen orientierte Wirtschasts- und Politikleben führt. Wenn wir
Christen uns damit entschuldigen, daß wir die Dinge zu wenig
durchschaut hätten, so gilt die Entschuldigung von heute an nich't
mehr. Gott hat uns die Augen geöffnet. Darum mußten wir doch

wohl diese Zeit erleben, um sehend zu werden und uns zu geloben,
alle Kraft einzusetzen, daß etwas Neues werde. Allerdings stellt
sich auch da gleich wieder unsere Angst vor dem Neuen ein. Wir
brauchen uns ihrer nicht zu schämen. Größere als wir haben sie
empsunden. Wenn Moses seine Berufung ablehnen will, indem
er zu Gott fpricht: „Ach, mein Herr, ich bin je und je nicht
wohl beredt gewesen; denn ich habe eine schwere Sprache und
eine fchwere Zunge," was bedeuten diese Worte anders als Furcht
vor dem Neuen, Angst vor Konflikten? Aber wir müssen uns
klar sein, daß unsere Angst ihren Grund im Mangel an
Gottvertrauen, letzten Endes aber vielfach in unserer Selbstsucht hat.



— 213 —

Wir betrachten das Neue uur unter dem Gesichtspunkt dessen, was es

für uns persönlich bedeutet. Wenn sich neue Normen Bahn brächen,
könnten wir vielleicht auf einen Teil unseres Besitzes, unter
Umständen auf den ganzen, auf eine Reihe von Annehmlichkeiten und
auf eine uns bequeme Ungebundenheit verzichten müssen. Wir rufen:
„Das widerfahre uns nur nicht!" Wir wollen nichts vom
Umlernen, nichts von neuen Grundsätzen wissen, weil ihre Konseqnenzen
uns persönlich unangenehm sein könnten- Und doch, was wäre
nötiger, als daß gerade diejenigen, die sich zu Christus bekennen,
jetzt nichr versagten. Die Gefahr ist sehr groß, daß das auf
Selbstsucht der einen Klasse gegründete System mit einem auf
die Selbstsucht einer andern Klasse gegründeten abwechsle, nnd daß
das neue Uebel um nichts kleiner werde als das alte. Da kann
Gott nur helfen, wenn wir Menschen uns ihm zur Verfügung
stellen. Jn dieser Notlage sollte die Kirche allen t oran die Menschen
zubereiten, daß sie Gottes Stimme hören und ihm Gehorsam leisten.
Die Weltkrisis ist auch die Krisis der Kirche ger worden. Darauf, ob

sie sich Gott zur Verfügung stelle, wird es wohl schließlich
ankommen, wenn sich entscheiden soll, ob ihre letzte Stunde gekommen
ist oder nicht.

Wie wenig hat sie sich doch im Anfang diefer Krisis bewährt!
Da mußten wir es erleben, daß sie den Krieg rechtfertigte, wenn
nicht gar verherrlichte, Fahnen weihte, die Feinde schmähte und
das eigene Volk als dasjenige pries, das der Menfchheit das Heil
zu bringen berufen sei, Haben wir nicht in unserem Lande auch
Beschämendes erlebt? Ich will nur an etwas erinnern, an die
Stellung unserer Kirche zu den Dienstverweigern. Ich sage absichtlich

nicht: zu der Dienstverweigerung. Durch manche Gespräche
bin ich zur Einsicht gekommen, daß man auch als Christ in gutem
Treuen über die Dienstverweigerung verschiedener Ansicht sein kann.
Daher liegt es mir fern, von der Kirche als Ganzem zu verlangen,
sie hätte für die Dienstverweigerung einstehen follen. Aber abgesehen
von der Veranlassung, die zum Martyrium der Dienstverweigerer
führte, hätte die Kirche doch ihre Freude darüber hinausjubeln
sollen, daß wir Menschen unter uns haben, die ihrem Gewiffen
äußere Freiheit, Ruf, Karriere, ja sogar die Familie opfern können.
Das hat sie nicht getan, sondern sie hat vielfach in den Chorus
derjenigen eingestimmt, die da schmähten, und hat viel weniger
Verständnis sür die Gewissenskämpfe jener Männer gezeigt als
mancher derjenigen, die für die Kirche nichts übrig zu haben
bekannten.

Auch hier ließen sich die Beispiele vermehren, die zeigen,
daß die Kirche nicht merkte, wie ihre Schicksalftunde gekommen
war. Jetzt allerdings regt sich neues Leben. Auf die Zeit des

Versagens folgt eine Zeit, wo gewisse Anzeichen auf ein Erwachen
und Sichzusammenraffen kirchlicher Kreise schließen lassen. Ich möchte



— 214 —

nur ein kleines Beispiel erwähnen, das mir dafür bezeichnend fcheint.
Es ist eine Notiz, die durch unsere Zeitungen ging und die vielleicht
wenig Beachtung fand, die mir aber als Sympton Eindruck
gemacht hat. Es wurde da berichtet von einer Versammlung der
Baselbieter Pfarrer, bei der man sich über die Stiftung „Für das
Alter" aussprach. Die Versammlung mißbilligte, daß man neuerdings

in ungenügender Weise und als Almosen einigen alten Leuten
wolle die Hilfe zuteil werden lassen, die man ihnen in Form
einer Altersversicherung von Gottes und Rechts wegen schuldig sei.
Sie fürchteten wohl, daß dieser unzulängliche Notbehelf auf
geraume Zeit hinaus den Gewisfen als Ruhekissen dienen werde,
und dagegen nahmen sie öffentlich Stellung. Bei dieser
Kundgebung darf es natürlich nicht fein Bewenden haben; jetzt muß
eine zielbewußte Arbeit zu Gunsten der 'Altersfürsorge einsetzen.
Aber ein erster Schritt ist getan, und der erste ist gemeiniglich
der schwerste.

Wenn ich so die Hauptaufgabe der Kirche darin erblicke, daß
sie für eine Neuordnung der Dinge nach Christi Sinn einsetzte,
so kann man mir leicht vorwerfen, dadurch werde man in ihr
Machtgelüste wecken, sie veranlassen, alle Gebiete des! Lebens für
sich zu beanspruchen. Ich möchte nicht mißverstanden sein. Ich rede
nicht der mittelalterlichen Machtpolitik der Kirche das Wort. Ich
glaube sogar, daß sie noch heute zu viel von dem, was man Macht
nennt, besitzt, sich jedenfalls zu sehr davon imponieren läßt. Nicht
für sich soll sie irgend etwas beanspruchen, sondern für Gott. Es
soll ihr gar nicht darauf ankommen, ob sie dabei genannt werde,
ob sie Ruhm und Anerkennung ernte, nur darauf, daß sie helfe,
Christi Geist bei uns Geltung zu verschaffen. Ich gehe sogar noch
weiter und sage: es soll ihr ' letzten Endes nicht einmal darauf
ankommen, ob sich die Umwälzungen, auf die wir hoffen, in Gottes
oder Christi Namen vollziehen, wenn nur überhaupt etwas zum
Durchbruch gelangt. Auf die Sache kommt es an, nicht auf Worte.

Nun wird man allerdings weiter einwenden: „Ihr wollt
die Kirche zum Schauplatz politischer Kämpfe machen. Wenn wir
am Sonntag zur Kirche kommen und gerne Mut für die Woche finden
möchten, die vielleicht dunkel und schwer vor uns liegt; wenn unsere
Seele Gott nicht zu fühlen vermag und wir seiner doch wieder
gewiß werden möchten, so werden wir statt, mit der Nahrung,
die unsere Seele nötig hat, mit politifchen Reden gespiesen werden.
Steine für Brot, das ist es, was man uns bieten will; eine
traurige Veräußerlichung, das ist, was für die Kirche dabei
herauskommt." Es liegt da ohne Zweifel eine Gefahr, der wir ins
Auge fehen müffen. Sie könnte uns große Sorge bereiten, wenn
es nun so gemeint wäre, als ob jede Erscheinung des wirtschaftlichen
und politischen Lebens in der Kirche müßte besprochen werden. Aber



— 215^—

das iff ja gar nicht unsere Ansicht. Es gibt doch fo viele Fragen,
über die man in ehrlicher Christengesinnung verschiedener Meinung
sein kann: aber es gibt auch eine Reihe von Uebelständen, über
die es nur ein Urteil geben kann für Menschen, die gegen sich

felbst ehrlich sind und wirklich Christen sein wollen. Und gegen
solche Uebelstände gilt es mit aller Furchtlosigkeit aufzutreten, da
einer Erkenntnis des Uebels und dem Willen zu seiner Beseitigung
den Weg zu ebenen. Wenn sich die Kirche solchermaßen darauf
beschränkt, das öffentliche Gewisfen darzustellen, so wird sie allen
etwas zu bieten vermögen und zudem noch reichlich Zeit und
Gelegenheit finden, auch auf die Sorgen und Kämpfe des Einzellebens

liebevoll einzugehen. Sie umgeht damit auch die Gefahr
der Veräußerlichung. Wer fchon solche höchst unpopnläre Kämpfe
gegen Uebelstände aufgenommen hat, der weiß wohl, wieviel Mut
und Krafr sie erfordern, einen Mut und eine Kraft, die man nur
in der Gemeinschaft und im Verkehr mit Gott gewinnt.

Wenn ich bisher von der Kirche sprach, so mochte es scheinen,
als dächte ich dabei nur an^ die offiziellen Vertreter der Kirche,
also an die Pfarrer. Und in der Tat liegt die Gefahr immer
nahe, daß wir Kirche und Geistlichkeit als gleichbedeutend betrachten
und uns persönlich für das Tun der Kirche nicht verantwortlich
fühlen. Wir lassen die Kirche, d. h. die Geistlichen gewähren, zahlen
wohl auch pünktlich unsere Steuern, solange man unsere Kreise
nicht stört. Wir verlangen, daß sich die Kirche zu der Zweiteilung
der Sphären bekenne, und wenn ihre offiziellen Vertreter einmal
über die ihnen gezogenen Grenzen hinausgreifen, fo bedeuten wir
ihnen, sie möchten das nur fein bleiben laffen. Wir sind schuld
daran, wenn ihnen die Lust dazu vergeht, in Wespennester zu
frechem — Auch da, wo einzelne Kirchgenossen zu direkter Mitarbeit
in kirchlichen Dingen berufen sind, in der Synode, kann man
beobachten, wie sie sich etwa erleichtert fühlen, wenn sie eine heikle und
vielleicht unangenehme Aufgabe unter die Dinge einreihen können,
die nicht in die Sphäre der Synode fallen. Jetzt, wo die Synodalwahlen

vor der Türe stehen, wird häufig darauf aufmerksam
gemacht, welch wichtige Aufgabe die neuzuwählende Behörde werde
zu lösen haben, und man nennt die Erstellung von Gemeinde-
häufern, die Schaffung eines Ersatzes für den Religionsunterricht
in der Schule. Wer möchte die Wichtigkeit dieser Aufgaben, besonders
der letzteren leugnen! Aber täuschen wir uns darüber nicht!
Ungleich wichtiger ist es für die Synode, daß sie im kommenden Kämpfe,
zu dessen Sprecher die Pfarrer als die offiziellen Vertreter der
Kirche in erster Linie berufen find, diesen den für eine große Aufgabe

notwendigen Rückhalt bietet. Und das ist schließlich auch unser
aller vornehmste Aufgabe. Daß auch davon eine Ahnung bei uns
aufdämmert, dafür ist eine Bewegung der Beweis, die fich
gegenwärtig bei uns bemerkbar macht. Sie geht nicht von der Kirche



— 216 —

aus. Es spricht zu Ungunsten der Kirche, daß sie solche Bewegungen
nicht mehr zu erzeugen vermag. Die Bewegung nennt sich die
Jung Christliche Allianz. Ihre Träger find eine Anzahl von
religiösen Jugendorganisationen, die die Ansicht vertreten, die christliche
Welt dürfe nicht stillschweigend an den wichtigen Fragen der Gegenwart

vorübergehen, sie müsse aus ihrer Abgeschlossenheit heraustreten

und energisch an der Umgestaltung der bisherigen Lebensordnung

mitarbeiten. Also findet die Kirche sicher ein Echo, wenn sie

auch ihren Ruf erschallen läßt. Aber eben, sie muß auf uns rechnen
können, auf diejenigen wenigstens, die nicht nur zufolge ihrer
Geburt und der trägen Gewohnheit halber auf der Mitgliederliste
stehen, sondern die sich aus Ueberzeugung und Bedürfnis zu ihr
rechnen, Die sollten einen Kern von Menschen der Tat bilden,
die in einem vom Geiste Gottes beeinflußten Aufbau der kommenden
Zeit die Hauptaufgabe der Kirche sehen und sich für diesen Anfbau
bereit halten. Daß in eine Gemeinschaft, die sich einer solchen
Riesenaufgabe bewußt ist, für Richtungsunterschiede kein Platz mehr
ist, braucht kaum gesagt zu werden. Damit meine ich durchaus nicht,
daß nun plötzlich alle eines Sinnes sein werden. Meinungsunterschiede

werden nach wie vor bestehen, nicht nur über dem, das man
für wahr hält, sondern auch über den Mitteln, mit denen man
seine Aufgaben am besten zu erfüllen glaubt, wohl auch über das
Tempo, in dem man vorgehen soll. Wenn aber die große Aufgabe
im Vordergrund steht, so wird das Trennende in seinen
unbedeutenden Proportionen erscheinen und demgemäß gewertet werden.
Ueber den Ansichten wird die Gesinnung stehen, nnd die
wird so wichtig fein, daß man nicht mehr nach Ansichten sich

zu organisieren für nötig findet. Wir freuen uns heute schon
auf die Luft, die daun herrschen wird,; denn daß in unfere Kirche
mit ihren Richtungen manche von den bedauerlichen Seiten
unseres politischen Parteilebens eingezogen sind, wird wohl niemand leugnen.

Wenn ich mich noch im besondern über die Mitarbeit der

Frau bei den Aufgaben der Kirche aussprechen soll, so werden
Sie begreifen, daß ich nach dem bisher Gesagten kurz sein kann.
Die eine Aufgabe, die für mich so, sehr im Vordergrund steht,
daß daneben organisatorische Fragen verschwinden, sie stellt die
gleichen Anforderungen an Männer und Frauen. Früher, da gab
es in der Kirche Aufgaben, zu denen die Frau besonders berufen
war, nämlich, die gesamte Fürsorge sür Arms und Kranke. Von
diesen Aufgaben ist unserer Kirche als solcher aber nur noch ein
kümmerlicher Rest geblieben; das meiste davon ist nach und nach an
den Staat oder an konfessionslose Verbände übergegangen. Wenn
die Kirche der Frau auch kein besonderes Wirkungsfeld zu bieten
hat, so braucht sie unsere Mitarbeit deshalb nicht weniger. Allerdings

ist es für uns nicht leicht, daß wir gerade in einer Zeit
der Krisis zum sichtbarlicherem Mittun aufgefordert worden find.



— 217 —

Schon das Neue unserer Inanspruchnahme macht uns zu schaffen,
nnd nun gar noch der Wandel, der sich in den Dingen vollzieht.
Wir sind im Ganzen dem Neuen eher abgeneigt, etwas ängstlich
und zögernd. Bange fragen wir uns vielleicht, ob wir zur
Mitarbeit im gegenwärtigen Moment, wo fo manches im Fluß ist,
befähigt find. Ich glaube, wir brauchen uus nicht über Gebühr
zu ängstigen. Wir bringen doch eine Anzahl Gaben mit, die gerade
zur Lösung der heutigen Aufgaben nötig sind. Wir können nns
verhältnismäßig leicht in die Lage anderer einfühlen, und das kommt
uns zu statten, wenn es gilt, für die unter dem gegenwärtigen
System Benachteiligten einzutreten. Sobald wir einmal den Bruch
mit diesem System als unsere Pflicht erkannt haben, fo werden
wir auch mit der uns eigenen Zähigkeit helfen, die Arbeit
durchzuführen. Und dabei wird uns eine Fähigkeit helfen, die man
uns etwa zuschreibt, die Opferwilligkeit. Wenn wir diese Fähigkeit
auch meist erst im engen Kreis und einzelnen Menschen gegenüber
erprobt haben, fo haben doch die letzten! Jahre gezeigt, daß Frauen
auch für eine Sache und für weitere unpersönliche Kreise Opfer
zu bringen imstande find. Freilich wird es nötig sein, daß wir
uns in strenge Zucht nehmen, denn das Kleine, das Enge, das
Persönliche liegt nns nach der bisherigen Entwicklung unseres
Geschlechtes so viel näher. Wir müssen eine gewisse uns anerzogene
Scheu überwinden, gegen innere Bequemlichkeit ankämpfen, bevor
wir unsere Blicke über unsern engen Kreis hinausrichten. Heute
aber, wenn je, braucht unsere Kirche Leute mit weitem Herzen,
die die große Familie unseres Volkes, ja gar die Menschheitsfamilie

mit Liebe umfassen; denn ohne Liebe wird die
Riesenaufgabe, von der wir sprachen, nicht zn lösen fein. Wenn wir
Frauen uns auch in die Reihen der Hilfsbereiten stellen, so haben
wir eine starke Stütze an unserm Optimismus, wie man unsern
Glauben an den Sieg des Guten zu nennen pflegt. Dieser Glanbe
ist manchen Männern bei ihrer Teilnahme am öffentlichen Leben
verloren gegangen. Wo er fehlt, da ist man schlaff und resigniert.
Wir Frauen müssen uns als neue Truppen fühlen, deren
unverbrauchte Glaubenskraft manchem Mutlosen aufhelfen soll. Unsern
Glauben müssen wir mitbringen; er ist so nötig wie unsere Liebe
und Opferwilligkeit.

Uebrigens haben wir dann doch auch noch eine ganz besondere

Aufgabe, die uns zwar nicht von der Kirche gestellt ist, die wir direkt
aus Gottes Hand nehmen: Wir sind die Erzieherinnen der Jugend.
Ferne sei es mir, zu verlangen, daß wir bei unserer Erziehung die

Kirche im Auge haben sollten. Jn einem Blatt, wo sich ein katholischer
Geistlicher mit der Franenbewegung auseinandersetzt, lese ich, die Frau
könne die Gehilfin des Mannes sein, indem sie die Kinder erziehe zur
Gottesfurcht, in der Liebe zum katholischen Glauben und zur Kirche,
wodurch sie gute katholische Männer heranbilde.



— 218 —

Wir wollen nicht den reformierten, vielleicht gar positiv- oder
fortschrittlich-reformierten Menschen erziehen, sondern den Menschen
schlechthin, den Menschen, dem bei aller UnVollkommenheit doch Gott
und fein Reich das Höchste sind. Wenn das unser Ziel und Bestreben
ift, so leisten wir der Kirche den besten Dienst, den sie überhaupt von
uns erwarten kann, wenn anders auch ihr Gott und nicht ste selbst
das Wichtigste ift.

Verehrte Anwesende! Ich bin am Schluß und habe Sie
wahrscheinlich enttäuscht. Sie erwarteten vielleicht ein Programm von mir
mit Punkt L und O und einer reinlichen Scheidung zwischen
Männer- und Frauenaufgaben. Anstatt dessen hören Sie nur von
einer großen Aufgabe, an den sich jedermann beteiligen sollte. Wenn
diese Aufgabe an sich auch bestimmt formuliert ist, so wurde doch nichts
gesagt von Rezepten, nach denen man zu Werk gehen könnte.
Abgesehen davon, daß sich solche Rezepte nur aus der Erfahrung ergeben
und die Erfahrungen erst zu machen sind, glaube ich auch, daß wir
uns noch im Stadium der Vorbereitung befinden, daß es gilt, die
Atmosphäre zu schaffen, in der man das Werk anzupacken willens
ist. Ist diese Bereitschaft da, so stellen sich die konkreten
Arbeitsmöglichkeiten von selbst ein. Allerdings können wir uns diefe
Bereitschaft nicht geben. Sie setzt voraus, daß Gott selbst uns ergriffen habe.
Aber wenn je ein Gebet Erhörung finden muß, fo ist es die redliche
Bitte: Gott mach mich bereit! Georgine Gerhard.

»ie 6tM Ses Anses.
Sie werden Häuser bauen und sie bewohnen; sie

Werden Weingärten pflanzen und deren Früchte genießen,
Sie sollen nicht bauen, daß ein anderer wohne,

nicht pflanzen, daß ein anderer esse, Jesaias,

F F 1er sich in der heutigen christlichen Literatur umsieht, und dabei

UH^I gewahr wird, in welchem Umfange Fragen sozialer Natur
stch mehr und mehr dem christlichen Denken aufdrägen, dem

muß es auffallen, daß von einem der wichtigsten sozialen Probleme, das
Jahrtausende lang einen Zankapfel der Theologen und Ethiker bildete,
dem Zinsproblem, so gut wie gar nicht mehr die Rede ist.

In alttestamentlichen Zeiten waren es Priester und Leviten,
die — allerdings ohne durchgreifenden Erfolg — immer wieder
gegen das Zinsnehmen ankämpften. Ihr Kampf ist in spätern,
christlichen Jahrhunderten — und zwar mit dem gleichen Mißerfolg
— weitergeführt worden von Kirchenvätern, Konzilien und Päpsten.
Als letzter Kirchenfürst hat noch vor 100 Jahren der Erzbischof
von Bordeaux einen vergeblichen Vorstoß gegen den Zins gewagt.


	Aufgaben der Kirche und Mitarbeit der Frau

