
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 12 (1918)

Heft: 4

Nachruf: Zur Erinnerung an Franz Brentano

Autor: Voeste, Johannes

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 183 —

er sein Gott. Bis heute negierte er, morgen durchwirkt er. Und
je willentlicher feine innere Verantwortlichkeit, desto größer die
unmittelbare Faßbarkeit seiner Arbeit.

So kann es denn keinen realistischeren, keinen wirklichkeits-
wertigeren Sozialismus geben als diesen, der sich Zu seinem Selbst
hinbezieht, durch seine Idee geleitet wird. Erst der Zukunftsstaat

dieser Auffassung wird sich in die Welt hereinfinden können.
Jeder andere wäre innere Unmöglichkeit, denn man kann nicht
auf bürgerliche Weise und in bürgerlichem Geiste einen sozialistischen
Staat gründen, der sich morgen selbst verraten müßte, indem er

zur Monarchie einiger sozialistischer Leaders führen würde.
Solange Sozialisten Terroristen sind kämpfen sie nur gegen ihre eigene
Idee. Sie sind wie Irrsinnige, die in eine Wagfchale springen
und darauf warten, bis die aridere sich neige. Nur der Sozialist,
der nicht mehr die Libertinage der Zeit, sondern nach innen unb
außen die Freiheit erkämpft, wird schaffensberufen sein. Denn was
ist schließlich der Unterschied zwischen einem sozialistischen und einem
bürgerlichen Philister. Doch nur der der Farbe, der Gehalt ist
derselbe. Der Gehalt aber ist die Unfreiheit, ist die Berknechtung an
eine Doktrin. Erst das Losgekettetsein kann zu Vorurteilslosigkeit,
zu Gerechtigkeit und umfassender Weitwirkung führen.

Dahin zn leiten, die Massen zu Menschen und die Menschen
zu Schöpfern werden zu lassen, das ist Zielweg der Führer. Ein
steiniger Weg....

Zu Leben und zu Durchwirkung wird der Sozialismns aber
erst kommen, wenn er durch innere Revolution sich der eigenen
Bürgerlichkeit wird entledigt haben. Und dann auch Nur wird
er die Fassungsform einer Harmonie fein, die notwendig ist, wiederum

jenes Letzte in sich zn begreifen, das man tastend das Glirck
der Menschen nennen könnte. Jacob Feldner.

8ur Erinnerung an frana Mentano.

^n diesen schweren Zeitläuften, wo durch die Welt der Wahn-
I sinn des furchtbarsten aller Kriege tobt, wo Europa sich zer-

«^D fleischt und seinem Untergange entgegentreibt, wo „Zivilisation,
Kultur, Moral, Religion, Treue, Ehrenhaftigkeit, Wahrheit" leere
Worte geworden find, die den Kriegführenden nur als Deckmantel
ihrer egoistischen Ziele dienen; in diesen Zeiten, wo das Leben
täglich mehr zu einer Qual wird, sucht sich der von der Wucht
der Ereignisse niedergedrückte Mensch aufzurichten an Gestalten, die
im Gegensatz zu den diese Zeit beherrschenden Tendenzen, die wahren



— 184 —

Menschheitswerte in sich verkörpern. Der Gedanke richtet sich auf
die großen Heiligen, die Religionsstifter und auf die großen Denker.
Wie viel höher als die durch Machtgier verführten „Helden" diefer
Zeit stehen doch diejenigen, die als Heilige lebten, ein Buddha, ein
Jesus von Nazareth, ein St. Augustin, ein Franz von Assisi, oder
die großen Philosophen, ein Heraklit, ein Parmeuides, ein Plato,
ein Aristoteles, ein Descartes, ein Spinoza, ein Leibniz, ein Kant!
Während jene mit der Menschheit litten, Mitleid fühlten mit allem
Lebendigen, mit jeder geschaffenen Kreatur, und dieses empirische.
Leben mit seinen Abgründen und Wirrnissen überwanden durch
Abkehr von ihm, durch Hinaufsteigen in eine höhere metaphysische
Sphäre, suchten diese die Vernunftprinzipien alles Seins, den Sinn
des scheinbar so wirren Daseins durch die Erkenntnis aufzudecken
und durch die Vernunft die Menschheit zu nenen Zielen zu führen.

Einer, der sich diesen Menschheitsführern anreihte, der das
Leben eines Heiligen führte und zugleich ein ganz großer Denker
war, ist mit dem am 17. März letzten Jahres in Zürich verstorbenen
Philosophen Franz Brentano dahingegangen.

Jn dieser trüben Zeit richtet sich mein Blick immcr wieder
auf seine edle Gestalt, auf die Güte und Reinheit feines Herzens,
auf seine tiefe, zu den letzten Grenzen des ErkenNens vordringende
Weisheit. Ich durfte ihm im letzten Jahre feines Lebens nähertreten,

und es wird gewiß manche erheben, wenn ich ihnen aus
meinen Erinnerungen an Franz Brentani mitteile. Doch ehe ich
nach ihnen ein Bild des edlen Denkers zu zeichnen verfuche, will
ich kurz über sein äußeres Leben und von seiner Bedeutung für
die Philosophie berichten.

Franz Brentano war am 16. Januar 1838 in Marienberg
bei Boppard geboren; sein Oheim war der Dichter Clemens Brentano,

seine Tante Bettina von Arnim geb. Brentano. Franz Brentano

wuchs in Afchaffenburg heran und widmete sich nach
Absolvierung des Gymnasiums dem Studium der Philosophie an den
Universitäten von Berlin und München. In Berlin war Trendelenburg

sein Lehrer, der ihn auf Aristoteles hinwies. Nach Völlendung
der philosophischen Studien trieb ihn innerer Drang, den Berus des

Priesters zu ergreifen; nachdem er die theologischen Studien absolviert

hatte, wurde er zum Priester geweiht, war kurze Zeit im
Dominikanerkloster in Graz und wurde dann Privatdozent und
bald Professor der Philosophie in Würzburg. Seine anregende und
tiefdringende Lehrweise führte ihm bald begabte Schüler zu. Unter
seinen Würzburger Schülern zeichneten sich besonders Carl Stumpf,
der bekannte Tonpsychologe und Professor der Philosophie, an der
Berliner Universität und der kürzlich verstorbene, langjährige
Vertreter der Philosophie an der deutschen Universität in Prag, Anton
Marty, gebürtig aus Schwyz, durch eigene bedeutsame Forschungen
aus. Die Unfehlbarkeitserklärung des Papstes, die Brentano mit



— 185 —

feinem Gewisfen nicht vereinbaren konnte, machte diefer ersprießlichen

Würzburger Lehrtätigkeit ein vorzeitiges Ende. Nach schweren
Seelenkämpfen trat Franz Brentano aus dem Priesterstande unb
der katholischen Kirche aus und mußte in Folge davon seine vom
Bifchof von Würzburg abhängende Professur niederlegen. Nach
einigen Jahren wurde er nach Wien auf den Lehrstuhl für Philosophie
berufen; dieses Amt bekleidete er sechs Jahre, um dann auch diese

Professur niederzulegen, weil er sich verheiratete, Was man in dem
klerikalen Oesterreich einem ehemaligen Priester nicht verzeihen konnte.
Er lehrte dann noch eine Reihe von Jahren als Privatdozent in
Wien, um sich dann 1895 nach Italien zurückzuziehen, wo er
bis zum Eintritt Italiens in den Weltkrieg meist in Florenz lebte,
um dann die beiden letzten Jahre feines Lebens in Zürich zuzubringen.

Franz Brentanos Stellung in der Geschichte der Philosophie
ist dadurch bestimmt, daß er feine entscheidenden Anregungen von
Aristoteles empfing, den er immer als feinen „genialen Lehrer"
bezeichnete. Damit verband sich eine scharfe Gegnerschaft gegen
Kant, dessen Lehren er von ihren Fundamenten an für gänzlich
verfehlt hielt. Jn den synthetischen Urteilen s, priori konnte er nnr
eine absurde, jeder Evidenz entbehrende Fiktion sehen; ihm estr-

fprcmg alle Erkenntnis mit Einschluß der Kategoricen analytisch aus der

Erfahrung. Wenn Kant die theoretische Vernunft für unfähig der
metaphysischen Erkenntnis ansah und für diese auf die praktische
Vernunft zurückging, fo konnte Brentano darin ebenfalls nur einen
verhängnisvollen Irrtum sehen; ging doch sein ganzes Bestreben
dahin, eine Metaphysik, die in einer Gotteslehre gipfelte, als strenge
theoretische Erkenntnis zu begründen. So sehr Brentano Aristoteles
verehrte, so war er doch, kein blinder Anhänger des griechischen
Denkers; er war nicht der Mann, sich mit dem Nachdenken der
Gedanken anderer zu begnügen; er ging vielmehr den Dingen
in ununterbrochenem, scharf bohrendem Denken auf den Grund,
machte vor keiner Autorität Halt und eröffnete der Forschung überall,

wo er sie in Angriff nahm, neue Bahnen.
Als Empirist geht Brentano von der Psychologie aus; aber

diese Psychologie ist nicht die kausal-genetische, sondern die
deskriptive, die die psychischen Phänomene, das unmittelbar im
Bewußtsein Gegebene auf Grund der Erfahrung erst beschreiben und
analysieren will, ehe sie zur kausal-genetischen Erklärung sich wenden
kann.

Um die psychischen Phänomene von den physischen abzugrenzen,
führt Brentano als das Psychische charakterisierend den Begriff des

„Jntentionalen" ein. Die psychischen Phänomene sind im Unterschied

von den physischen intentionaler Natur. Jedes psychische
Phänomen ist charakterisiert durch das, was die mittelalterlichen
Scholastiker die intentionale Jnexistenz des Gegenstandes nannten; diese
ist, ein Gerichtetsein auf den Inhalt, auf das Objekt. Intention



— 186 —

ist die Repräsentation eines Objektes im Bewußtsein; durch dieses

Gerichtetsein, diese innerliche Bezogenheit auf ein Objekt
unterscheiden sich die psychischen Phänomene von den physischen. Im
Vorstellen stellen wir stets etwas vor, im Urteil urteilen wir über
etwas, im.Wollen ist unser Wille auf etwas gerichtet, unser Gefühl
ist stets auf etwas bezogen.

Neben dieser Definition ist für die Lehre Brentanos bedeutsam
die Klassifikation der psychischen Phänomene. Während die gewöhnliche

Anschauung die Bewußtscinserscheinungen einteilt in Phänomene
des Denkens, Fühlens und Wollens, wobei Vorstellungen und Urteile
unterschiedslos dem Denken zugerechnet werden, sind sür Brentano
Vorstellungen und Urteile zwei wesentlich verschiedene psychische
Phänomene, während er anderseits das Fühlen und Wollen zu
einer einzigen Klasse, den Phänomenen des Liebens und Hassens
zusammenfaßt. Die Vorstellung ist von dem Urteil scharf
unterschieden. Im Urteil werden Vorstellungen anerkannt oder verworfen;
dieses etwas als wahr Anerkennen oder als falsch Verwerfen
unterscheidet das Urteilen vom bloßen Vorstellen und charakterisiert es

als eine besondere Verhaltungsweife des Bewußtseins. Dem logischen
Urteil ist es daher nicht wesentlich, aus zwei Gliedern, aus Subjekt
und Prädikat zu bestehen; denn anerkennen oder verwerfen kann
ich ebensowohl auch eine einfache Vorstellung wie einen aus
mehreren Vorstellungen zusammengesetzten Inhalt. Die „Jmpersonälren",
die „subjektlosen Sätze" sind solche eingliedrigen Urteile, in denen
eine einfache Vorstellung als wahr anerkannt oder als falsch
verworfen wird. Für Brentano sind alle Urteile im Grunde Existential-
urteile. Wenn wir urteilen, anerkennen oder verwerfen wir etwas;
die logischen Aequivalente dieses Anerkennens oder VerWerfens sind
die Existenz (A ist) oder Nichtexistenz (A ist nicht). Ist so das

Existentialurteil die Grundform aller Urteile, so muß scharf
unterschieden werden zwischen Existenz im Sinne der Wahrheit und
Realität im Sinne des realen Daseins.

Mit diesen Lehren, durch die er die traditionelle Logik von
Grund aus reformiert hat, hat Brentano auf eine Reihe von
jüngeren Forschern anregend und befruchtend gewirkt. Husserls
Phänomenologie und Meinongs Gegenstandstheorie sind Abkömmlinge
Brentanoscher Lehren. Wenn die genansnten Denker aber von „Wahrheiten

an sich", die nnabhängig von einem denkenden Snbjekte
ihrer Geltung nach bestehen, sprechen und aus diesem von
Bolzano herrührenden Grundgedanken ihre Lehren aufführen, so wollte
Brentano freilich von einer solchen Umgestaltung seiner Ansichten
nichts wissen. Für Brentano gab es nur Denkende und Dinge, die
von Denkenden gedacht werden. „Wahrheiten an sich", „allgemeine
Gegenstände" mit einer vom denkenden Subjekt unabhängigen Gültigkeit

wurde er nicht müde, als absurde Fiktionen zu bekämpfen.



- 187 —

Der Begründung dcr Ethik hat Brentano seine Schrift „vom
Ursprung der sittlichen Erkenntnis" gewidmet. Das Kriterium des

sittlich Guten findet er darin, daß „die darauf gerichtete Liebe als
richtig charakterisiert ist." Der logischen Evidenz, die die ivahren
Urteile auszeichnet, tritt als Analogon zur Seite die Evideuz des

Fühlens und Wollens. Auch hier handelt es fich wie beim wahren
Urteilen um keinen blinden Drang, sondern um einsichtiges
Vorziehen und Verwerfen, um evidentes Billigen und Mißbilligen^; in
diefem als richtig charakterisierten Lieben werden, wir des Liebens-
werten, des Erstrebenswerten inne und haben die natürliche
Sanktion für Gut und Sittlich. So ziehen wir in evidenter Weise
die Erkenntnis dem Jrrtnm, die Wahrheit der Lüge, die Lust
dem Schmerz, die höhere geistige Lust der niederen sinnlichen vor
und erleben so in diefen Akten die Evidenz anf dem Gebiete des

Fühlens und Wollens. Als höchstes praktisches Gut wird so das
größtmögliche Wohl der Gesamtheit abgeleitet. Den utilitaristischen Lehren
eines Bentham und Mill, nach welchen das sittlich Gute im
größtmöglichen Glück der größten Zahl besteht, hat Brentano eine
originelle, scharfsinnige Begründung gegeben und sie in einer Bewußr-
feinstatfache, der Evidenz des Billigens und Mißbilligens,
aufgezeigt. „Das Gute in diesem weiten Ganzen nach Möglichkeit
zu fördern, das ist offenbar der richtige Lebenszweck, zu welchem
jede Handlung geordnet werden soll; das ist das eine und höchste
Gebot, von dem alle übrigen abhängen." Jn diesen letzten Worten
zeigt sich der ganze edle Sinn des Verstorbenen, von dessen
Persönlichkeit ich nun aus meinen Erinnerungen ein Bild zu zeichnen
versuchen will.

Brentanos Persönlichkeit wurzelte ganz im Geistigen. Seine
hohe, edelgeformte Stirn, umwallt von grauen Locken, war der
Sitz reinster und größter Gedanken; das sprechende und so geistvolle
Antlitz mir dem feingeschnittenen Munde entbehrte des Augenlichtes,
denn Franz Brentano war seit dreizehn Jahren fast völlig
erblindet; aber sein Angesicht glühte und leuchtete von innerem Licht,
von überirdischem Feuer. Dieser Geist, ganz aus sich konzentriert,
war stets dem Höchsten zugewandt. Wie fein Antlitz nach Oben
gewandt war, so waren seine Gedanken und seine philosophischen
Bemühungen dem Göttlichen zugekehrt. In Franz Brentano waren
die ganze eigentümliche Wärme des Katholizismus, die überkirchlichen,

der Dogmen entkleideten Lebenswerte desselben lebendig, so

sehr er sich von den kirchlichen Lehren und Institutionen abgewandt
hatte. Die wahre, tiefinnerliche Religiosität, wie sie einen Augustin,
einen Franz von Assisi durchglühte, erfüllte auch Franz Brentanso,
Alles Niedrige, alles Allzu-Menschliche war in ihm ausgetilgt. Eine
unendliche Harmonie erfüllte seine Seele und er fand diese
Harmonie in der Welt wieder. Es war ihm die größte Genugtuung,
daß er überzeugt war, auf streng wissenschaftlichem Wege das Dasein



— 188 —

Gottes als eines in sich notwendigen, allmächtigen nnd zugleich
allweisen und allgütigen Wesens beweisen zu können. Wie er in
seiner Wiener Zeit fast jeden Winter eine Vorlesung über die Beweise
für das Dasein Gottes gehalten hatte, so wurde er nicht müde, bis
in seine letzten Lebenstage sie immer wieder von Neuem zu
durchdenken, die Einwürfe gegen sie zu widerlegen und seine Gedanken
über sie seinen Freunden mitzuteilen. Den ökologischen Beweis
gab er preis; seine Kritik desselben zeugte von höchstem Scharfsinn

und größter Originalität; wie er sich denn überhaupt als
Meister der kritischen Dialektitk und damit als Denker ersten Ranges
erwies. Den kosmologifchen und physikoterlogischen Beweis hielt
er aufrecht und entwickelte sie in origineller und scharffinniger
Weise, wobei er sich mit den neuesten und wichtigsten naturwissenschaftlichen

Forschungen auseinandersetzte. Seine Kritik der
Entwicklungslehre z, B. war äußerst lichtvoll und belehrend. So sehr
an diesen Fragen sein Herz hing, so machte er doch vor keiner
Autorität Halt, fondern betonte immer wieder, daß auch in diesen
letzten und höchsten Fragen, an die der Menschengeist herantreten
könne, die Ergebnisse nicht auf die Bedürfniffe des Gemütes
gestützt werden, sondern allein dnrch streng wissenschaftliches Forschen
gewonnen werden dürften, wobei er als vorbildlich immer die
Methode der Naturwissenschaft bezeichnete. Kant bekämpfte er aufs
Schärfste, weil dieser die Möglichkeit der Erkenntnis auf dem
Gebiete der Metaphysik leugnete und die metaphysischen Bedürfnisse
der praktischen Vernunft überlassen wollte. Von einer solchen
„doppelten Buchführung", die das Wissen aufhob, um dem Glauben
Platz zu machen, wollte Brentano nichts wisfen. Er war durch
und durch Denker; nur, was vor dem Richterstuhle strengster
Erkenntnis sich behaupten könne, dürfe als wahr anerkannt werden'.
Seine tiefinnerliche Religiosität ging so zusammen mit scharfbohrender,

vor keiner Schranke zurückweichender Erkenntnis.
Brentanos Theismus ruhte auf einem System der

Metaphysik, an dessen Aufbau und streng begrifflicher Begründung er
bis zn seinem Tode arbeitete. Seine metaphysischen Lehren sind
gegründet auf einen scharfsinnigen, erkenZntnistheoretischen Unterbau.
Da finden sich neben einer bis ins Einzelne ausgeführten Kritik
Kants subtile Untersuchungen über die difficilsten philosophischen
Fragen, fo über die Universalien, die Kategorienlehre, über Raum und
Zeit, über das Kontinuitätsproblem u. a. m.^) Jn diesen philofo-
sophisch-mathematischen Untersuchungen zeigte sich Brentanos
ganze Meisterschaft. Probleme, mit denen die größten Denker seit

') Brentano hat zn seinen Lebzeiten verhältnismäßig wenig publiziert. Er
glich darin den griechischen Denkern, daß er die mündliche Unterweisung, in der er ein
Meister war, auss Höchste schätzte, Brentanos ganze philosophische Bedeutung wird
sich erst ermessen lassen, wenn sein reicher philosophischer Nachlaß einmal der Oeffentlichkeit

zugänglich gemacht sein wird. Man darf hoffen, daß dies in absehbarer Zeit



— 189 —

den Eleaten gerungen haben, brachte er der Lösung nahe. Raum
und Zeit sind nach, ihm nicht dem Subjekte angehörende Anschauungsformen

des Verstandes, fondern reale Eigenschaften der Dilige. Der
räumliche Ort kommt dem Körper in ebenderselben Weise als reale
Eigenschaft zu, wie seine Härte oder Undurchdringlichkeit. Wo kein
Körper ist, da ist auch kein Raum; einen leeren Raum gibt es

nicht. Da Brentano die Endlichkeit und Begrenztheit der Welt
erweisen zu können glaubte, so hört mit der Grenze der Körperwelt
auch die Räumlichkeit aus. Um dieses Eude der Räumlichkeit, um
die Endlichkeit des realen Raumes begreiflicher zu machen, wies
er gerne auf eine Analogie aus dem Reiche der Farben hin. Die
Schwarz-Weißreihe geht von einem tiefsten Schwarz dnrch alle
dazwischenliegenden Töne von Grau zu einem reinsten Weiß über.
Jenseits des tiefsten Schwarz und des reinsten Weiß gibt es keinen
weiteren, der Schwarz-Weißreihe angehörenden Farbenton; vielmehr
hat die Reihe an beiden Seiten ein Ende, über das ein Hinausgehen

unmöglich ist. Analog verhält es sich mit der räumlichen
Körperwelt, die endlich, und begrenzt ist; ist ihre Grenze erreicht,
so ist ein weiteres räumliches Hinausgehen über die Grenze
unausführbar: mit dem Ende der Körperwelt ist auch das Ende des
Raumes erreicht.

Jn seinen Untersuchungen über das Continunm zeigte Brentano,

daß die Versuche der Mathematiker (eines Vedekind, eines
Poincaré) das Continuum durch Konstruktion (durch fortschreitende
Jnterkalation von Brüchen) zu gewinnen, anstatt es aus der
Anschauung zu abstrahieren, notwendig scheitern müßten; daß sie den
für das Continuum wesentlichsten Charakter, nämlich den, daß es

Grenzen unterscheiden läßt, welche für sich nichts find, aber dennoch in
Vereinigung mit anderen einen Beitrag zum Conllinuum liefern,
auf ihrem Wege nicht erreichen können.

So führten seine mathematisch-philosophischen Forschungen
unseren Denker vielfach, in Gegensatz zu der modernen Mathematik.
Wenn diese mit dem Begriffe des „aktuell Unendlichen" operiert
oder die Axiome für „Konventionen" oder „Uebereinkommen" oder

für „Ordnungsprinzipien" im Sinne des Pragmatismus ansieht,
so erschien Brentano alles das absurd, in sich widerspruchsvoll
und der logischen Evidenz entbehrend.

Die Frage der Gottesbeweise, die sich auf Analogieschlüsse und
Wahrscheinlichkeitserwägungen gründen, führte ihn zu den
Problemen der Wahrscheinlichkeitsrechnung, deren Prinzipien uud
logische Grundlagen er zu durchdenken nicht müde ward. Seinen

der Fall sein wird. Seine „Enkelschüler" Oskar Kraus, Schüler und Nachfolger
Martys in Prag, und Alfred Kastil, Professor in Innsbruck, bereiten die Herausgabe

von Brentanos philosophischem Nachlaß vor. Liegt dieser einmal vor, so wird
mau sehen, daß Brentano den allergrößten Denkern, einem Aristoteles, einem
Descartes, einem Leibniz fich würdig anreiht.



— 190 —

ganzen Scharfsinn verwandte er auf das Bertrandsche Problem,
dessen vollkommene Lösung zu finden, ihm vergönnt war. Seine
mathematische Begabung war wie bei Leibniz seinem philosophischen
Genie ebenbürtig, Verfolgte er die neuesten Forschungen der
Mathematiker mit größtem Interesse, so kehrte er doch immer wieder
zu Gauß zurück, den er unter den Mathematikern so hoch stellte
wie unter den Philosophen Aristoteles. Auch Euler schätzte er
hoch. Die Forschungen der Naturwissenschaft verfolgte er gleichfalls

mit regstem Interesse.
Diese mathematisch-philosophischen Untersuchungen, wie seine

erkenntnistheoretischen Forschungen, so sehr er ihcken fich mit
unermüdlichem Eifer und nie erlahmenden Scharffinne widmete,
erhielten doch für ihn ihre letzte Dignität erst von dem großen
Zwecke seines Lebens, dem sie als Mittel dienten, seinem Streben,
eine theistische Weltanschauung zu begründen. So sehr er die
metaphysischen Fragen auf strengste Wissenschaft gegründet fehen wollte,
so konnte er sich, doch unendlich freuen, wenn er sah, wie bedeutende
Naturforscher Theisten gewesen waren. Mit welcher Freude berichtete
er dies von Helmholtz, von Pflüger, von Liebig und Lord Kelvin.
Er wurde nicht müde, davon zu sprechen, wie der berühmte deutsche
Chemiker einst den großen englischen Physiker in England besucht
habe und wie beide einen Spaziergang übers Feld gemacht hätten.
Da habe Liebig ein Blümchen gepflückt und habe es Lord Kelvin
gereicht und'habe ihn gefragt, was er meine, ob diese wundersame
Organisation und der Farbenreichtum der Blüte dem Walten einer
blinden Naturkraft ihr Dasein verdankten, oder der zweckvolleu
klarbewußten Tätigkeit eines göttlichen Schöpfers. Kelvin habe dann
die letztere Annahme bejaht.

Auch die Frage nach der Unsterblichkeit der Seele suchte Brentano

mit den Mitteln der Wissenschaft zu lösen. Ein Fortleben
nach dem Tode war ihm wie das Dasein Gottes Lebensbedürfnis
und seine größte Freude war es, anderen seine Ueberzeugungen
darzutun. Immer wieder sagte er, diese Fragen seien za die
einzig menschenwürdigen; so wichtig auch die logischen und
erkenntnistheoretischen Probleme seien, gegenüber den metaphysischen
seien es doch nur Vorfragen. Im Zusammenhang mit den Fragen
nach dem Dasein Gottes und der Unsterblichkeit der Seele berührte
er in seinen Gesprächen oft das Problem des Uebels in der Welt,
das ja der theistischen Deutung des Weltproblems die größten
Schwierigkeiten zu machen scheint. Hier führte Brentano oft
das Wort von Hume an, wenn es möglich wäre, das Dasein
Gottes zu erweisen, dann seien alle Uebel der Welt kein
Gegenargument; denn menschliches Erkennen reiche nicht hin, die
göttlichen Absichten zu durchschauen. Wenn ihre Erkenntnis im
Einzelnen unserem menschlichen Verstände auch versagt sei, so dürften
wir, sei einmal das Dasein Gottes erwiesen, an eine zweckvolle



— 191 —

Ordnung alles Seienden vertrauensvoll glauben. Wir könnten der
tröstlichen Gewißheit leben, daß von dem allmächtigen, allgürigeu
und allweisen Gotte alles zum Besten bestellt sei. Brentanos Denken
gipfelte in einem universellen Optimismus, wie ihn schon sein
großer Lehrer Aristoteles geahnt und Leibniz entwickelt hatte. Der
Pessimismus eines Schopenhauer erschien ihm unwissenschaftlich,
oberflächlich und eng anthropozentrisch. Auch auf die, Schrecken
und Greuel dieses Krieges, unter denen er wie einer litt, wandte
er diesen Gesichtspunkt an: Gott habe ihn zugelassen, er wisse,

wozu er gut sei. Denen, die Gott liebten, müßten alle Dinge zum
Besten dienen.

Jn der Beurteilung menschlicher Fehler und Vergehen war
er von größter Milde. Gott habe die psychologischen Gesetze

geschaffen, nach denen sich die menschlichen Handlungen vollzögen,
Gott habe sie zugelassen, so zieme es dem Menfchen nicht, fehlbare
Mitmenschen zu verdammen, so sehr man das Verbrechen und
seine Ursachen bekämpfen müsse. Wie Franz von Assisi zu dem
Wolfe sprach: „Deine Handlungen kann ich nicht billigen, aber ich
weiß, daß Dich der Hunger zu ihnen trieb," so wußte Brentano,
daß alle Handlungen der Menschen determiniert seien; und dieser
Determinismus stimmte ihn zur Milde, zu verzeihender Güte. Nach
dieser Seite seines Wefens glich er dem Bischof Myriel, dieser
wunderbar erhabenen Gestalt, die die dichterische Phantasie Victor
Hugos an die Spitze seines Romancyklus „l.ss rnissrubiss" gestellt
hat. Oft zitierte Brentano auch das Wort Pascals, daß die menschlichen

Seelen ihrer .uns unbekannten Substanz nach, weil von Gott
geschaffen, alle gleich, wertvoll seien, und ihre Unterschiede nach
Begäbung und sittlicher Mitgift nnr die Peripherie, die Akzidenzien
beträfen. So vertrat er voll edler Demut die christliche
Grundüberzeugung von dem unendlichen Werte einer jeden Menschenseele.
— Diese seine Ueberzeugungen vertrat er in seinem Leben. Als
man ihm einst riet, sich eine Waffe anzuschaffen, da sein Landhaus
in Schönbühl an der Donau etwas einsam gelegen sei, lehnte er
dieses ab. Er wolle niemanden töten oder verletzen, und wenn
es Gottes Wille fei, daß ihn jemand überfalle, dann wolle er
es in Demut hinnehmen. Brentano wären die Worte, die Victor:
Hugo dem Bischof Myriel in den Mund legt, aus dem Herzen
gesprochen gewesen: ,,ckains,Ì8 ci« vrsssntion «outrs is prosdain.
Os Ms 1« oroskairr lnit, Oisu 1« usrrnst. IZ«rn«Q8 n«n8 à prisr
Oisn Mänck ncnrs «ro^«n8 cm'un cisnAsr snrivs sur nc>U8. lirions-
lo, non V0NI- N0N8, IN3Ì8 pour eins notrs lnsrs ns winds M8
sn luccks à notrs oosäsisrr."

Ich habe schon gesagt, daß Brentano in Aristoteles feinen
Meister verehrte. Das noch! heute Gültige nnd Bleibende der
Aristotelischen Anschauungen hat er in seinem Buche „die
Weltanschauung des Aristoteles" dargestellt. Unter den neueren Philo-



' — 192 —

sophen schätzte er besonders Descartes und die englischen
Philosophen, einen Locke, aber auch Hume, dessen skeptische Konsequenzen
er freilich ablehnte. John Stuart Mill war ihm als Forscher
wie als Mensch besonders wert: die Verbindung wissenschaftlicher
Nüchternheit mit dem edlen Enthusiasmus für die großen
Menschheitsziele in Mill begleitete er mit warmer Sympathie. Mill war
Brentano in seiner Urteilstheorie vorausgegangen, mit Mill hatte
er einen lebhaften wissenschaftlichen Briefwechsel geführt und er
war auf der Reise zu ihm nach Avignon begriffen, als ihn in
Paris die Kunde vom Tode Mills erreichte und so die persönliche
Zusammenkunft der beiden großen Denker vereitelte. Jn seittem
letzten Lebensjahre beschäftigte sich Brentano mit den Schriften
des Thomas Reid, des Begründers der schottischen Schule. So
wenig zusriedenstellend auch die Lösungen sind, die dieser Denker
für die philosophischen Probleme gefunden hat, so gefiel ihm
die Klarheit und Nüchternheit und die unbestechliche Wahrheitsliebe,

mit denen Reid an die philosophischen Fragen herantritt
und sie entwickelt. Die einfache, gerade, altrrnstische Persönlichkeit

Reids, wie sie Dugald Stewart in seinem Berichte über das
Leben Reids schildert, fand Brentanos ganze Sympathie. Unter den
dentschen Philosophen galt ihm Leibniz als der weitaus bedeutendste;
zu dessen Schriften, namentlich zu seiner Theodicee er immer wieder
zurückkehrte. Zu der kantischen Philosophie und gar in den
nachkantischen idealistischen Systemen konnte Brentano nur einen
bedauerlichen Irrweg sehen. Trotzdem horte er nicht auf, fich immer
wieder mit der Kritik der reinen Vernunft zn beschäftigen nnd sich
mit ihr kritisch auseinanderzusetzen.

/ Den modernen Strömungen in der Philosophie vermochte
Brentano keinen Geschmack abzugewinnen. Für ihn stand es als
unerschütterliche Grundüberzeugung fest, daß die Philosophie nnr
als strenge Wissenschaft Existenzberechtigung habe, daß sie an dem
strengen Wahrheitsbegrisfe der Uebereinstimmung des Gedankens
mit einem an sich bestehenden Seienden, das sie, wie es an sich
und unabhängig von dem erkennenden Subjekt sei, zu erkennen
strebe, festhalten müsse. So konnte er in der pragmatistischen
Zersetzung des Wahrheitsbegriffes und seiner Ersetzung durch den der
Nützlichkeit oder in dem Jntuitionismus Bergson's nur beklagenswerte

Irrtümer fehen. Ganz besonders zuwider war ihm Nietzsches
Bestreben, die logischen, ethischen nnd ästhetischen Begriffe aus dem
„Willen zur Macht" abzuleiten.

So war Brentanos Leben bis zum letzten Atemzuge der
philosophischen Forschung gewidmet, mit nie ermüdendem Eifer und
tiefbohrendem Scharffinne widmete er fich seinen Forschungen. Es
war ihm eine große Freude, die Resultate derselben seinen Freunden
und Jüngern mitzuteilen; der Berkehr mit Gleichgesinnten und für
die Philosophie Begeisterten war ihm Lebensbedürfnis, Immer be-



^ 193 —

tonte er, wie sich auf die gemeinsame Liebe zur Weisheit die

wahre Freundschaft gründe!
Doch, wie Nietzsche sagt: „In jedem wahren Manne ist ein

Kind, das will spielen," so war in, diesem wahrhaft großen Geiste
der Sinn für das Spiel, für das Schöne, für die Kunst lebendig.
Die Heiterkeit des Genies äußerte sich in seinen Gesprächen in
einem wahrhaft güldenen Humor. Sein Sinn für das Spiel zeigt
sich in seiner Rätselsammlung „Aenigmatias" (bei Beck in München
verlegt). Jn diesem kleinen Buche hat der große Denker eine Fülle
geistvoller Rätsel vereinigt, voll Anmut und Witz und in
vollkommener dichterischer Form. Wer den Menschen Brentano mit
seiner Liebe auch sür das Kleine und Unbedeutende, mit seinem
anmutigen, lieblichen Humor kennen lernen will, der greife zu
diesem Rätselbuche.

Brentano besaß ein großes dichterisches Talent. In seinem
Nachlasse findet sich, eine große Anzahl von Gedichten, die gleich
bedeutsam sind durch ihren tiefsittlichen Gehalt wie die Schön-
heil ihrer Form. Er wollte diesen feinen Gedichten, wenn er sie
einmal herausgeben würde, den Titel geben: „Mittelalter und Neuzeit"'

oder „Himmlische und irdische Liebe." Dcr erste der beiden
Titel zeigt an, daß die Gedichte von seiner religiösen Wandlung
handeln, wie er sich aus mittelalterlicher Gebundenheit zur Freiheit
des modernen Geistes hindurchgerungen hat. Der andere Titel ist
nicht minder charakteristisch. Brentanos Geist war dem Himmlischen
zugewandt, aber er liebte wie jeder Künstler auch die Erde, den

Schauplatz unserer Freuden und Leiden. Er liebte die Kreaturen,
die Pflanzen und die Tiere, das Meer und die Alpen, und die
Erhabenheit der Sternenwelt. Solange er noch sehen konnte, liebte
er die sichtbaren Dinge mit wahrem Enthusiasmus. Die Natur
hatte ihn, wie er mir erzählte, in einen Rausch des Entzückens
versetzen können. So habe er einst im Frühling auf dem Altan
seines am Steilufer der Donau in der Wachau gelegenen Landhauses
„Schönbühl" gestanden. Um ihn herum und unter ihm bis znm
Spiegel des Flrrßes habe alles in Blüte gestanden. Da habe er
an sich halten müssen, um sich nicht in dieses Meer blühender
Schönheit hinabzustürzen. Er sah die natürlichen Dinge nicht in
ihrer ^Vereinzelung, sondern in ihrem finnvollen Zusammenhang
mit dem Göttlichen. Davon geben folgende Verse Zeugnis:

„Bunt ist die Welt, doch Hab ich wohl erkannt,
Wie jedes jeglichem verwandt;
Daß sie nicht Gott, das zeigt ihr Vielerlei,
Die Einheit, dasz sie ohne Gott nicht sei."

Das Wort seiner Tante Bettina von Arnim machte Brentano
wahr: „Die Schönheit erkennen in allem Geschaffenen, und sich

ihrer freuen, das ist Weisheit und fromm." Wie er die Natur
dichterisch verklärte, fo war sie ihm ein Symbol für die höchsten



— 194 —

ethischen Werte. So gibt es in seinem Nachlasse ein Gedicht, das
er auf den Höhen über Lausanne schrieb, im Angesicht des weithin
blauenden Sees und der zum Himmel aufragenden savoyischen Alpen,
Hier wandte sich sein Gedanke von der sichtbaren Natur, so erhaben
sie sein mochte, zu der noch größeren Erhabenheit der menschlichen
Seele und ihrer Unsterblichkeit.

Wie er selbst ein Dichter war, so erfreute' er sich in seinen
Mußestunden an den großen Dichtungen der Weltliteratur. Hier
fand er Erholung von der philosophischen Forschnng, So sehr
Brentano die dichterische Form schätzte, so machte ihm die wahre
Größe eines Dichters doch dessen Ethos, dessen sittliche Persönlichkeit

und die durch sie bedingte Wahl großer und bedeutender Gegenstände

aus. Eine noch so große dichterische Begabung, wenn sie

nicht auf wahrhaft edle und sittlich bedeutsame Stoffe sich richtete,
galt ihm nichts. Die Kunst sollte den Menfchen über sich selbst
herausheben, ihn besser und edler machen, ihm große, erhabene
Gefühle in die Seele legen und zu edlem Wollen begeistern. Zu
Homer und Aeschylos kehrte unser Denker immer wieder zurück,
Schiller schätzte er feines sittlichen Pathos halber. Sah man Brentano
zum ersten Male, so dachte man unwillkürlich an Goethe: aber
Goethe mochte er im Grunde nicht, fo unausgesetzt er sich mit
ihm beschäftigt hatte und das meiste von ihm auswendig wußte.
Bei Goethe fehlten ihm im Grunde das Ethos, die wirklich ethisch
bedeutsamen Gegenstände. Die fand er bei Dante und bei Shakespeare;

diesem letzteren gehörte feine ganze Liebe. Shakespeare war
für ihn der größte Dichter der Fülle der Gesichte wie der
sittlichen Bedeutung der gewählten Stoffe nach. Auch Cervantes
schätzte er sehr; den „Don Quixote", diese „Bibel der Idealisten"
ließ er sich noch in seinen letzten Lebenstagen vorlesen. Auch mit
Byron beschäftigte er sich, ohne ihm viel Geschmack abgewinnen
zu können. Die undisziplinierte, dämonisch zügellose Persönlichkeit
Byrons war ihm unsympatifch, in feinen Dichtungen vermißte er
die wahre Größe und den sittlichen Gehalt. Als ich auf die
bedeutenden Naturschilderungen in Bvrons Dichtungen hinwies, meinte
er, der wahre Gegenstand der Dichtkunst sei der Mensch, und zwar
der große, heroische, erhabene und wahrhaft gute Mensch. Und
diesen kämpfenden und leidenden, aber immer erhabenen Menschen
fand er bei Shakespeare, zu dem er deshalb immer, zurückkehrte.
Wie sehr für Brentanos Urteil über Dichterwerke der dargestellte
Gegenstand bestimmend war, beweist feine Vorliebe für den Roman
des Cardinal Wyseman „Fabiola", der von den Christenverfolgungen

erzählt, oder für „Onkel Toms Hütte". Daß eine solche

Beurteilung von Dichterwerken nicht der Einseitigkeit entbehrt, ist
offenbar. So war ihm die dichterische Größe sowohl eines Flaubert,
dessen Madame Bovary er sich vorlesen ließ, wie die eines Jeremias
Gotthels verschlossen. Die Moderne in der Literatur lehnte er gänz-



—>195 —

lich ab. Er fand zu ihr keinen Zugang. Von dcn großen Russen
stellte er Tolstoy über Dostojewsky, dessen Mystik ihn abstieß. Auch
Lermontofs las er mit Vergnügen und ging den Einflüssen Byrons
aus die russischen Romantiker nach. Von den Werken Schweizer
Dichter liebte er besonders die Gedichte Gottfried Kellers; sonst
vermißte er bei diesem häufig den sittlichen Gehalt, aus welchem
Grunde er die Novelle Kellers „Romeo und Julia auf dem Dorfe"
abscheulich fand. >

Jn der Musik, der er gern lauschte, liebte er Beethoven
über alles; aber auch Bach und Mozart mochte er immer gerne
hören. Chopin mochte er dagegen nicht. So wie sich Brentano der
Musik Beethovens, in der die titanische Größe und Erhabenheit
des kämpfenden und sich zur Seeligkeit durchringenden Menschen
ihren ergreifenden Ausdruck findet, mit'ganzer Seele hingab, so

vermochte er doch auch voll Andacht dem melodischen Rauschen
eines Brünnleins zu lauschen. Sein Geist dem Größten zugewandt,
fand doch auch im Kleinsten das Göttliche wieder.

Dieses Durchdrungensein von dem Göttlichen, diese tiefinnerliche

Frömmigkeit im Verein mit der Größe und Schärfe feines
Intellektes machte das Bedeutende in Franz Brentano aus. Er
war ein wahrhaft freier Geist, der vor keiner überkommenen Autorität
Halt machte. Das Wort Renans in dessen „Kouvsuirs Z'sutuuos
st 6s jsnnssss," die ich ihm eines Tages brachte und die er sich
mit wachsender Sympathie vorlesen ließ, fand seine volle Billigung:
„Or l)«8<ZÄ.rtss m'avait sri86ÌAlis cms Is, ursrnisr« sonclition pour
trouvsr Is, vsrits S8t cts, n'avoir ausun parti pri8. I/osil soni-
plstsrnsrck ÄslirornätiMS sst 8snl lnit pour apsrssvoir 1ä vsrits
clans l'cnclrs prrilosoplricius, voliticius st inorai."

Die Autonomie seines Denkens, die Freiheit seines Geistes
ließ ihn vor keinen nationalen Schranken Halt machen; Brentano
war ein „guter Europäer" im Sinne Nietzsches, ein „Weltbürger"
im Sinne der deutschen Klassiker; so setzte er die großen Traditionen
eines Wilhelm von Humboldt, eines Goethe, eines Schiller fort.
Jn der nationalen Unduldsamkeit, dem „sasro sZoisrno", dem
Machtstreben, dem Mammonismus nnd Imperialismus sah er die eigentlichen

Sünden diefer unserer Zeit. Er glaubte, daß die verfchiedenen
Nationen einander gegenseitig ergänzen sollten, daß die wahre Kultur
und Zivilisation auf der friedlichen Zusammenarbeit aller Nationen
beruhen müßten. Wie sehr er unter dem Weltkriege mit feinem
Gefolge von gegenseitigem Haß und Rachsucht litt, brauche ich nicht
zu sagen. Vernahm er aber eine Stimme der Versöhnung, aus
welchem Lager sie immer kommen mochte, so hatte er eine große
Freude. Die Bestrebungen eines Fr. W. Förster, die versöhnlichen
Worte eines Ruffel, eines Romain Rolland fanden feine wärmste
Billigung. Den wirtschaftlichen Egoismus, die durch keine
sittlichen Bedenken gebändigten Expansionsbestrebungen der Völker, die



— 196 —

Uebcrspanuung des Staatsgedankens konnte cr nicht genug geißeln,'.
Mit Aristoteles betonte er, wic der Staat niemals Selbstzweck fein
dürfe, wie vielmehr der Zweck des Staates tn der Wohlfahrt der
Individuen bestehe und wie im Glücke der Individuen der Maßstab

für die Ausdehnung und die Grenzen der Staatsgewalt liegen
müsse. Daß er den Militarismus ablehnte, daß er in dcr
Verletzung der belgischen Neutralität durch Deutschland einen schweren
sittlichen wie politischen Fehler sah, war die natürliche Konsequenz
feiner ethischen Grundüberzeugungen nnd Brentano war nicht der
Mann, der die Konsequenzen seiner Prämissen nicht gezogen hätte.
So entfernte er sich weit von den die Gegenwart beherrschenden
Tendenzen, um den wahren Idealen der Menfchheit treu zu bleiben,
Wie oft zitierte er das Wort des heiligen Augustin: ,,<Juicl sit
oivitas sins surs nisi soeistas lutronuru". Stets betonte er, wie
auch die Beziehungen der Nationen untereinander sich auf Gerechtigkeit

und Sittlichkeit gründen müßten, wie anch die kleinen Nationen
das Recht zu ungehinderter Entwicklnng hätten. Kein Volk fei das

auserwählte, ein jeder trage zu der Kultur bei, deren Fortschritt
auf der Gesamtheit der Nationen beruhe.

Franz Brentano war ein Denker im eminenten Sinne des

Wortes, und wie bei Sokrates waren bei ihm Leben und Lehre eins.
Sein Leben war durch die Vernunft geregelt; er lebte, was er
lehrte. Er war ein Heiliger und sein Leben war vorbildlich. Er
starb, wie er gelebt hatte, im Vertrauen, die Herrlichkeit Gottes
in seiner ganzen Erhabenheit schauen zu dürfen. Seinen Schülern
und allen, die das Glück hatten, diesem großen und wahrhaft
guten Menschen nahezutreten, wird er unvergeßlich bleiben; in ihren
Herzen lebt er fort als Lehrer der Weisheit und Führer zu allem
Edleu und Guten. Or, Johannes Woeste,

Lbristentum und Krieg
In der letzten Zeit sind uns zahlreiche Zuschriften von Geistlichen

zugegangen, in denen gegen den Mißbrauch des Christentums zu alldeutschen
Zwecken entrüsteter Widerspruch erhoben wird. Das heutige Fest, das
die christliche Kirche so deutlich an ihre international-humanitäre Grundlage

erinnert, scheint uns passende Gelegenheit, eine dieser Zuschriften
wiederzugeben. Denn der Pfingstgeist, der aus ihr spricht, dünkt uns
seinem geschichtlichen Ursprung näher als das meiste, was sonst am heutigen
Tage von Geistlichen auf Holzpapier gepredigt werden wird,

Redaktion des „Vorwärts",

Der Unfug, den viele Geistliche, und leider auch solche in leitender
Stellung, durch ihre Empfehlung eines Krieges bis zur Vernichtung

') Aus, dem Berliner „Vorwatts" (27. Mai 1917).


	Zur Erinnerung an Franz Brentano

