
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 12 (1918)

Heft: 4

Artikel: Wie aus der alten Welt eine neue wird

Autor: Stückelberger, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134317

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134317
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


6?

Aie aus Ser alten Well eine neue MS.
F I or wenigen Jahren noch hat man die Frage nach einer neuen

^> Welt für überspannt und unpraktisch gehalten, heute ist sie zur
zentralen Tagesfragc geworden. Das Interesse air dcn

einzelnen Ereignissen, welche die Zeitungen uns täglich melden, wird
je länger, je mehr beherrscht von der Spannnng, ob wir wohl
und wie bald wir der Zeit näher rücken, da sich aus den alten,
zerrütteten und zertrümmerten Zuständen etwas Neues anbahnt;
die Ueberzeugung bricht sich Bahn, cs müßten noch gewaltige
Umwälzungen eintreten, bis die Menschheit wieder einigermaßen
zur Ruhe komme, nnd die Einzelheiten hüben und drüben können
uns nur noch insofern interessieren, als sie dieser großen Wandlung
dienen oder im Wege stehen. Es ist im Grunde eine alte Frage, welche
sich durch die ganze Geschichte des Menschengeschlechtes hindurchzieht

nnd wenn wir sie uns heute vorlegen, so könnte sie eigentlich
Anlaß geben, einem Längsschnitte durch die Menfchheit zn folgen
und durch alle Jahrhunderte zu beobachten, wie Neues mit Altem
gerungen hat unter den verschiedensten Namen und Formen,
Revolutionen und Reformen. Aber ist es nicht am Ende immer
dasselbe Leben, das sich nnter alten Schalen und Krusten regt, immer
iM Grunde derselbe Kampf, der nun in unseren Tagen in eine
besonders ernste, entscheidungsvolle Phase getreten ist? Wir wollen
uns daher sozusagen auf einen Querschnitt der Gegenwart beschränken
und dabei aber gegenwärtig halten, daß das Neue eigentlich der
Zeit nach etwas sehr Altes ist, nur immer noch nicht die rechte
Geltung gefunden hat. Es ist das, was vor dem Richterstuhl der
Vernunft sich als das unbedingt Gute und allein Wahre erweist,
was sich dem freien Gewisfen als das Richtige aufdrängt.

Es ist darum nicht irgend eine neue Welt, sondern die
neue Welt im Gegensatz zu der alten Welt, zu der alles
gehört, was wegeu seiner UnVollkommenheit wert ist, daß es zu

') Vortrag gehalten am 24, Februar ISIS im Kirchgemeindehaus Winterthur.



— 158 —

Grunde geht und was in noch nie dagewesenen Katastrophen eben
jetzt itn Begriffe ist, Zu Grunde zu gehen, so daß wir mit ganz
außergewöhnlicher Spannung in die Zukunft schauen, was Wohl werden
wird.

Oder sollten wir für den Wandel unserer Zeit keine Augen
haben und erst jammern wie Jonas, wenn die eigene Kürbishütte
zu Grunde geht? Es gibt genug solche Philister, solche unverbesserliche

Egoisten, kluge Leute, die sich ihr Plätzchen behaglich
ausgewählt haben in einem geschützten Winkel des Schisses und dann
sich nicht weiter kümmern um Wind und Wellen. Sie hören wohl
von Weitem etwas tosen und rollen, es überläuft sie gelegentlich
ein geheimer Schauer; aber dann nnr schnell die Decke über die
Ohren gezogen und weiter geschlafen! Oder vielmehr weiter geschimpft
über alles, was Unruhe macht! Man schimpft übcr die Unzufriedenheit
der Arbeiter, über die Verrücktheit der Dienstverweigerer, über
die Jugendorganisation und die Schar der Refraktäre, kurz über
alles, was Unruhe und Angst bereitet. Frieden wollen sie nur,
damn man Ruhe haben kann, auch wenn dabei ganze Völker unterjocht

werden und eine Saat von Ungerechtigkeit in den Frieden
eingestreut wird. Dann mag es wieder einmal losgehen in ein paar
Jahrzehnten, sonst gäbe es keine Weltgeschichte und es wäre
langweilig. Aber trotz dem bischen Abwechslung ist es immer die
gleiche Welt — es geschieht nichts Neues unter der Sonne.

Die so denken, sehen mit mitleidigem blasiertem Lächeln auf
die kindlichen Seelen, die etwas Neues von der Zukunft erwarten
und sich darüber ereifern.

Nun dann wollen wir lieber zu diesen erwartungsvollen Seelen
gehören, als zu den trostlosen, auf sich selbst beschränkten Ueber-
klugen, die nichts lernen nnd nichts vergessen, nur schimpfen,
aber nichts hoffen. Ist es nicht unmenschlich grausam, uns vor-
zntänschen, der ganze Weltkrieg mit seinem namenlosen Leid sei

nur ein Regentag auf der Vergnügungsreise der Weltgeschichte,
wo man für eine Zeit lang stoppt? Nein, was wir jetzt erleben,
ist zum mindesten eine gewaltige Krisis in der Entwicklung der
Menschheit, wo allerhand längst aufgespeicherte Giftstoffe virulent
geworden sich austoben, um abzusterben und den Lebenskräften
Platz zn machen; krankhaft wuchernde Gewebe am Menschheitskörper

sind im Zerfall begriffen und es muß statt derselben wieder
neues Fleisch wachsen. Die Krisis mag recht verhängnisvoll werden,
nnd je länger sie dauert, auch viel Gutes mit in den Zerfall hineinreißen

und zerstören, doch glauben wir an ein gottgewolltes Werden,
ohne das für uns die Welt und das eigene Leben allen Sur«
verlieren würde. Es ist ein unverwüstliches, dem gesunden Menschen
innewohnendes Hoffen und Wollen, das oft gerade in den fchwersten
Zeiten am stärksten auflebt und durchbricht. Wir glauben an die

neue Welt, an die Zukunft des Reiches Gottes; wir glanben daran



— 159 —

im Namen all derer, die als Opfer der gegenwärtigen Katastrophe
das Leiden haben auskosten müffen, und sind gewiß, daß es viele gibt,
die gerade durch die eigenen und fremden Leiden zu neuen Hoffnungen
aufgerüttelt werden. Und es wird uns Niemand diese Hoffnung
rauben können, weil sie nicht von außen kommt, sondern von
innen, sie ist das Göttliche in uns, gerade in dieser Hofsttung
kommt uns Gott selbst zum Bewußtsein.

Wir wollen uns aber deswegen nicht in übergeistige oder
übersinnliche Sphären versteigen, sondern von Dingen reden, die

zwar in dem Zusammenhang göttlichen Werdens oder Schaffens
stehen, aber als recht greifbare, erkennbare Dinge unferer Erde
angehören. Was wir zur alten, für den Untergang reifen Welt
rechnen, das ist das, was der Krieg zeitigte, nennen wir einmal
das Nächstliegende: das sinnlose Zerstören der werlvollsten und
unentbehrlichsten Güter im Bereich der Knltur wie. der Natur selbst,

vor allem das grnuseme Abschlachten von jungen gefnnden) mit
viel Mühe großgezogenen Menschenleben; mit andern Worten: das
schrankenlose Regiment der Gewalt, das vor keiner sittlichen Ordnung
im Völkerleben und in der Familie mehr Halt macht. Wir wissen,
daß nicht alle Sünde auf einmal schwindet, wir verzichten auch
darauf, das ganze Sündenregister der Gegenwart hernnterzüleiern;
wir möchten nur feststellen, daß, was für ein Uebel auch genannt
mag werden, von der Revolverkugel, die Jaurès traf, bis zum
Zertrümmern wehrloser Schiffe und Städte, was an Unheil von
Krankheiten, Straßenkämpfen und Bürgerkriegen aufgetreten ist und
noch folgen mag, was an Verlogenheit und raffiniertester Hinterlist

alles schon geleistet wurde, aus einer einzigen Wurzel, der

Pfahlwurzel der allem Anderen übergeordneten Gewalt
herausgewachsen ist. Unser Geschlecht ist vom Glauben an die materielle
Macht wie hypnotisiert und hat darüberhin allen sittlichen Maßstab

und die Wertschätzung idealer Güter verloren. Daß aber diese

schrankenlose Anwendung der Gewalt, gestützt auf ein durch
Jahrhunderte geheiligtes Herkommen und gesteigert durch die moderne
Technik die Welt zur Hölle gemacht hat, das ist unfer aller
Erlebnis; diesen Herd so vieler Leiden in feiner ganzen höllentiefen
Verderblichkeit erkannt zu haben, ist eine, wenn auch überaus traurige,

doch ebenso wichtige Erkenntnis.
Und wenn wir nun noch einen Schritt weiter gehen und

uns fragen, wer hat denn diese Gewalttätigkeit angeordnet, so

finden wir nicht wie in früheren Zeiten eiMn Einzelnen, einen
Briganten. oder Tyrannen, sondern ein Colleetivum, Staat
genannt; er ist's, der alles so inszeniert und befohlen hat, allerdings,
wie er sagt, zu seiner Selbsterhaltnng. Sei dem, wie ihm wolle,
der Staat steht mit einem Mal auf einer der individuellen Moral
schnurstracks entgegengesetzten Richtung. Dessen ungeachtet wird der
Zustand und das ihm zu Grunde liegende System von der im



— 160 —

Staate herrschenden Klasse auf alle mögliche Weife gerechtfertigt
und verteidigt. Man sieht zwar nun allgemein das Uebel in seiner
ganzen erdrückenden Größe, aber lieber als an dem sie schützenden
Staat zu rütteln, sagt man, das ist nun eben ein naturnotwendiges

Uebel, das nicht zu beseitigen ist. Gewalt muß sein, man
muß nur dasür sorgen, daß man der Stärkere ist. Das sagt
mit dürren Worten sogar ein ehemaliger Theologieprofessor unserer
Landeskirche,

Und wir sagen nun mit allem Nachdruck: das ist eben die
alte Welt, die versinken muß. Gewalt, auch wenn sie der Staat
gebraucht, ist ein falsches Prinzip, Er muß sich auf einen anderen
Boden stellen, muß das, was er dem Einzelnen im Verkehr mit
den anderen an Rücksicht und Rechtlichkeit zumutet, auch
seinesgleichen gegenüber hochhalten, er muß, statt einem falschen Grundsatz

weiter zu huldigen, versuchen, andere Grundsätze zur Geltung
zu bringen, er wird, anstatt an das eigene kalte Schwert zn greifen,
cm das viel ältere warme Herz, das Herz des Gegners appellieren
und auf das, was dem Menschenhcrzen von jeher heilig war, auf
das Recht, auf das gegebene Wort, auf die Ehre, anf die Wahrheit,
auf die Treue sich berufen müssen. - Das ist die neue Welt, an
die wir glauben. Entweder-oder: die alte oder die neue
Welt! Entweder nimmt der Staat immer wieder zur Gewalt
seine Zuflucht, stürzt sich damit in endlose Rüstungen und
unaufhörliche und ausreibende Kriege und setzt sich damit in direkten
Widerspruch mit dem Gewissen des Einzelnen und mit sich selbst,
indem er am einen Ort, eben beim Einzelnen straft, was er
am andern Ort felbst tut, und erstickt so allmählich alles Gefühl von
Recht und Verantwortung, die Elemente der sittlichen Weltördnung
— oder er anerkennt diese Gefühle in ihrer Abfolutheit und
entschließt sich, sich selbst darunter zu beugen. Das war ja auch die

Quintessenz jenes Vortrags^) über „Politik und Moral": der
Staat müsse sich immer mehr dem Gewissen des
Einzelnen anpassen.

Da ein moderner Staatsrechtslehrer in wohl erwogenen Worten
diesen Standpunkt kürzlich hier vertreten hat, kann ich mir eine
weitere Auseinandersetzung hierüber ersparen.

Nun kommt aber für uns die Hauptfrage: wie kann das
geschehen, wie soll das praktisch zugehen, daß der Staat sich dem
Gewissen des Einzelnen anpasse und sich damit eben auf einen ganz
anderen Boden stelle? Wie foll in der alten durch alle Verhältnisse

ausgeprägten und festgelegten Struktur des öffentlichen Lebens
eine ganz anders gerichtete, anders orientierte Praxis aufkommen,
wie aus der alten eine neue Welt hervorgehen?

Es liegt auf der Hand, daß die im Staate nicht herrschende,

Vortrag von Professor Max Huber: „Politik und Moral",



— 161 —

aber unter dem Krieg am meisten leidende Klasse, nämlich das

Proletariat am ehesten geneigt ist, die Mängel des alten Systems
zu erkennen und zu bekämpfen, und sich am meisten nach einer neuen
Ordnung der Dinge, nach einer neuen Welt sehnt.

Was hat diese unterste Volksschicht zur Herbeiführung
derselben getan, welchen Weg hat sie eingeschlagen?

Die Geschichte der Gegenwart präsentiert uns zwei, in sich

prinzipiell verschiedene, direkt entgegengesetzte Wege, die letzten Endes

zu demselben Ziel führen follen. Das eine Beispiel finden wir in
Deutschland:

Das deutsche Proletariat ließ sich zunächst unter der
Wucht der Ereignisse vom August 1914 (die näheren
Umstände übergehen wir) bei dem alten System beHaften und ging
Hand in Hand mit dem Staat, Schulter an Schulter mit den
begeistersten Kriegern, aber immerhin mit einem geheimen Protest,
Diesen Widerspruch begruben die meisten vorlänfig Wohl oder übel
(wie noch viele andere auch in andern Ländern es taten) in der
eigenen Brust, in der Hoffnung, einmal bei Gelegenheit, vielleicht
in ruhigeren Zeiten, damit hervorzutreten und dann nach und
nach dem Schiff, auf dem fie mit eingeschlossen waren, einen
anderen Kurs zu geben. Sie wollen, mehr der Not gehorchend als
aus eigenem Trieb, kämpfen in der Hoffnung, das siegreiche Vaterland

werde dann schon einmal mit sich reden lassen, und dann
könne man so ein Stück um das andere ohne großes Aufsehen durch
entsprechende Teile einer neuen Ordnung ersetzen, so z. B. ein
neues Wahlrecht, später einen humanen Frieden und endlich auch
allmählich Abrüstung, Es ist, wenn man der Sache einen
allgemeinen Namen geben will, der Weg des sogenannten Revisionismus,

Es sind die gemäßigten, besonnen borsichtigen Menschen,
die denselben benützen und wir benützen ihn wohl auch, weün immer
möglich. Es ist der loyale Weg des Stimmzeddels und der
Propaganda und er ist auch, nicht ohne Erfolg. Es läßt sich, wenn
auch langsam und mühsam, da und dort etwas abmarkten bei
Gesetzgebung und Wahlen. Das ist nicht zu verachten und die
Länge des Weges könnte uns schließlich nicht irre machen an der
Erreichnng des Ziels. Es ist aber inzwischen eine große Gefahr
vorhanden, nämlich die, daß bis dahin die, welche das Neue wollen,
sich unvermerkt dem alten abpassen und trotz gelegentlichen kleinen
Erfolgen nichts wesentlich Neues bringen; gerade in entscheidenden
Augenblicken versagt die Durchschlagskraft und es bleibt beim Alten,

Es ist doch recht bezeichnend, daß Jesus, der auch, ja er vor
allem in der alten Welt für die neue kämpfte, das Wort sprach:
Man füllt nicht neuen Wein in alte Schläuche, sonst zerreißen
die Schläuche und der Wein wird verschüttet; man flickt auch nicht
ein altes Kleid mit einem Lappen von einem neuen Kleid, der
Riß wird desto ärger, — Das heißt doch: Altes und Neues ver-



— 162 —

trägt sich nicht so friedlich in und neben einander. Es fällt uns
da auch das Wort des Jeremia ein: „Pflüget ein Nenes (einen
Neubruch) und säet nicht unter die Hecken."

Wie verhält es sich Wohl mit dem anderen Beispiel? Es
ist Rußland! Da gab es einen Riß, einen Bruch, das alte
mußte ganz weichen, der Zarismus wurde begraben, und auch die
gemäßigte Demokratie, die den nationalen Krieg weiterführen wollte,
wurde von, den Maximalisten über den Haufen geworfen und eines
schönen Tages erklärten die leitenden Staatsmänner: Wir führen
keinen Krieg mehr, mag werden, was will, wir erklären Schluß,

Eine ganz erhebende unerhörte Tatsache in der Weltgeschichte,
nicht der Laune und Willkür von einigen Wenigen entsprungen,
sondern dem Willen eines großen, ja des größten Volkes von Europa.

Ein großzügiger Radikalismus! Aber die Uäckix,
deutsch: die Wurzel wurde offenbar doch nicht ganz ausgerissen, jene
Pfahlwurzel der Gewalt blieb zum Teil stecken und zeitigle das
schlimmste Uebel, den Bürgerkrieg. Gerade nm die großen
Forderungen einer neuen Zeit durchzusetzen, griff man ^ welche Tragik

^ zu dem alten Mittel, dcm Urheber alles Unheils, zur blutigen
Waffe. Man will den Teufel austreiben durch Beelzebub, den
obersten Teufel. Die Kirche hatte das in früheren Jahrhunderten
auch getan, als sie zur größeren Ehre Gottes, znr Wahrung seines
Reiches die Ketzer verbrannte und die französische Revolution
verfiel in denselben Fehler, als sie die Menschenrechte mit der
Guillotine einführen wollte. Gewalt bleibt eben Gewalt, ob sie

zur Knechtung oder zur Befreiung der Menfchen gebraucht
wird. Der Zweck heiligt nicht die Mittel. Gerade diefe Mischung
von göttlichen Zielen und teuflischen Mitteln schafft diesc Ausgeburten
der Hölle und davon zeugt fast jedes Blatt in dcr Wcltgeschichlc,
Angesichts dessen verstehen wir vielleicht die Größe Jesu, der sich
nie in den Mitteln vergriffen hntte, sondern die Stimme des
Versuchers: Bete mich an, so sollst du alle Reiche der Welt haben,
mit den Worten zurückwies: Weiche von mir Satan. Er weist
uns darum auch einen andern Weg als den des paktierenden Revisionismus

nnd deu des gewalttätigen Radikalismus.

Welchen?
Jesus spricht einmal das kühne Wort: „Ich bin der Weg."

Wir wollen einmal versuchen, denselben wenigstens in Gedanken

zu verfolgen. Wir sehen: am Anfang steht nicht eine Theorie, eine

Parole, ein Dogma, ein Wahlspruch, sondern cinc Person: der
einzelne Mensch.

Man hat oft genug diefes „Ich" in cine Idee verwandelt, den

Menschenfohn Jesu als Christusidee geprägt und in Kurs gebracht,
die Persönlichkeit in eine allgemeine Theorie abstrahiert in der



— 163 —

Meinung, so allein könne das Bleibende daran ausgeschöpft und
weitergegeben und zu einem fruchtbringenden Quell für die Folgezeit

gemachl werden, und hat in Wirklichkeit so ziemlich - das
Gegenteil davon erreicht, eine Erstarrung des ursprünglichen Lebens.
Gewiß ist Jesus der Inbegriff all der hohen, einer alten Welt
überlegenen Gedanken, die zur Grundlage einer neuen Welt dienen;
aber dieselben herauszufühlen und anzuerkennen, schafft noch nicht die
neue Welt, sie sind gleichsam nur die Nullen, die erst einen Wert
erhalten, wenn die Zahl 1 eben das „Ich", der Träger dieser
Gedanken davor steht. Was Jesus sagte, ist darum so keimkräftig
und lebensfähig geworden, weil feine Person dahinter stund; und seine
Worte werden immer dann wieder Leben bekommen nnd Leben schassen,

wenn wieder eine Person, ein Mensch mit seinem persönlichen,
Leben dafür einsteht. Wir haben vorhin einmal gesagt: Der Staat
müsse dem Gewissen des Einzelnen sich anpassen, weil eben das
Seinsollende im Einzelnen sich meldet und bewußt wird. „Jeder
gehorche diefer feiner innern Forderung!" Dann muß folgerichtig
der Einzelne auch eine maßgebende Bedeutung haben, er ist
der Ausgangspunkt. Das Gute wächst nicht in der Luft, sondern
es braucht den realen Boden von Menschenherzen, um aufgehen
zu können. „Im Herzen kündet es laut fich an." Eine Schulreform
hat keinen Sinn und keinen Bestand, wenn nicht Lehrkräfte,
Personen da sind, die diese Reform verkörpern; nachher mag sie auch
die Gestalt von Gesetz und Reglement annehmen, aber die
Einstellung daraufhin muß vom Einzelnen ausgehen, sie sind die
eigentlichen Bahnbrecher, Auch eine Gesellschaftsordnung kommt nicht
allein durch Umsturz zu Stande von außen her, wenn nicht Menschen
sie gleichsam in sich getragen und geboren haben. Der
Revolutionierung der Verhältnisse geht eine „Revolution des Herzens"
voraus, die allerdings durch die Notlage beim Proletariat befördert
oder geradezu erzeugt werden kann. Lange vor der russischen
Revolution wirkten russische Schriftsteller revolutionierend und eine
neue Welt hat fich ihres Geistes bemächtigt.

So gären, keimen auch jetzt unter der alten Kruste des

altgewohnten Daseins allerhand Ideen im geheimen Schoß von vielen
tausenden von Menschenherzen, vielleicht mehr als man ahnt. Nach
außen hin mögen Militarismus und Machttrieb eine scheinbar
unbegrenzte Herrschaft ausüben und die Völker in atemloser Spannung
erhalten, noch mögen Gewalt und Habsucht sich breit machen, als ob sie

auf ewig Existenzrecht hätten, aber es ist damit wie mit der Natur im
Vorfrühlung, sie scheint hart und starr und ist doch voll Leben
und die tausend Millionen Wurzelfasern unserer Gedanken bohren
sich in die harte widerspengstige Kruste einer alten Welt; unfere
Zeit ist geschwängert mit der neuen Welt. Und weil diese
Gedanken ans dem Innern, aus dem Geiste kommen, ist auch eine
Gewähr dafür vorhanden, daß das, was daraus hervorgeht, etwas
Ganzes, Einheitliches, d.h. eben eine neue Welt ist, und nicht etwa



— 164 —

nur Klugheitsmaßregeln, Opportunitätsreformen und der Not des
Augenblicks abgerungene Kompromisse.

Soweit allerdings kommt mancher noch nach, wohl jeder
einigermaßen innerlich wachbare Mensch.

Die große Schwierigkeit aber beginnt da, wo dieses geheime
Leben cm's Tageslicht sich wagen soll. Die Dinge liegen eben doch
einstweilen noch fo ganz anders, als wir denken und wollen: wir
meinen es vielleicht gut, aber die Welt zwingt uns hart und
rücksichtslos zu sein; man will vielleicht selbst nicht geizen und
nicht mit dem Lohn kargen, aber die Konkurrenz oder der
Verband, die Aktionäre gebieten Vorsicht; man will nicht Hamstern,
aber die Notlage erfordert es; man will nicht töten, aber der
Krieg drückt auch dem Friedliebenden die Waffe in die Hand; man
will nicht hassen, aber man hat Feinde, welche keine Liebe
begehren; man will Frieden, aber der Staat verbietet unter
Umständen die Friedenspropaganda. Wie soll das, was sich in Herzen
als neue Welt ankündet, in der rauhen Wirklichkeit sich behaupten?

Und, was das Verhängnisvollste ist, es sind nicht nur ganz
anders geartete Verhältnisse da, die sich dem Neuen hindernd in
den Weg stellen, sondern wir stoßen auf den Widerstand einer
alten Generation, die krampfhaft die alten Verhältnisse aufrecht
erhält, als ob das Leben davon abhinge, und viele andere sind da,
die zwar keine Seele mehr, wohl aber ein großes materielles Interesse

an jenen Zuständen haben, weil sie tatsächlich davon leben
und diese Leute sind hartnäckig und unbelehrbar.

Wie geht da der Weg weiter?
Jesus sagt ganz schlicht: Jeder nehme sein Kreuz auf sich

und folge mir. Jeder! Die Persönlichkeit wird jetzt, erst recht
in die Schranken gerufen. Der persönliche Wille muß die
unerschütterliche Klippe bilden, an der die daherflutenden Wogen brandend
zerschellen. Man möchte in dieser kritischen Situation so gern die
Verantwortung auf die Führer abwälzen. Es braucht solche und
wir wollen ihnen die Verantwortung keineswegs abnehmen, aber
auch nicht vergessen, daß ihre Kraft, in der entscheidenden Stunde
auszuharren, oft von der treuen Gefolgschaft abhängt. Die
Verantwortung ist beidseitig und wechselwirkend und der Kampf bleibt
keinem erspart.

Nun aber geht uns in demselben gewöhnlich die Geduld
aus, wir krebsen zurück und paktieren oder stürmen ungeduldig
vorwärts und wollen das Ziel mit Gewalt erobern. Die Sozialiften
werden entweder Sozialpatrioten oder bilden eine rote Garde. Die
Reihen der Idealisten lichten sich, wo das wahre Heldentum zäher
Ausdauer unter Widerwärtigkeiten anfängt, wo man zunächst nichts
von Erfolg sieht, fondern eher noch allerhand aufs Spiel setzen soll,
und nur noch der Glaube an die gute Sache bleibt. Wenn nur
dieses dornenvolle Stück Leidensweg nicht wäre, das sich zwischen



— 165 —

Hoffnung und Erfüllung hineinschiebt, die Welt wäre längst
neugeboren.

Und doch ist das, was um der neuen Welt willen gelitten
werden müßte, nicht der zehnte Teil von dem, was jetzt die Menschheit

unter dem Bann und Fluch der alten Wclt zn leiden hat.
Warum denn nicht um des Guten willen etwas riskieren, das
werden soll, da doch das Alte uns vielmehr quält? Ganz einfach
darum, weil wir vielleicht doch nicht so ganz unentwegt an das
Kommende glauben können, noch nicht so ganz und gar davon
durchdrungen und überzeugt sind. Wir stecken eben oft trotz allem
Sehnen und Seufzen nach neuen Zeiten und Zielen mit beiden
Füßen praktisch im Bann der alten Welt. Wir glauben auch als
„Christen" an den Vorteil der Kriegsgewinne, wenn wir schon
damit offenbar das Volk verbittern und die Sicherheit des Lebens
unterminieren. Wir glauben an die Macht der Gewehre und Kattonen,
wenn schon jeder Schuß zehn, ja hundert feindliche Schüsse auslöst.

Wir Sozialisten glauben an die Alleinherrschaft der Materie,
wenn schon der Mensch sich damit zum Sklaven seiner Maschine
macht und ohne Geist kein Fortschritt denkbar ist. Erst wenn wir
wieder an höhere sittliche Mächte glauben, wenn uns Gerechtigkeit und
Liebe keine bloßen hergebrachten Worte mehr sind, sondern die
Angelpunkte, in denen die gottgeschaffene Welt sich drehen muß,
um bestehen zu können, wenn wir wieder der Ehrlichkeit mehr
Erfolg zutrauen als der List und der Lüge, weil wir jene als
die gottgeordnete Grundlage alles Seienden erkennen, dann bringen
wir auch den nötigen Mut auf, an diese Mächte unser Leben, unfere
Zukunft zu binden und im Bund mit ihnen die Fahrt durch's
Leben zu riskieren. Unterdessen möge die Revolutionierung des

Herzens vorwärts schreiten, bis das Leben durchbricht.
Die Gegenwart gibt uns, wie kaum je eine Zeit, die beste

Gelegenheit, ja sie zwingt uns geradezu, uns zu entscheiden, entweder
im alten Fahrwasser zu Grunde zu gehen und zu Grunde zu
richten, oder mit neuem Wind in den Segeln auf die Höhe zu
fahren. Riskieren wir das letztere, bevor eine trübe, brandende
Sturzflut der Verzweiflung alles in den Strudel chaotischer
Verwirrung reißt. L. Stückelberger.

Um Sie «évolution.

IMHan müßte blind sein, um nicht zu sehen, daß die Zustände bei

» uns immer mehr revolutionäre Stimmung erzeugen und der
> « ^ Revolution Vorschub leisten. Schlimm ist die Not, und noch
schlimmer der Mangel an Gerechtigkeit im wirtschaftlichen und sozialen


	Wie aus der alten Welt eine neue wird

