
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 12 (1918)

Heft: 3

Artikel: Laiengedanken zum Thema eines neuen Erziehungsprinzips

Autor: Galliker, R.Ad.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134315

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 137 —

sichtslos, ohne Schonung und Angst gegen alle Unwahrheit und
Verzerrung auszutreten, die nun nicht davon lassen will, in den
todbringenden Kräften lebensfähige Mächte zu sehen, und damit
im Dienste des Todes wirkt.

An der Entstehung und Verbreitung dieser Lügen hat die
Schweiz den hervorragendsten Anteil genommen. Man hat von
der Schweiz aus Rußland mit dem Bolschewiki'schen Ferment
versehen; man sucht nnn in der Schweiz die theoretische Rechtfertigung
der ganzen Bewegung zu geben, ihr zum Weiterleben zu verhelfen.
Ich habe es darum für meine Pflicht gehalten, nicht nur im Namen
eines echten, konsequenten Internationalismus gegen diesen Verrat
an der Internationale zu protestieren, fondern es auch als
Angehöriger des Landes zu tun, in welchem man sich so warm! für
den Verrat zu begeistern wußte und ihn jetzt noch mit dem Glorienschein

des Apostolats und des Martyriums umgeben möchte.
I, Matthieu.

caiengeSanken
«um Thema eines neuen ElSievungspllnslps.

M o t to: Ich will, daß dein Sieg und
deine Freiheit sich nach einem Kinde sehne.
Lebendige Denkmale sollst du bauen deinem
Siege und deiner Befreiung, Ueber dich
sollst du hinausbauen. Aber erst mußt du
mir selber gebaut sein, rechtwinklig an Leib
und Seele, Nietzsche: Zarathustra,

FF lie halten wir es mit der Anschauung, daß unsere Schulen
AZ^D auch wirkliche Menschenbildungsstätten sind? — Nun — es

gehört viel Kunst (Kunst, nicht Künstelei!) dazu, cin wahrhafter

Bildner jungen Lebens zu sein. Aber wie? Rechnen alle
die Erzieher und Zöglinge mit dem Philosophen Lubbock die
Erziehung zu den Freuden dieses Lebens? Gedenken nicht ihrer allzuviel

e wie einer Qual?
Sind 'wir nicht wirklich manchmal in unsern nicht lebendig

erfaßten Daseinsgründen die Ertrinkenden, trotz Schul- und Lebensregeln,

die doch zum Zwecke hatten, uns Wegeweiser zu sein —
aber, weil sie die dynamischen Kräfte des Lebens nicht im tiefsten,
innersten Wesen unseres Selbst entdeckten — erfolglos blieben. Und
symptomatisch für die Unzulänglichkeiten einer jeden Halbbildung
sind jene innerlich haltlosen, morschen Existenzen, mit einem Beruf,
dem sie unbefriedigt nachkommen. - Nur hie und da trifft man



— 138 —

noch Menschen und im ungebildeten (oder soll man sagen:
unverbildeten) Volk sind sie daheim, und wie in tiefer Sehnsucht nach
Erfüllung und Vollendung blühen und entfalten sie sich organisch
und harmonisch, aus dem ureigensten Besitz ihres besseren Selbst
heraus zu Zucht und Reife des Lebens.

Man hätte sich endlich einmal klar zu werden, wie unendlich
viele (und unfere Besten darunter!) sich bei ihrer Erziehung mehr
denn nur übel befunden haben, sei es, weil man ihr natürliches
Wachstum auf ein Prokrustes-Bett der Systeme gelegt und dort
schablonenhaft beliebig gestutzt oder auseinandergestreckt hat, sei es,
weil sie sich selber in dieser Tretmühle anempfundener, aufoktroyierter
Lehr- und Grundsätze unausstehlich vorkommen, und sich mehr
gehemmt als gefördert, mehr vergewaltigt als zu höhern Zielen
entflammt fühlen. Jedenfalls glaubt man sich später dieser Art
genossener Erziehung nicht eben stark verpflichtet — wenn man
nicht vollends von der Ueberflüsfigkeit überhaupt aller Erziehung
herzlich überzeugt wird und den Menschen dann am liebsten wachsen
sähe, wie ein Kraut auf der Heide, aller Forderungen des geschichtlichen

Werdeganges entblößt. Das wäre dann das andere Extrem.
Aber auch ohne Pflege und Kultivierung unserer natürlich
vorhandenen, Persönlichkeitskeime mnß das Wachstum der Persönlichkeit
verkümmern.

«,

Mit der Erziehung steigt und fällt der Daseinswert eines
Lebens. Aber heute, wo die Wissenschaft beizeiten in die natürliche
Entwicklung und Entfaltung des Fühlens und Denkens mit Begriffen
und Ideen eingreift, da eben wird die durch leeres Wissen konventionell

propagierte Einseitigkeit der praktischen Vernünftigkeit zum
Feind aller lebendigen Jnnenentwicklung.

Man treibt Kunst, Religion, Philosophie, aber nicht um davon
individuell zu profitieren, fondern um darüber zu wissen: geschichtlich,
begrifflich, systematisch, um gebildet zu scheinen, um zu
„imponieren", um Erfolg zu haben: ^ um ein Kaufmann, ein Mediziner,
ein Theolog, ein Jurist, ein Techniker zu werden — um auf
dieser Stufe stehen (oder liegen?) zu bleiben, als ein Fertiger
mit F e r t i g k e i t en, die sich nicht bestreiten lassen, und fertigen
Meinungen, die alle gäng und gäbe Menschen teilen und gegen
welche Zweifel zu äußern nicht einmal commentfähig ist.

Offenbar gibt die Erziehungsmethode von heute unserm Schüler
Mittel an die Hand: zu begrifflichem Wissen, zu präzisem Denken,
zu existenziellem Fortkommen ^ aber wenn dazu die Vollgültigkeit

des innern Menschen nicht gleichen Schritt hält? Dann ist
dieses Leben leer und hohl. Diese Art Erziehung aber hat keine

Berührungspunkte mehr mit der Stärkung unseres Willes zu Zucht
und Reife des Lebens in der jahrhundertealten Kontinuität des



— 139 —

geistigen Lebens, in der Erhaltung der erlangten Menschenwürde,
in der Steigerung vorhandener Energien auf lebendige Ziele der
Lebenskunst und Formung unferer Zukunft hin.

Auf was es hier ankommt, das ist die Art und Weise, wie
diese Erziehung den Bildungswert des Lebens einseitig in
ausgebildeten Fertigkeiten und angesammeltem Wissen oder in der
Vollwertigkeit der innerlich kultivierten Individualität erblickt. Außer
Zweifel aber steht es, daß mit den Triebkräften und Entwicklungsfähigkeiten

der Schüler nicht ökonomisch umgegangen wird, so zwar,
daß in 99 von 100 Fällen, die Existenz einer mehr als
sogenannten „Innerlichkeit" überhaupt in Frage gestellt ist. Und
verwundern wir uns da noch, wenn dem Reichtum und der Höhe
dessen, was unsere äußerliche, zivilisatorische Arbeitskultur ist, nicht
auch, das, was wir innerlich sind — eine Jnnenkultur —
entspricht Und läßt das namenlos Bemühende, Fragwürdige und
der kulturvergessene Gang der Ereignisse, in deren Zeichen eine
Welt der hoffnungsvollen Zuversichten katastrophal zusammenbrach,
nicht bald einmal das. uns tiefer zum Bewußtfein kommen, was
man die Tyrannei unseres entstellten, irregeleiteten Ich nennen
könnte?

Und um hier mit der sogenannten vaterländischen oder
wie man sie auch, nennt: die staatsbürgerliche Erziehung
in Auseinandersetzung zu treten: genügt es etwa durch politische
Glaubenslehren, patriotische Gewissensermahnnngen nnd Unter-
weifung in Wirtschaftsdingen etwas zu erzwingen, was doch nur
der sich felbst und seiner inneren Verantwortung bewußte,
vollwertige Staatsbürger halten kann?

Wenn wir bei Kriegsbeginn unser Volk auf einer beschämenden
Stufe patriotischer Gesinnung ertappen konnten, wo da jeder zuerst
an sich selber dachte, Bankschalter nach Bargeld erstürmte und,
unbekümmert um das Bedürfnis feines Miteidgenosfen, Waren
einhamsterte und — verderben ließ und dem Spekulanten und
Preistreiber in die Hände arbeitete, so ist das ein beklagenswerter Beweis
für wenig staatsbürgerliche Haltung und noch viel weniger
vaterländische "Gesinnung. Und wenn die große Mehrheit diefes Volkes
nicht einmal im Stande war, einen Schweizerstandpunkt
einzunehmen, ehe ihm Spitteler den Weg dazu zeigte, so zeugt auch
dies für eine kurzsichtige Verständnislosigkeit in Fragen unserer
politischen Bestimmung. Nicht patriotische Unterweisungen und die
Strohfeuer enthusiastischer Schützenfesttiraden verpflichten, sondern
die Belastungsproben unserer gutvaterländischen Gesinnung und
unserer wahrhaft demokratischen Erziehung in Stunden tatsächlicher
Erfüllung. Dafür besaßen wir die Reife nicht. Doppelt bedenklich
aber wirkt solche Schwäche in einem demokratischen Staatswesen, das
den sittlichen Willen und den Wert feiner politischen Vorrechte in



— 140 —

der Selbstdisziplin und dem Sclbstverantwortlichkeitsgefühl der Volks-
müssen erblicken soll.

Mit der verlockenden Aussicht auf einen staatsbürgerlich
geschulten Nachwuchs, bei dem früher Versäumtes nachgeholt werden,
könnte, stellt man nun die Forderung der staatsbürgerlichen Erzie-
.hung auf, und es gibt Utopisten, die einen jeden Fortschritt — auch
auf ethischem Gebiet ^ durch unterrichtliche Belehrung und
Aufklärung zu erreichen vermeinen. Wie nun aber, wenn, um
staatsbürgerliche Gesinnung in des Gemeinwesens Massen heranzureifen,
der Untergrund und Boden dasür bereits kultiviert sein muß, ehe der
Jüngling 18—M Jahre alt ist und damit die größte Bildungsfähigkeit

seiner erzieherischen Qualitäten hinter sich hat ohne dabei in
der Regel innerlich selbstständig genug geworden zu sein, mn die
echt vaterländische Gesinnung aus sich heraus, gleichsam wie eine
Pflanz? ihre Blüte zu treiben.

Oder gibt es ein patentiertes Erziehungsverfahren: aus einem
innerlich minderwertigen Menfchen einen vollgültigen Staatsbürger
zu machen? Ist das Ideal des Charaktermenschcn vom Ideal des
rechtschaffenen und mustergültigen Staatsbürgers verschieden?

Keine Vaterlandsliebe kann uns hindern im Postulate der
staatsbürgerlichen Erziehung kein Allheilmittel zu erblicken, weil
kein junger Bürger, den die Fortbildungsschulen mit dem Wissen
des Referendums, der Initiative und der gesetzgebenden Organe
der Eidgenossenschaft ausrüstet, dadurch wirklich auch ein inneres
Verhältnis zu feiner Demokratie gewinnt!

Eine Gesinnung, die den heranwachsenden Menschen vom
einseitig materialistischen Standpunkte zum selbstloseren des innerlich
vollwertigen Lebens emporführt, müßte vielmehr der Inhalt und
das Erziehungsresultat einer früh einsetzenden Volksschulbildung sein,

zu der allerdings unsere gemeiniglich verbreiteten, kurzsichtig,
extensiven Bestrebungen wenig beitragen. Vielmehr hat man in
Anbetung vor dem Ideal des Gelderwerbens aus allerhand „Nützlich-
keits"-Perspektiven des Lebens heraus die Volksschule zu einer Art
vernunftspraktischem „Sprungbrett" in das Land der goldgeränderten

Seligpreisungen degradiert — und so ist in unfern Schulen
jener „Handwerkergeist" möglich geworden, von dem Konrad Falke
spricht. Das Verständnis für Charakterbildung hat demjenigen für
einseitige Verstandesbildung Platz machen müssen, —

Seien wir uns der Verantwortlichkeit vollbewußt, die uns
zu Trägern der staatsbürgerlichen Gesinnung ehrenvoll qualifiziert,
wenn wir sie auch in Zeiten ihrer Prüfung zu manifestieren
vermögen und nicht in unferer Ohnmacht beim Staat nach Erziehungs-
Krücken zu rufen brauchen, die allerdings, wie alle Versuche, unser
vaterländisches Empfinden zu stärken, eine raison ci'strs haben, aber
das Kennzeichen innern Ungenügens nicht umsonst a'm der Stirne
tragen. Mißverstehe man deshalb unsere Kritik nicht, die das Postulat



— 141 —

der staatsbürgerlichen Erziehung, ohne es etwa aus der Welt dis
putieren zu wollen, auf seine Tauglichkeit erst wertzufchätzcu
vermag, wenn man sich in ähnlich untersuchungslustiger Weise bald
auch an ihre Stiefmutter: die allgemeine Volksschulbildung,
heranmachen wollte.

Es gilt das Wefen der Erziehung in der innern
Vervollkommnung des Menschen zu innerer Stärke, innerer Widersprnchs-
losigkeit und innerem Gleichgewicht zu erfassen und so unter Hingabe
an Zwecke und Ziele höherer Selbstbestimmung im Geiste der Kulturwerte

den neuen Menfchen einer neuen Zeit zu mobilisieren.
Und da ergeht an jeden Menschen als Träger nnd Mitgestalter

heranreifender sozialer Wohlfahrt der heilige Beruf: ein eigener,
innerer Bildner seiner selbst zu sein, nicht so sehr moralisch Untertan
einem vom Himmel heruntergedonnerten oder von Magistratsstühlen
herab dekretierten, kategorischen: „Du sollst!" als vielmehr einem
innerlichen „Dn mußt!" einem aus uns allen immer wieder spontan
Entscheidenden: „Wenn du nicht. wirst du nicht... !" Diese
innere, diese Selbst-Disziplin ist eines jeden Menschen, aber
Insonderheit des demokratischen Staatsbürgers unerläßlichste Pslicht.
Denn so räsoniert doch der politisch überzeugte Demokrat: Es gibt
keine Autorität der absoluten Gewalt und der Ueberlieferung! Es
gibt keine Magnifizenz eines irgendwie standesmäßig privilegierten
(und mit P. de Mattstes zu reden) vererbbaren „Gottesgnadentum"
gesalbter oder gekrönter Herrscher! Denn „das Gottesgnadentum
der Rechtschaffenheit ist der Adel jedes guten Menschen. Man
erkennt es an der wahrhaft sozialen Gesinnung des Einzelnen und
wird es immer achten müssen, einerlei ob der Einzelne auf einer
hohen oder Niedern Sprosse der sozialen Leiter steht. Auf diese
Weise mag es geschehen, daß der einst wertvolle^), dann aber zur
hohlen Phrase gewordene Begriff (eben des k. k. privilegierten
„Gottesgnadentums") nun wieder vollwertig wird, also keinem
Kenner der Welt- und Menschengeschichte mehr die Mundwinkel
zucken Macht."

Es ist das neue Gottesgnadentum einer demokratisch
orientierten, überzeugungstreuen Gesinnung und eines Willens, dessen

Persönlicher Bekenntnisdrang sich weitet zur Forderung an die Welt,
und die Menschheit. Es ist die Tat selbständig freier, aus sich

heraus impulsiv tätiger Individuen, denen es gilt, demokratischen
Ideen Sinn und Gestalt zu geben und dem Glauben an eine

') P. de Mathies schrieb in „Wissen und Leben". Heft 16, X., den kurzen
Werdegang und die Charakteristik dieses seltsamen, aber zeitgemäß nmdeutbaren
Requisits einer guten alten Zeit, das wir im alten Chronik- und Mnnifeststil besonders

einprägsam kennen gelernt haben, wo es halb würdevoll, halb komisch immer
wieder auftaucht: „Wir — von Gottes Gnaden ."



— 142 —

Besserung der Zustände zum Sieg zu verhelfen. Es ist die Demokratie
ernstzunehmender, vollgültiger Staatsbürger — und ihre
Antipoden sind die Herdenmenschen.

Und weil der Geist des demokratischen Staatswesens auch
der Stärkung von innen heraus bedarf, sollen die. Instinkte und
Triebe, bei Kant „an sich Pöbel" genannt nicht blind unterdrückt
und vergewaltigt, sondern — weil von der Natur nicht umsonst
in lebendige Geschöpfe hineingepflanzt — durch die Erleuchtung
auch des innern Menfchen und seine Erziehung durch Selbstzucht,
kultiviert und erzogen werden.

Ist es übrigens in den meisten Fällen eine Unwahrheit vom
Menschen zu behaupten: er ist frei! so ist es andererseits ein Unding
der Forderung Ausdruck zu geben: der Mensch soll frei sein
— solange die innere Entwicklung fehlt und das Bewußtfein
der Freiheit im Menschen nicht erworben ist. Erst diese Freiheit
ist immer auch eine Tat des individuellen Menschen und als solche

höherer Entschließungen fähig, fofern sie sich im höchsten Gedanken
moralischer Selbstgesetzgebung auswirkt. — Die Demokratie ift ja
ein Reich der Freiheit, nicht im Sinne der Zügel- und Schranken-
losigkeit, sondern einer moralischen Freiheit dnrch vernünftige
Selbstbestimmung der Individuen.

So verstanden ist die Freiheit nirgends ein Besitz, der dem

Dutzendmenschen ohne eigenes Zutun fertig in den Schoß fällt.
Sie ist ein zu erringendes Lebensziel, dem der Mensch mah und
näher geführt werden soll. — Geführt?! Das ruft die falsche
Auffassung einer Erziehung (denn um diese handelt es sich) hervor,
die mehr führt (und sei's an einem Gängelbande!), als zu
selbstständigem Streben nach Wahrhaftigkeit und Freiheit anleitet, die

nicht die Urfprünglichkeit des Lebens zu kultivieren versteht, die in
der Sackgasse jener Voraussetzung stecken bleibt: man müsse dieses
Leben an Fremdes binden, und von ihm abhängig machen', statt
im sichern Besitz der Ursprünglichkeit des Lebens die eigene Bewegung

hervorzubringen.
Freilich, vom Dutzendmenschen haben wir hier keinen

Aufschluß zu erwarten. In seinen Augen braucht es ja die Fertigkeiten
in den Zweckfächern: Rechnen, Schreiben, Lesen'; diese

allein zu vermitteln ist die Schule da; was übrigens die
Erlangung von „einigen" Charaktereigenschaften anbelangt, dazu
sei der „kategorische Imperativ" und in Sonderheit die Prügelstrafe

auch noch da! Und wer verlernt hat, aus sich selbst heraus
produktiv zu schöpfen, der glaubt sich nachgerade auf den Krücken
autoritativer Begriffe und Modemeinungen vorwärts bewegen zu
dürfen. Dafür nennt er fich, wohl auch vom sogenannten Berufsund

Utilitätsstandpunkt aus: den Vertreter und Verfechter der
„gesunden Vernünftigkeit". Denn was „nützlich"- ist, soll der Schüler
lernen. Darüber hinaus dominieren Gebote und Satzungen sein



— 143 —

Leben bestenfalls wie eine Art notwendiger Zwangsvorstellungen,
Nicht der tiefere Sinn der Dinge und des Lebens haben zu ihm
in der Schule geredet, sonderu Schul bûcher uud Schul m eist er.,

Wenn also unsere güng und gäbe Pädagogik noch immer
nicht jene Erziehnngsresultatc ans Licht fördert, die ne auf der Höhe
ihrer Aufgabe zeigt und ihres Namens würdig erweist ^ wenn
sie den psychologischen Faktoren dabei ganz besonders nicht genügend
Rechnung trägt — soll es fortan bei der Kritik an der Methodik
und der Erziehungs t e ch n i k allein nicht mehr sein Bewenden haben:
denn das eigentliche Erziehungs p r i n z i p liegt ja im Argen!

Wic vielen Lehrern hat denn eigentlich schon der Ausspruch
Fichtes tiefer zu denken gegeben: „Alle Kultur soll fein
Uebung aller Kräfte auf den einen Zweck der völligen
Freiheit d. h. der völligen Unabhängigkeit von allem,
was nichtwir selbst, unser reines Selbst ist, denn nur
dies ist unser."

Wenn die moralische Freiheit der individuellen Selbstbestimmung

den Menschen adelt und die ferne Kraft dieser Idee
konsequenterweise nicht bloß Individuen, sondern auch ein Volksganzes,
einen Jdealstaat adeln müßte — wo stehen Menschen innerlich
wirklich in einem lebendigen Verhältnis zn ihrer Sehnsucht,
zu ihrem Glauben, zu ihrer Forderung an die Welt — an die
Menfchheit? Hat nicht Goethe fchon das Wort vom „incompleten
Menschen" geprägt d. h, von Menfchen, deren Sehnsucht und Streben
ihrem Tun und Lassen nicht proportioniert fei?

Wie viele sind auf der Suche, wie alle großen Menfchen,
auf der Suche nach ihrem besseren Selbst, ihrer ureigenen Funktion?
Und wenn schon die Individualität unser kostbarster und eigenster
Besitz ist — wie Vielen ist die Höchstentsaltung ihrer Funktion
eine wichtige Aufgabe ihres Lebens?

Wie Vielen gab die Schule wohl ein sogenanntes Reifezeugnis
mit ins Leben; aber die Quellen ihres innersten und tiefsten Wesens,
und damit das Mysterium ihres Lebens ist verschüttet.

Wer denn glaubt noch, an das unaussprechliche Etwas, an
den individuellen Charme des Kindes, als an einen tiefwurzelnden
Persönlichkeitkeim, der Styl und Rhytmus eines Lebens hätte werden
sollen? Wer aber hat als Kind diefe seine Echtheit gegenüber
der Schule, wie sie heute ist und nicht sein sollte, behaupten können?
Von wem hat nicht im Laufe der Jahre das Fremde, Uebernommene
Besitz ergriffen, sodaß in ihm sein Bestes an Wurf und Schwung
des Lebens und Erlebens, des Fühlens und Liebens einbüßte:

Eine derartige Erziehung belastet — sie befreit nicht von
der Macht der Schwere des Daseins.

Worauf es aber ankommt in allen großen Situationen unseres
Lebens und der Weltgeschichte, das ist der innere Mensch — der
psychologische Bereitschaftsgrad von Individuen, die sich mehr oder



— 144 —

weniger selber Norm und Gesetz sind. Denn die Welt und das
Leben bedeuten einem Jeden stets nur foviel, als er sich mit ihnen
auseinanderzusetzen weiß; dem einen sind sie. eigenes Streben und
Vollbringen — dem andern eine Plattform zu entfaltender Krämergelüste

— dem dritten Hekuba!
Wir hören von kommenden Dingen — und begreifen sie

nicht. Der reiche Kosmos liegt ausgebreitet vor uns und wir
durchschreiten ihn blindlings. Bedeutsame Ereignisse holen uns ein
— wir bleiben zurück. Die großen Denker reden zu uns — wir
verstehen sie nicht. Und in dem Dämmerzustand nicht impulsiv
erfaßter Zeitbewegungen verspielen ganze Völker die Zrckunft ihres
Geschlechts, So hängt die Tragweite und der lebendige Wert eines
Gedankens, einer Tat oder Begebenheit ganz von dem Aufnahmevermögen,

von der Fortgeschrittenheit des individuellen Menschen
und seiner Entschlußfähigkeit ab.

Und je selbstverständlicher es der Mensch nun für fich findet,
daß eine Erkenntnis, eine Entdeckung, eine Entwicklung, ein
Tatbestand bereits fertig an ihn herantritt, um dann höchstenfalls noch
sein Gedächtnis einer kleinen Belastungsprobe zu unterziehen — umso
dafeinsfremder stellt er sich dem Leben gegenüber. Erst, was im
Werden unsere Entwicklung von innen her bestimms, davon
wissen wir, daß es subjektives Motiv, daß es bewußtes Streben,
daß es Erlebnis ist.

Wo die schöpferische Unmittelbarkeit eigener Kräfte versagt,
da bleibt alle Gnade erbarmungslos ans: — da verwirklichen wir
praktisch unsere Sehnsucht nicht mehr in der Erscheinungswelt und
stellen unsere Forderungen aussichtslos an die Menschheit.

Es bedarf daher in der Erziehung vorallererst einer
Entfaltung von innen heraus.

Dazu verlangt I. I. Rousseau kein anderes Buch, als die

Welt, keinen anderen Unterricht, als Tatsachen — was deshalb
nicht pedantische Regel einer Erziehungsmethode zu sein braucht,
sondern ein Streben, welches bewußt darauf ausgeht, das Tun
und Denken des Kindes allmählich von der äußeren Autorität des

Erziehers loszulösen und auf fein eigenes Gewisfen zu stellen.
Also eine Erziehungskunst) die darauf ausgeht, eigentlich nicht zu
erziehen, die nicht mehr den Traugottzustand als Erziehungsideal
hinstellt, sondern die sittliche Selbständigkeit des Zöglings!
Er soll sein Wachsen und Werden, als ein ureigenstes Werk seiner
selbst, wie ein Künstler seine Kunsttat, liebgewinnen. Dazu leitet
ihn der Erzieher an, indem er ihn zur S elb st

erzieh ung erzieht.
Erst hier, wo mit der Halbbildung und dem Bildungsdünkel

aufgeräumt wird, befreien wir den Menschen von konventioneller
Bildungs-,,Zierart", wie man in nnseren Wohnungen mit den

Staubfängern und dem alten Plunder aufräumt und an ihren



— 145 —

Platz den edlen Schmuck frischer Blumen setzt. Es wird dem Lehrer
zum Grundsatz: nicht Moralpredigen zu halten und unerreichbare
Ideale hinzustellen, sondern Anleitung zum Nachdenken über Lebensfragen,

zur Freude an der Selbstbezwingung und zum edlen,
charaktervollen Handeln zu geben nnd dem Kinde durch praktische
Beispiele, Dichterwort und psychologische Analyse Einblick zu
gewähren in die sittliche Ordnung der Welt, in den gesetzmäßigen
Zusammenhang zwischen der Tat und den Folgen,
auch in den kleinen Dingen des Tages, im Handel und Wandel.
Dabei wird alle Wahrheit nicht einfach theoretisch hingestellt,
vielmehr lebendig illustriert durch die Menschheitsentwicklung und das
Wesen in unmittelbare Beziehung zum Leben gebracht, nicht indem
fertige Begriffe dem Geist eingeprägt werden, fondern dadurch, daß
das Kind das Bedürfnis zu den Begriffen und ihrem Inhalt
selbst entwickelt.—Die Erziehung soll ein Wachsen des innern
Menschen werden. Erst muß sich das Kind in der physischen Welt
der Dinge zurechtgefunden haben bevor es sich in der moralischen
orientieren kann. Dann aber muß eine Erziehung zur Freiheit
einsetzen, die in geistigem Werden und Erfahren oie Vorstellung des
moralischen Gesetzes selbst hervorbringt und durch die sich der Menfch
in der Abhängigkeit von den Dingen felbst erzieht: in der
moralischen Gesinnung zur Freiheit der Selbstgesetzge-
bung.

Ist etwa die Tatsache nicht bezeichnend für sich, daß große
Charaktere der Weltgeschichte, ivie Sokrates, Buddha, Jesus, Schiller
durch die Widerstände des Lebens nicht geschwächt und gebeugt,
fondern gekräftigt und veredelt worden sind. — Einwand: Schiller
war aber ein Großer, ein Genie! Ist das Phänomen damit
abgetan? Oder ist nicht etwas von dem, was diese Großen groß
machte, in allen von uns, wenn wir es nur erst zu entwickeln
und zu vollenden wüßten.

Erfreulich nun zn konstatieren ist es, wenn sich eine Einsicht
die die Reformierung unseres Erziehungsprinzipes anstrebt, langsam
durchsetzt. So zum Beispiel, wenn das I, I. Rousseau-
Institut in Genf mit Herrn Or. E. Clapar«de^) an der Spitze,
sich zum Ziele setzt: Lehrer und Personen, die fich sonstwie der
Erziehung und dem Unterricht widmen wollen, mit den Ergebnissen
einer psychologischen Forschung vertraut zu machen, die
er der „funktionellen Auffassung der Erziehung"
unterstellt wissen will. Sie lautet kurz zusammengefaßt:

') „Die funktionelle Auffassung der Erziehung" im „ Sckweizerland " —
„t^'n Institut äss seisnsss às I'LNueation st Iss bosoms auxquelles il repoiià."
Broschüre (Genf, Kündig 1912).



— 146 —

„Dic Erziehung des Kindes muß sich von innen heraus, nicht
von außen her vollziehen, sie darf nicht in einem äußeren Einwirken
auf den Schüler durch dcn Lehrer bestehen, sondern mnß einen Akt
des Kindes selbst darstellen, dcr sich von inncn hcraus ergibt,"

Hier nun besteht die Rolle des Erziehers darin, die im Kinde
schlummernde Funktion feiner Persönlichkeit zu wecken: Was als
Wahrhcit und Leben nus dem schöpferischen Grund unseres
unverbildeten Wesens lebendig hervorwachsen will, soll dnrch Bcntzcr-
greifung unseres innersten Ich in einein neueu individuellen Lcbcn
zn Ausdruck uud Wirkung gelangen. Wic vieles, das im mangclndcu
Willen zur Fvrm, in der Trägheit unscrcr bildenden Kräfte, iin Er-
sticknngslodc dcs aufgcstappelten Vielwissens unserem Leben und
Erleben rettungslos entgleitete, soll hier uuscrcm sclbstschöpfcrischcn
Willen wieder dienstbar gemacht werden. Oder, wie On E. Clapnrède
es formuliert:

„Die funktionelle Erziehungsweise nimmt sich vor, die geistige
Spannkraft des Kindes auf ihr Maximum zu steigern, indem sie
in ihm die Lust zum Lernen und Arbeiten erweckt. Denn die
alltägliche Beobachtung zeigt uns, daß man nur in so weit sich

anstrengt, als man wünscht, als man etwas wissen vder
erzeugen will, Dic fmcktiouelle Erziehung ist daher im Wesentlichen
eine Erziehung zum Wollen und des Möllens. An Stcllc der äußern
Disziplin sucht sie die innere Zucht zu setzen."

Schauplatz einer so sprungbereiten Jugend wird der schöpferische

Urgrund ihres innern Wesens nnd in starker, schöner
Beziehung zur Wirklichkeit: das Leben!

Aus diesem Drang zu persönlicher Leistung, der den Strom
eigener Kräfte stärker kreisen fühlt, erwächst dieser Jngend cine Sclbst-
bcfreiuug d. h. jeue Einsicht ins cigcnschvvferische 'Selbst, das fich
von Werk zu Werk wachsen fühlt und das mit den' wachsenden
Kräften größeren Aufgaben sich Anwendet. Was Hilst svnst alle
Gescheitheit, wenn nicht auch die Tiefen in Nns lebendig werden und
jene Kräfte über nns kommen, die dem Leben lebensiuertcu Gchalt
geben. Daß der Mensch zur inncru Selbsterzichung erzogen werde
nnd aus sich heraus zum Bedürfnis und zur Tat' der iuucrn
Befreiung fortschreite - daß im Mcnschcn dic Seele uud im Bürger
der Mensch frei werde - das sind Zielpunkte dieses neuen Er-
zichungsprinzips. Durch fortschreitende Selbsterkenntnis fchützt man
die cigenc Stärke vor irriticrcnden Gegcnwirknngcn: — aus solchen
Erwägungen hcraus sind alle erzieherischen Kultivicruugsvcrsnchc
einer individuell selbstrcgulativcu Erziehungskuust zu begrüßen, die
eine Revision gewisser Dogmen unseres pädagogischen l>«cic> praktisch

in dic Wege zu leiten versuchen.
Wir sehen auf dieser gesunden Basis eines in vollgültig-kultivierten

Persönlichkeiten verankerten Selbstverantwortlichkcitsge-
fühles dem demokratischen Volksganzen jene Macht eines werte-



— 147 —

schaffenden Bewußtseins erstehen, die dem Jnnenwachstum seines
manchmal armselig-schläfrigen oder blutlccr-erstarrten Körpers neue
Kräfte zuführt nnd Impulse verleiht.

Denn eine solche Jugend wünschen wir uns wieder, die den
Begriff Mensch lebendig erfaßt in feiner ganzen Totalität und
erschöpft in seinen Tiefen — die nicht müde wird, große Möglichkeiten

zu erwägen und die Zukunft ihres Vaterlandes auch im Herzen
zu umspannen — eine Jugend, die weiß, was sie will und kanns,
und die genug LebensrythMns besitzt, um nicht mit Profanmenschen

einst schwunglos in der Grube zu verschwinden.
Diese Triebkräfte des Lebens im Menschen zn entdecken, zu

kultivieren und zu adeln, statt sie zu ignorieren, zu verbilden oder
zu vergewaltigen — aus dem Individuum eine Persönlichkeit
(^ vsr ss sonnns!) und keinen Herdenmenschen zn machen, das
sind zielsetzende Erkenntnisse, die einer jeden Erziehung heute Richtung
geben sollten. Und ihr neues Erziehungsprinzip ,)das ist die ko-
pernikanifche Revolution, zu welcher die Psychologie den Erzieher
auffordert," R. Ad, Galliker,

M Max MwM.
der in keiner Weife etwas unterstützen wvllte, das dem

Kriege dient.
Wie ich höre, ift Max Dätwyler in die kantonale Irrenanstalt

Bnrghölzli (Zürich) verbracht worden. So viel ich weiß, hat niemand
öffentlich sich seiner angenommen. Seinetwegen hat niemand eine

Protestversammlnng einberufen, die Genossen, die hundertmal
protestierten in vielen Dingen, seit die Polizei ihn fing, haben ihn nie
erwähnt, es wäre denn mit mitleidigem Lächeln.

Max Dätwyler hat aus Gewissensnot und in Erfüllung von
Gewissenspflicht bei Ausbruch des Krieges den Fahneneid nicht geleistet
und den Dienst verweigert. Er war damals schvn einige Monate in
einer Irrenanstalt seines Heimatkantons (Thurgau) untergebracht, da
er „nicht normal sein könne", sonst hätte er doch wie alle das Gewehr
ergriffen und gehandhabt.

Dann ließ man ihn frei, er verbreitete unter dem Namen der
„Friedensarmee" gute Bücher, anerkannt hervorragende Werke der
paziftstischen Literatur, wie Bertha von Suttners Schriften, Kants
Abhandlung „Zum ewigen Frieden", Werke Novikows u. ,s. w. Vor
allem war er bemüht, die Gedanken Tolstois und des Evangeliums
(nicht in „kirchlicher" Anwendung, sondern wie auch Tolstoi es
aufgefaßt hatte) auszusäen. Das hieß für ihn: „Liebet eure Feinde!"


	Laiengedanken zum Thema eines neuen Erziehungsprinzips

