
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 12 (1918)

Heft: 3

Artikel: Von Gott verlassen

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134313

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134313
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L5

»egegnung.
>^ch Hab dich gesehen, Christus, mein He-rr,

als ein Leuchtender wandeln über das Meer/'
als ein Leuchtender schreiten durch Sturmesnacht, —
ganz lichtübcrwältigt bin ich erwacht!

Du hast mich berührt. Dort am steinigen Feld
hat sich dein Schreiten dem meinen gesellt.
„Sag, Schwester, — wohin? Uebers harte Gestein
erfaß meine Hand!" — Da schlug ich dir ein.

Ich Hab dich gehört! — Deine Stimme, mein Herr,
bricht wie ein Rauschen sich Bahn in mir her;
reißt wie ein Strom mich in seine Kraft,
daß mich ein Neues bauet und schafft.

Du hast mich erlöst. Aus der Külte, vom Tod!
Nun leb ich. Du bist des Lebendigen Brot.
Du Leuchtender, Reiner, dnrchlüntrc mein Sein,
Verbrenne mich, Feuer! Nimm, — alles ist dem!

Julie Weidenmanu,

von Sott verlassen.
>on der sechsten Stunde an^) aber senkte sich Finsternis auf

das ganze Laud bis zur neuntem Um die neunte aber schrie
Jesus mit gewaltiger Stimme auf und rief: I^li, Isms

Lädäolnliuni, das heißt: Gott, mein Gott, warum Haft du mich
verlassen?" Damit ist der Höhepunkt der Passion erreicht; denn
tiesere Finsternis kann an keine Seele kommen, als wenn sie fich

') Das heißt: von 12 Uhr bis 8 Uhr mittags.



— 106 —

von Gott verlassen fühlt. Anch schon fich von den Menschen
verlassen fühlen, ist nicht leicht, namentlich, wenn anch solche dabei sind, auf
die man. sich glaubte verlassen zu dürfen ; es ist' nicht leicht, die Skala der
Erfahrungen durchzumachen, die Freunde und Jünger von der Feigheit,

die sich bloß versteckt, über die offene Verleugnung zum Verrat
führt; nicht leicht, das „Kreuzige ihn" zu hören, besonders derer,
die kurz zuvor das „Hosianna" gerufen haben; nicht leicht, sich von
der gleichgiltigen Roheit mißhandelt und angesveit und von dem

triumphierenden Hohn der Feinde getroffen zu fühlen. Aber das
alles läßt sich ertragen, wenn noch ein Ausweg bleibt: der Rückzug
zu Gott, die Flucht in jene Burg, wo die Seele spricht: „Ich
bin nicht allein, fondern der Vater ist mit mir." Ja, die Seele
kann, von der Welt verstoßen, Augenblicke der Gottesgemeinschaft
erleben, deren Seligkeit alles, was die Welt an Gemeinheit saufbringen
kann, bei weitem überwiegt. Aber wenn auch Gott sie verläßt oder
zu verlassen scheint (was bie gleiche Wirkung hat), dann ist Finsternis
völlige, sternenlose Finsternis, wo nur die Dämonen heulen oder
Todesschweigen brütet.

Auch durch diese Finsternis ist Jesus geschritten. Es gehört
wohl zum Werk des Menschensohnes, daß er auch dieses allerschwerste
Stück des Menschenloses erfahre. Auch er, den Mir immer voll tiefster
Ruhe in feinem Vater leben sehen; der zwar in Gethsemane mit
Gott Hai kämpfen müssen, aber zu dem: „Nicht wie ich will,
sondern wie du willst", vorgedrungen ist; er, in dem nach dem
alten Urteil der Christenheit Gott den Menfchen gegenwärtig ift,
sodaß ihm das Wort in den Mund gelegt wird: „Wer mich stehet,
der stehet den Vater" — auch er wird, wie wir, an Gott irre,
er zweifelt nicht uur, er verzweifelt; er hat auch dies erlebt,
wie wir. Sollen wir uns darüber freuen, oder soll es uns erst
recht verdüstern?

Wir dürfen uns jedenfalls nicht wundern, daß die scheue

Neugier der Menschen je uud je um das Geheimnis dieser Stunde
der Gottverlafsenheit des Herrn mit fragenden Gedanken gekreist
ist. Dabei heben sich die ältere und die neuere Erklärung stark
von einander ab. Die neuere ist der ganzen modernen Art
entsprechend, subjektiv und nervös. Jesus, sagt sie, ist einen Augenblick

selbst an seiner Sache irre geworden. Und nicht nur an.
feiner Sache, sondern wohl auch an seinem Gott. Er hat
ihn nicht mehr verstanden. Er hat sich gefragt, ob er denn einen
falschen Weg gegangen fei, ob das, was er für Gottes Werk und
Auftrag hielt, sich als bloßer Traum und Selbsttrug erweise. Er
ist einen Augenblick innerlich zusammengebrochen. Freilich nur einen
Augenblick, können, dann diese Neueren hinzufügen. Denn er hat
sich ja Mieder aufgerichtet. Die Finsternis hat sich wieder erhellt.
Sei:-, letztes Wort heißt: „Es ist vollbracht." Und.auch das:
„Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?" ist za der



— 107 —

Anfang jenes zweiundzwanzigsten Psalms, der in einem Triumphgesang

ohne Gleichen über den Sieg Gottes endigt.
Etwas anders ist die ältere Auslegung. Sie ist mehr objektiv.

Nicht Jesus selbst ist in zweifelnde Gedanken geraten und hat so gleichsam

Finsternis in sich, erzeugt; auch hat er sich nicht bloß von Gott
verlassen gefühlt, sondern ist „einen Augenblick" — einen langen
Augenblick, denn diese drei Stunden sind eine, Ewigkeit! ^ in
Wirklichkeit von Gott verlassen gewesen. Denn jene
Gottverlassenheit der ganzen Menschheit, die die natürliche Folge und
damit die Strase für ihren Absall ist, fällt auch aus ihn, der
ja stellvertretend die Schuld und Strafe der Menfchheit trügt, und
zwar fällt sie auf ihn gleichsam in konzentrierter Form, in ihrer
ganzen Unendlichkeitswucht. Er ist „einen Augenblick" der
Verdammte, seine Seele leidet „einen Augenblick" die Hölle ^ für die
Andern, für uns, damit er sie für uns zerbreche, und der Ruf
über die erlöste Erde kommen könne: „Tod, wo ist dein Stachel?
Hölle, wo ist dein Sieg? Gott sei Dank, der uns den Sieg
gegeben hat durch unsern Herrn Jesus Christus!"

Welche von den beiden Auffassungen hat Recht? Vielleicht
beide?

Eine Stätte der Gottverlassenheit ist Golgatha ja sicher, wie
keine zweite in der Geschichte unseres Geschlechtes. Es ist der Schauplatz

einer vernichtenden Niederlage. Jefus ist, geschlagen. Seine
Sache ist, - verloren. Das Reich Gottes, das er bringen wollte,
hat sich, als ein Traum erwiesen, so wie alle klugen Weltleute
nnd alle religiösen Verehrer der „Wirklichkeit" es vorausgesagt. Auch
sein Gott hat sich als Einbildung erwiesen. Der Gott, der lebendig
in der Gegenwart schafft, wie er in der Vergangenheit geschafft hat,
und sein Reich der Erlösung aufrichten will, das in geistigen
Kräften kommt, in Liebe und Heiligkeit, um die Welt zu
überwinden und zu erneuern, sie sind nicht Wirklichkeiten. Eine Wirklichkeit

ist vor allem Pilatus, der Vertreter der harten Staatsallmacht
und ihres weltlichen Unglaubens, und neben ihm eine konkurrierende
Wirklichkeit allfällig noch Barrabas, der jener herrschenden Römermacht

eine andere gegenüberstellen will mit Mitteln der Gewalt.
Eine Wirklichkeit, wenn auch schon eine zweiten Ranges, sind ferner die

Sadduzäer mit ihrer-Religion der Kirchlichkeit, die im Wesentlichen
auf eine religiöse Weihe bestehender Mächte hinausläuft und die
Pharisäer, deren Frömmigkeit zwar einen revolutionären Kern
einschließt, der aber fast vergessen ist in einem religiösen Wesen,
dem die fromme Form als Hauptsache gilt. Gott, der lebendige
Gott, der Gott des Reiches, verleugnet sich und Sieger find
die reine Welt und eine Religion, die zu ihr gehört. Sie
erheben einen großen Jubel, daß dieser beunruhigende Jesus-Tranm
nun vorüber und die soliden alten Ordnungen

' der Welt und der
Religion und Kirche wieder befestigt sind — vielleicht für immer.



— 108 -
Es ist der schrecklichste, herzzerreißendste Zusammenbruch der
Geschichte, eine Katastrophe des Reiches Gottes, ja Gottes selbst, .eine
Stunde der Gottverlassenheit ohne Gleichen. Wir tun gerade in
den Tagen, die wir gegenwärtig erleben, gut, uns in ihre ganze
Tiefe zn versenken.

Aber dies ist ja nur die eine Seite der Sache. Es ist die
ungeheuerste Paradoxie der Geschichte, daß die Stätte der größten
Gottesferne und Gottverlassenheit zugleich die der größten Gottesnähe
und Gottesgemeinschaft ist, die größte Finsternis der Geschichte das
hellste Licht der Menschheit, die tiefste Verzweiflung die ficherste
Zuflucht, der Abgrund der Seelenqual, die Quelle der wunderbarsten
Freude des Gemütes. Denn nun ist es gerade dies Golgatha, das
ein Bollwerk gegen die stärksten Anstürme der Verzweiflung bildet,
wie kein zweites mehr auf Erden steht. Nun braucht die Schuld
für uns keine Gottverlassenheit mehr zu bedeuten. Nun können
wir in Todesnot zu' dieser Liebe flüchten, deren Licht keine Macht
auslöschen kann, gewiß, daß darin das Herz Gottes offenbar ist,
von dem nichts uns mehr zu scheiden vermag. Nun hebt sich
diese Burg desto höher und Heller, je wilder die Stürme aufbrausen.
Nnn ist hier wirklich das Reich der Hölle zerbrochen und der
Lärm der Dämonen zum Schweigen gebracht. Ja, keine Stätte
auf Erden gibt es nun mehr, wo Gott uns fo nahe wäre, wie
dieser Ort der tiefsten Gottverlafsenheit. Und zwar bezieht sich
dies nicht nur auf unser inneres Leben. Auch der Sieg Gottes
über die Welt wird gerade an dieser Stelle, die den Triumph
der Welt nnd die Niederlage Gottes zu bedeuten schien, herrlicher
kund, als sonst irgendwo. Gerade hier ist die große Weltwende
geschehen, die auch der Weltkrieg nicht aufhebt. Gerade das Kreuz
ist es, durch die sie herbeigeführt wird. Nur „drei Tage" sind es

zwischen Charfreitag und Ostern, und zwischen dem Kreuz und dem

offenen Grab besteht ein tiefer und notwendiger Zusammenhang.
Hier, gerade hier, sind in ihrer Niederlage die Kräfte und Mächte
einer nenen Welt so befestigt worden, daß fie fürder nicht mehr
besiegt werden können; hier, gerade hier, ist in seiner Verhüllung
der Gott, der die Welt richtet und erneuert in feiner Macht und
Liebe, so deutlich als Gott, als die Macht der Mächte, offenbar
geworden, daß alle vereinigten Höllenfinsternisfe ihn nicht mehr
zu verbergen vermögen. Gerade hier, wo die Welt und eine ihr
verbündete Religion triumphieren, sind sie ewig und unaufhebbar
geschlagen und gerichtet. Sie haben sich zn Tode gesiegt. Sie
haben sich am Kreuzesholz verfangen und müssen an ihm
verbluten.

So stehen wir vor dem wunderbaren Gegensatz von Golgatha:
Gottverlassenheit ohne Gleichen — Gottesnähe ohne Gleichen! Sollte
es eine Verbindung zwischen beiden geben?



- 109 -
Es gibt eine. Damit erschließt sich uns etwas von der Tiefe

dieses Geheimnisses: der Fortschritt vou der Gottverlassenheit zur
Gottcsnähc geschieht dadurch, daß dort ein Gott verlassen
und ein anderer gefunden wird. Es wird verlassen der
Gott, an den auch die wirklich Frommen zu glauben geneigt find,
der Gott, der Macht hat und siegt nach der Weise der Welt,
nämlich dadurch, daß er die Welt vergewaltigt. An ihn haben
auch die Jünger Jesu geglaubt, wie die Frommen des alten Bundes
an ihn geglaubt haben, soweit sie sich nicht bis zu der Höhe
erhoben, von wo auch sie das Kreuz erblickten, Gott ist gerecht,
er muß darum feine Sache durchsetzen, sein Gerechtigkeit auch in der
Welt zum Siege führen. Er ist mächtig, ja allmächtig, er kann
es also tun. Er muß daher die Mächte des Widergöttlichen
niederwerfen, muß im Gericht einherfahren und zeigen, daß Er der
Herr ist.

So glauben auch wir. So dürsten wir nach der Gerechtigkeit
Gottes wie ein Hirsch nach Wasserbächen, so schreien wir beim
Anblick all der Triumphe des Bösen, die wir besonders in diefen
Zeiten schauen müssen, zu Gott auf: „Gott, unser Gott, warum
hast du uns verlassen?" So haben die Jünger geschrieen, als sie

Christus, ihn, mit dessen Namen ja schon der Gedanke an Ehre
und Sieg verbunden war, am Kreuze sahen; so hat Jefus selbst

(in irgend einem Sinn) ans Höllenfinsternis zu ihm gerufen.
Aber wir müssen uns fragen, ob ein folcher Gott wirklich —

Gott wäre. Wäre er nicht vielmehr genau wie die Welt, nur
auf eine gesteigerte Weise? Der Unterschied wäre nur, daß er
mehr Macht besäße als die Welt. Dazu freilich auch, daß er
gerecht wäre, während die Welt ungerecht ist. Aber wäre nicht
auch diefe Gerechtigkeit von der Art, daß sie sich nicht wesentlich

von derjenigen unterschiede, die die Welt auch heute
hervorzubringen vermag?. Und kann diese mächtige und strenge strafende
Gerechtigkeit die Welt retten? Beugt sich die Seele unter irgend
eine bloße Macht, auch wenn sie uoch so erhaben ist? Bleiben wir
— noch einmal ^ mit alledem nicht doch bei der Welt und
ihren Ordnungen stehen?

Dieser Gott ist ans Golgatha wirklich zunichte geworden.
Darob senkte sich Finsternis in die Seele der Jünger und Finsternis
über die Welt „von der sechsten bis zur, neunten Stunde", so

daß sie Alle von Gott verlassen schienen. Auf diese Weise wollte
Gott nicht erscheinen. Wenn die Jünger, wenn (wir wollen es

einen Augenblick annehmen!) Jesus felbst es erwartet hätte, dann
hätten sie sich wirklich getäuscht. Und die Feinde hätten recht!
Dieser Gott war nicht mit Jesus und den Seinen, er war
mit ihren Gegnern!

Aber am Kreuze wird Gott gefunden, ein anderer Gott,
der wirkliche Gott. Es ist der Gott, der, eben weil er Gott ift,



— 110 —

nicht mit den Mitteln der Welt arbeitet, der die Mittel der
Welt gründlich und hartnäckig verschmäht. Nicht mit seiner
überlegenen Macht arbeitet cr, svndern — erstaunliche Para-
dvxie! ^ seine Allmacht ist scinc Ohnmacht. Nicht vcrfügt cr
über überlegene Waffen nach der Weise der Welt, seine
eigentümliche göttliche Waffe ist vielmehr seine Wehrlosigkeit. Seine
Gerechtigkeit besteht nicht nach menschlicher Art darin, daß
er Andern Schnld und Strafe auflegt, sondern darin, daß er sie
in der Gestalt des leidenden „Gottesknechtes" auf sich selbst nimmt.
Seine Hoheit ist darum auch nicht eine die irdischen Herrlichkeiten
überbietende Majestät, sondern die Niedrigkeit und Verachtung. Gott
stirbt am Schandpfahl als Verbrecher, von den Weltmenschen und
den Frommen gleichmäßig geschlagen und bespieen, von Staat und
Kirche verworfen. Seine Liebe ist seine Allmacht, Gerechtigkeit
und Majestät.

So erscheint am Kreuze Gott. Nun erst ist er wirklich Gott,
ganz anders als die Welt.

Damit aber ist der Sieg über die Welt vollendet. Jetzt erst
ist sie gerichtet, da eine Macht erscheint, die ganz anders ist als
sie und ihre Macht. Jetzt strahlt Gottes Herrlichkeit auf, wefentlich,
das heißt: der Art, nicht bloß dem Grade nach, größer als aller
Glanz der Erde. Jetzt können wir das erfassen, was uns weitaus
das Wichtigste ist: seine Liebe. Jn ihr haben wir seine Gerechtigkeit,
Heiligkeit und Macht. Jetzt kann uns Gott gerade darum durch die Welt
nicht genommen werden, well er so ganz anders ist, als die Welt.
Jetzt kann keine Finsternis uns mehr von ihm trennen.', weil er
in Jesus als Mensch wie wir durch sie alle siegreich geschritten
ist, so daß sie alle von seinem Glänze leuchten. Jetzt ist Gott
unser Bruder geworden. Das Kreuz erst ist die volle
Menschwerdung Gottes. Im Kreuze nur konnte, und kann Gott sich als
Gott kundtun. Nur im Zeichen des Kreuzes ist das Ostern Christi
möglich. Der aus dem Grab steigende Christus trägt darum auf
den alten Bildern die Kreuzessahne in der Rechten. Von Golgatha
steigt die wahre Macht Gottes empor, die die Welt besiegt.

Auf diefe Weise geht es auf Golgatha von der Gottesferne
zur Gottesnähe. Gott zieht sich zurück, um näher zu kommen;
Gott verhüllt sich, um sich zu offenbaren. Jefus aber hängt am
Krenze in diesen Stunden der Finsternis un!d erlebt die tiefste
Verzweiflung der Geschichte. „O große Not, Gott selbst ist todt", singt
das alte Lied. Jesus nimmt diese Hölle in seine Seele auf. Er
streitet auch diesen schwersten Kamps der Menschheit. Auch darin
leistet er, wie das Dogma sagt, „stellvertretende Genugtuung".
Es wird iu ihm wahr jenes tiefste Schauen aller religiöfen
Geschichtsphilosophie, das im dreiundfünfzigsten Kapitel des Propheten
Jesaja ausgesprochen ist. Das Reich Gottes in der Geschichte wird
nicht vorwärts gebracht durch Gewalten, die denen der Welt ähnlich



— III —

sind. Es wird nicht getragen von einer triumphierenden Mehrheit,

sondern lebt in einer verachteten Minderheit: cs verkörpert sich

nicht einmal in einer siegreichen Religion, sondcrn kommt in
Menschen und Bewegungen, die von Gott nicht weniger verstoßen
scheinen, als von den Menschen. Es tritt nicht auf im Gewand
anerkannter bürgerlicher Tugend nnd Ehrbarkeit, sondern so, daß es

Vielen als verbrecherisch erscheint. Aber diese kleine, verfolgte und
verhöhnte Schar, manchmal vielleicht auch ein einziger Mensch,
in dem diese Sache sich verkörpert, rettet die Zukunft. Sie leiden
unschuldig für die Andern. Sie nehmen durch ihr Glauben und
Kämpfen die Last auf sich, die eigentlich die Andern zu tragen
hätten, die, von denen sie mißhandelt werden. Aber durch ihren
Glauben, ihre Treue, ihre Seufzer und Qualen werden die Andern
gerettet. Nicht Sanherib und Nebukadnezar bringen die Welt Gottes
vorwärts, aber auch nicht einmal Kyrus, der strahlende Held. Sie
können nur Gottes Werzeuge werden, seis zum Gericht, seis zu
andern äußern Anstößen. Auf der innern Linie aber, da wo
das Wesentliche geschieht, wo wirklich Gottes Schlachten gekämpft
und Gottes Siege erfochten werden, da zieht voran der „Knecht
Gottes", der nicht Andere leiden macht, um Ehre und Macht zu
gewinnen, sondern selbst leidet und in die Tiefen der Schande
steigt. Nicht der Löwe ist es, der das Reich Gottes erstreitet
(auch nicht der „lachende Löwe" Nietzsches!), sondern „das Lamm,
das die Sünde der Welt trägt."

Diese innerste Linie der Geschichte 'hat am Kreuze Jesu ihren
Höhepunkt. Auf den Gekreuzigten hat darum die Christenheit jenes
alte Wort angewandt: „Fürwahr, er trug unsere Krankheit und
lud aus sich unsere Schmerzen. Wir aber hielten ihn für den,
der geplagt und von Gott gemartert und zerschlagen wäre." Der
Gipfel aber des Kreuzesleidens ist die Gottverlassenheit. Wir müssen
in Verständnis dieses Geheimnisses wohl der älteren Auffassung
recht geben: es handelt fich nicht bloß um eine vorübergehende
Seelenschwäche Jesu, fondern um ein Uebermanntwerden und
Verfinstertwerden von der objektiven Macht der Gottesferne der Welt.
Je tiefer eine Seele ist, desto mehr hat sie Anteil an dem Loos
des Gottesknechtes, auf sich nehmen und durchstreiten zu müssen
als persönliches Erleben, was an Schuld und Qual der Welt
zugeteilt' ist; er aber ist der Gottesknecht! Er muß Gott selbst
eine Weile vermissen, auf daß er ihn der Welt ewig wiederbringe.
Gott mußte in ihm, für ihn sterben, um in ihm für uns
aufzuerstehen. Auch die neuere Auffassung hat daneben recht: er hat
dies alles, das mehr ist als ein subjektives Gefühl, doch auf
menschliche Weise, in menschlicher Not und Qual durchlitten.
Denn in ihm ist Gott Mensch geworden. O dieses tiefste und
hellste der Geheimnisse! Aber als die Höhe von Golgatha erreicht
war und die Höhe des Kreuzesleidens, da war der ewige Sieg



— 112 -
errungen. Da war das Siegeszeichen aufgepflanzt. Da war das
Reich Gottes über alle Weltgewalten erhöht und durch alle
Welthindernisse gebrochen. Mag es nun noch seinen Kamps kämpfen
müssen um die volle Verwirklichung: das Kreuz kann nicht mehr
ausgerissen werden — die Kreuze wohl, aber nicht das Kreuz! Alle
Siegesfahnen der Welt müssen sich noch vor ihm senken. Es wird
„die Starken zum Raube haben". VulA-itnr mnnàris, stät cnnx-
die Welt bewegt sich, es steht das Kreuz!

Wir aber werden in diesen Zeiten gut tun, wenn wir uns
wieder in diese alten großen Wahrheiten versenken, die doch
zeitgemäßer sind als alle andern. Die Kämpfe und Katastrophen,
die wir erleben, sind zu groß für unfere gewöhnlichen Gesichtspunkte,

sie sind zn groß auch für unsere höher fliegenden Gcdankenl
Nur die höchsten Wahrheiten, die die Gefchichte ans Licht gebracht
hat, sind ihnen noch gewachsen. Dort allein, auf den Höhen, ist
Trost und Licht. Nicht die Zeitung, die dem Tage dient, aber auch

nicht das tiefste Buch über die heutigen Ereignisse geben uns im
Entferntesten einen folchen Schlüssel zu dem Sinn dieses
Geschehens wie die Geschichte, die von Golgatha znm Ostermorgen
führt. L. Ragaz.

ver russische Zusammenbruch.
„An ihren Fruchten sollt ihr sie erkennen."

ine Bewertung der Ereignisse im Osten stellt an Schreiber und
»V Leser schwere Zumutungen, Es kostet Selbstüberwindung, nach

einem schweren Sturz, bei dem man Zuschauer war, in den

Abgrund zu schauen, zunächst nur, um zu sehen, wie tief der
Fall war, und was die Ursache davon gewesen ist. Doch verlangt
cs die Pflicht, die Pflicht der Aufrichtigkeit, die Pflicht, zn Ereignissen

Stellung zu nehmen, die nicht nur mit der Politik und dem

Krieg, nicht nur mit dem ganzen Wesen des Sozialismus und
seiner Zukunft, sondern mit dem ganzen Weltgeschehen und der
höchsten Bestimmung der Menschheit aufs engste zusammenhängen.

I. vex Stm«.
- Daß es ein schwerer Sturz war, wird niemand bestreiten.

Dles ist um so augensälliger, als die Gestürzten auf der höchsten

Höhe zn stehen wähnten. Der Versuch, von Rußland ans der

ganzen Welt den Frieden zu geben, endet mit einem Frieden, der,
wenn nicht ein Wunder geschieht, den internationalen Frieden auf
lange hin kompromittiert. Man wollte den Militarismus
überwinden, dem Imperialismus den Todesstoß versetzen. Das Ende


	Von Gott verlassen

