
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 12 (1918)

Heft: 2

Artikel: Konservativ oder Radikal?

Autor: Brunner, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134306

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134306
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— —

Konservativ ocier «amai?
Reicht von politifchen oder kirchlichen Parteien soll hier die
I U Rede sein, nicht von Programmen und Schlagworten, nicht

von irgendwelchen fertigen Gebilden, Anch nicht von
Gedankensystemen, sondern von lebendigen Mächten. Die Gedanken
sind nie selber Mächte, fondern nur die Werkzeuge, gleichsam die

Phropheten, die Herolde und Agenten jener Mächte, die hinter
ihnen stehen. Jede geistige Macht schafft sich ihre „Propheten",
ihre Gedanken. Es ist meist vergeblich, sich mit ihnen auseinanderzusetzen;

wer sich mit ihnen einläßt, ist schon gefangen und besiegt,
denn im Einzelnen haben sie immer Recht, Mit Logik ist ihnen
nicht beizukommen; es läßt sich so vieles Entgegengesetzte logisch
„beweisen". Nicht der Zwang der Logik ist es also, der sie

„einleuchtend" macht und ihnen zu den Herzen Zutritt verschafft, sondern
jenes Größere und Allgemeinere hinter ihuen, eine A r t -des Denkens,
oder besser, des geistigen Sehens, eine Gefammteinstellung zur Welt
und zunl Leben, eine geistige Atmosphäre, in die alles Denken,
Fühlen und Wollen eingetaucht ist und von der es seine besondere
Färbung erhalt. Das ist uns längst bekannt als eine Grundtatfache
der Geschichte. Jedermann weiß, daß die ganze „Welt", die innere
und di ' äußere, des Mittelalters und der Renaissance, der
Reformation und der Aufklärung jede für sich etwas Ganzes, Zusammengehöriges

und jede, von der andern grundverschiedenes, in jedem
Punkte andersartiges gewesen ist. Sie konnten einander nicht
verstehen, mochten sie ihre Argumente noch so logisch zwingend
vorbringen: es war dem andern nicht „einleuchtend", weil sie unausgesprochen

verschiedene Prämissen machten und dem ganzen Gedankenprozeß

eine verschiedene Wendung gaben. Ob man einen gothischen
Dom mit der Peterskirche, den „Sachsenspiegel" mit dem neuen
römischen Recht, die politischen Ideen des Thomas von Aquino
mit Machiavel!, die Naturwissenschaft der Alchemisten mit den
Experimenten Galileis vergleicht: überall findet man eine und
dieselbe Verschiedenheit des geistigen Sehens, die eine Verständigung
fast unmöglich macht.

Als geschichtliches Phänomen ist uns also diese Tatsache wohl
bekannt. Aber selten trifft man auf die Erkenntnis, daß die gleiche
Erscheinung auch innerhalb einer Zeitepoche stattfindet; wäre uns
das geläufiger, viel nutzlose Auseinandersetzung, viel heftiger Parteikampf

könnte erspart, vor allem viel persönliche Gehässigkeit
vermieden werden. Es ist ja eine alltägliche Erscheinung: Wenn man
trotz klarster Beweisführung einander nicht zu überzeugen vermag,
schließt man sofort auf Dummheit, bösen Willen oder irgendwelche
moralischeil Defekte, wo es sich doch oft um etwas ganz unbewußtes
und moralisch unanfechtbares handelt, eben um jene andere geistige



— 56 —

Gesamteinstellung.Wäre fich jeder bewußt, wie sehr unser Denken
und Urteilen von einer solchen unwillkürlichen Geistesrichtung
bestimmt ist, man würde oft leidenschaftsloser und billiger urteilen;
man würde dadurch vor allem von diesen Beschränktheiten freier
werden. Denn das muß doch letztlich möglich sein; wir halten
daran fest, daß es nur eine Wahrheit gibt und daß der Mensch
bestimmt ist, sie zu finden.

Zwei solche gegensätzliche Arten des Sehens, die im Geistesleben

der Gegenwart von allergrößter Bedeutung sind und in der
politischen, ethischen und religiösen Diskussion immer und immer
wieder auf eiranderprallen, sind diejenigen, die wir in die Namen
„konservativ" und „radikal" fassen können. Es versteht sich von
selbst, daß der Inhalt dieser Worte nicht eindeutig definiert werden
kann, die Worthüllen sind gewissermaßen elastisch. Aber wir hoffen
doch, daß wir im Stande seien, diefe realen Mächte, den
konservativen und den radikalen Geist, einigermaßen plastisch darstellen
zu können

Nicht aus akademisch-gelehrtem Interesse, gleichsam als
Biologen des Geistes, denen diese verschiedenen Geistesarten interessant
erscheinen, sondern weil wir hosten, dadurch der Wahrheit über die
Dinge und Fragen, die uns am meisten auf dem Herzen brennen,
näher zu kommen: Was sollen wir denken, hoffen, wollen und
tun, damit wir wirkliche Menfchen und die Menschheit ein Reich
von Brüdern werde; daß wir uns zurecht finden in den brennenden
praktischen Lebensaufgaben und den rechten Weg erkennen? Dem
wollen auch diese Gedanken dienen.

Wie kommt man dazu, „konservativ" zu sein? Nicht bloß
dadurch, daß man zu der besitzenden Klasse gehört, der die
„Konservierung" der jetzigen Zustände profitabel ist; oder zu einer Militär-
und Junkerkaste, deren Privilegien mit einer bestimmten
wirtschaftlich-politisch-kirchlichen Gesellschaftsordnung verschwinden würden. Es
gibt edle, weit und frei denkende Männer, die aus innerster
Ueberzeugung „konservativ" sind. Und umgekehrt wird man nicht
deswegen „radikal" weil man die Bessergestellten beneidet, nichts weiß
und fühlt von den Segnungen, die wir vergangenen Geschlechtern
verdanken, ein „vaterlandsloser", pietätloser Geselle, ein verbitterter,
prinzipieller Neinsager, „Miesmacher" und Radaubruder ist. Es gibt
hochgebildete, idealgesinnte und selbstlose Menschen, die von ganzem
Herzen „radikal" sind, „Konservativ" und „radikal" sind nicht bornierte

'> Damit soll selbstverständlich nicht geleugnet werden, daß sehr oft Theorien
nur Deckmäntel für Interessen sind und darum unter Umständen schonungslos in
ihrem wahren moralischen d. h, unmoralischen Charakter dargestellt und bekämpft
werden müssen.

2) Unsere schweizerische „radikale" Partei führt ihren Namen etwa mit
demselben Recht, wie die Schweizerfahne das Kreuz, d. h, mit keinem. Es ist eine historische

Reminiszenz; als Beispiele könnten uns eher gelten die 48er Radikalen und
die heutigen Sozialdemokraten,



— 57 —

und kleinliche Jnteressenstandpuukte, sondern Welt- und
Lebensanschauungen von großem Wert, Ihr gemeinsames ist dies, daß
sie — im Gegensatz zu allen opportunistischen Jnteressenstand-
punkteu — einen Glauben haben, nicht bloß Interessen; eine feste

Stettung dem gesamten Leben gegenüber, etwas, was sie unabhängig
von ihrem Privatinteresse wertschätzen, ein Ideal, eine „Sache",
auf die sie alles, was geschieht, beziehen; etwas Weltumspannendes,
das sie lieben, dessen allgemeine Geltung sie erhoffen, für das sie

sich begeistern und Opfer bringen können; etwas Unbeweisbares,
Übersinnliches, das sie hinter allem Geschehen wirksam wissen.
Beides sind Versuche, Wesen und Sinn des Lebens zu deuten und
das Leben danach zu gestalten. Aber dieser „Sinn" ist nun bei
beiden ein ganz verschiedener.

I,

Es ist der Fundamentalfatz des konservativen Denkens, daß
alles, was ist und geschieht, einen Sinn hat. Die Natur bringt
nichts Sinnloses, Unvernünftiges hervor. „Alles Wirkliche ist
vernünftig." Es ist der Glaube, der aus dem ersten Blatt der Bibel
spricht: „Gott sah an alles, was er gemacht hatte, und siehe da,
es war sehr gut." Auf den ersten Blick mag dir ein solcher
Gedanke geradezu blasphemisch erscheinen, angesichts des vielen
Widerfinnigen, dessen die Welt und das Menschenleben so voll scheint.
Aber dringe tiefer, gib dich mit Liebe der Betrachtung all der
Gestalten des Lebens hin und du wirst staunen über die verborgene
Weisheit und Schönheit, über die wunderbaren Wege, die die
geheimnisvolle Schöpfermacht einschlägt. Sobald du siehst, wie alles
zusammenhängt, bekommt es für dich seine eigentümliche Schönheit.
Es wäre Vermessenheit, wenn wir beschränkte Menschengeister diesen

Zusammenhang in allem und jedem verstehen zu können glaubten.
Nur der versteht das Leben, der verspürt, daß es etwas unergründlich

geheimnisvolles ist, und dieses Geheimnis schweigend verehrt.
Die Wahrheit ist uns Sterblichen durch einen Schleier verhüllt;
wehe dem, der ihn zu lüften fich erdreistet. Ein Frevler am Heiligen
ist der, der mit dem frechen Licht des Verstandes in die heiligen
Geheimnisse des Lebens, der göttlichen Schöpfung hineinzündet. Der
Mensch lerne Gottes Schöpfung anzuschauen — nicht zu kritisieren;
die göttliche Weisheit in allen Dingen zu verehren, auch wenn er sie

nicht erkennt. Er nehme die Dinge, wie sie sind, und überlaste
das Warum dem Schöpfer.

Ist nicht das Geheimnisvolle, das worauf unser naseweises

„warum", „wozu", „zu welchem Zweck" keine Antwort bekommt,
gerade das Schönste; nicht bloß im Kindermärchen. Ist nicht gerade
das der Reiz eines großen Kunstwerks, daß es unergründlich ist, daß

' es etwas ganz „besonderes" an sich hat, das schlechterdings nicht
erklärt werden kann; während eines, wo alles „wozu" und „warum"



— 58 —

auf der Hand liegt, uns als „Machwerk" kalt läßt? Das Besondere,
Eigentümliche, Einmalige ist unerklärlich, denn erklären heißt, unter
allgemeine Begriffe, in Schablonen fassen. Das Allgemeine,
Verständliche mag nützlich sein, aber es ist auch schulmeisterlich,
langweilig; es fehlt ihm der Hauch des Lebendigen; es hat etwas
von handwerklicher Zweckmäßigkeit an sich; es sieht aus nach Zirkel
und Winkelmaß. Wie öde ist ein modern-amerikanisches Städtebild

mit seinen schnurgeraden, rechtwinklichen Straßen und seinem
zweckmäßigen Plan, gegenüber der sröhlich-lebensvollen Winkligkeit

einer mittelalterlichen Stadt; wie langweilig die Zweckmäßigkeit
des modernen Männerkleides mit seinem ewigen Einerlei gegenüber

dem bunten Trachtenbild früherer Zeiten.
Die menschliche, bewußte Zweckmäßigkeit tötet alles Lebendige,

gießt alles in ihre fertigen Modelle und schafft Fabrikware nach
„Schema F", gradlinige Straßen, Kleideruniformen, langweilige
wie Systematiken, künstliche bürokratische Staatsgebilde mit
gleichförmigen Verwaltungsbezirken à lu Helvetik und französische Republik,

in denen alles Lebensvoll-Besondere untergeht; eine öde
sozialistische Wirtschaftsmafchine mit Brot-, Suppen- und Schlafkarten,
wo alle gleichbezahlte Angestellte der großen Nationalprodnktions-
anstalt und gleichberechtigte rationierte Kostgänger der großen
Nationalkonsumvereinigung sind. Das Leben wird Abwicklung
eines genau zugeteilten Pensums, wo ^ wie die Züge nach dem
Fahrplan — in jedem Moment jeder an seinem ihm zugewiesenen
Ort das ihm zukommende in der genau vorgeschriebenen
Gemütsstimmung im korrekten Tempo verrichtet! Diese tätliche Systematik
kann nimmermehr der „Sinn" des Lebens sein!

Aber zeigt nicht gerade das moderne Leben, daß dies das
unvermeidliche Ende ist, wenn der Menschengeist mit seiner Ordnung,
Klarheit, Systematik und Zweckhaftigkeit die Herrschaft über das
Leben gewinnt? Ergibt sich daraus nicht, daß nur das irrationale,
unbewußte Schaffen der Naturkräfte, ihr geheimnisvoll-unverständliches,

schembar zweckloses Hervorbringen ein wirklich lebendiges
Leben verbürgt? Nur wo die Ehrfurcht vor diesem Reintatsächlichen
vorhanden ist, wo der Menfch nicht nach seinen selbstgemachten
Plänen und Konstruktionen in den Lebensprozeß hineinvfufcht, wo
er dieses unabhängig von seinem bewußten Eingreifen Gewordene
respektiert ^ nur da erfreut uns das Leben mit seinem unermeßlichen
Reichtum. Wie die Natur von selbst in verschwenderischer Fülle die
Hunderttausende von Pflanzen- und Tierarten hervorgebracht Hut,
wie sie in „sinnloser" Verschwendung die Sternwelten im Weltraum
aussät, so schafft auch sie im Menschenleben das wahrhaft Lebendige:
die entzückende Mannigfaltigkeit der Sprachen und Sprachidiome
(der Menfch dagegen das Esperanto!), der Sitten und Gebräuche, der
Rechts- und Staatsformen, der Wirtschafts- und Betriebsgebilde, der
Kostüme und 'Baustile. Wo wir Menschen mit bewußter Zweck-



— 59 -

Mäßigkeit dazwischenfahren, können wir nichts als diesen herrlichen
Reichtum ausrotten, um daraus unsere Maschinen- und Uniformenkultur

aufzubauen. Was der Mensch im Vertrauen auf seinen
Witz und seine Kraft hervorbringt, ist eben „künstlich", „gemacht",
traurige Armseligkeit, rötliches Einerlei, Treibhausgewächs ohne
Lebenskraft und Fortpflanzungsfähigkeit, und macht sich neben dem
Gewachsenen ans wie eine Telephonstange neben einem Eichenbaum,
eiu Gartenzaun neben einem Urwald. Darum Hand weg davon!
Pietät, Dankbarkeit und Verehrung zollen den Gaben der Natur
und nicht die Werke des allweisen Weltbaumeisters messen und
korrigieren mit dem Schulmeisterlineal unseres Verstandes, mit denr

hölzernen Einmaleins unserer Begriffe von „recht" und
„zweckmäßig"! Dankbar bewahren, was wir aus der,Hand der Geschichte
empfangen, und es dem Leben und seinen organischen Kräften
überlassen, was die Zukunft bringen foll.

Der moderne Mensch aber, so klagt der Konservative, ist von
der gerade entgegengesetzten Stimmung erfaßt. Voller Vertrauen
in seine menschlichen Kräfte, seine Vernunft, hat er in den letzten
Jahrhunderten auf allen Gebieten des Kulturlebens das altbewährte
Naturgewachsene, das organisch Gewordene durch seine künstlichen
Machenschaften erfetzt; er schuf einen Kunststaat, aufgebaut auf deu
revolutionären Ideen vom „O«utrs.t 8o«iul", eine mechanistisch-kapitalistische

Wirtschaftsordnung, die beide in ber sozialistischen
Menschheitsrepublik ihre Vollendung finden werden; ein kosmopolitisch-
gleichmacherisches Lebensideal'und Bildnngswesen mit seinem
haßlichen und verderbensreichen Symbol: der modernen Großstadt:
die moderne Gesellschaft, die den ganzen frühern Reichtum sozialer
Gruppen auf die zwei farblosen Klassen, Lohnarbeiter und Kapitalisten

reduziert - auch der Hort der natürlich-organischen
Lebensgestaltung, das bäuerliche Dorf, wird von dieser Pest angesteckt.

Hand in Hand mit diefen fichtbaren Veränderungen gehen die noch
folgenschwereren unsichtbaren: Willkür, Subjektivismus, Zweifcls-
und Kritiksucht, Frechheit, Mangel an Pietät, an Sinn für Einordnung

und Unterordnung, Auflösung aller festen Ordnungen., die zur
Gesundheit des menschlichen Lebens notwendig sind, vor allem der
Familie. Es gleicht alles dem bezeichnendsten Erzeugnis dieses
willkürlichen Men'schengeistes: dem modernen naturwissenschaftlichen Weltbild,

das zuerst die ganze Welt in gleichförmige Atome auflöst, um
diese dann nach ebenfo gleichförmigen Schablonen, den Naturgesetzen,

wieder künstlich zusammenzusetzen.
Darum'Kampf diesem lcbenverderbenden Zeitgeist der

„Moderne" und all seinen Menschenfündlein! Zurück zu den alten
bewährten Naturordnungen! Und was noch vom modernen Geist
unberührt ist, mit aller Kraft gegen sein Eindringen schützen! Das
ist die Parole des Konservativen, die natürliche Frucht einer
Weltanschauung von imposanter Geschlossenheit und Tiefe. Und doch



— 60 —

spüren wir, daß er nicht die Wahrheit enthält, die ganze Wahrheit,
Ja, ist er nicht blind für die Haupttatsache des menschlichen Lebens,
für den Geist und deffen freies, naturüberlegenes Walten und
Schaffen?

II,
Diesc Tatsache ist's, die dem „radikalen" Geist aufgegangen

ist; diefe Wahrheit durchdringt ihn völlig und bestimmt, sein ganzes
Denken, Fühlen und Wollen: Der Geist ist frei, schöpferisch, und
darum ist das Leben Tat. Der Mensch gehört seinem Wesen nach

nicht der Natur an; er tritt dem gesamten Naturreich gegenüber als
etwas Neues und Andersartiges, als Träger des Geistes und
darum Herr seines Lebens und Herr der Natur, Im Reiche des

Geistes ist nicht Gebundenheit das Bezeichnende; hier weht Frei-
heitsluft. Du erlebst es, fo oft du denkst. Du mußt nicht denken;
du könntest auch nicht denken oder anders denken; es ist dein freier
Wille; das Denken ist deine freie Tat; dir gehört dein Gedanke,
aus dir kommt er und was aus ihm wird. Denn das ist die
zweite Grundtatsache des eigentlich menschlichen Lebens: daß
der Gedanke nicht bloß ein kraftloses Schattenbild vor deinem innern,
Auge ist, fondern ins Leben hineingreift und es gestaltete Er
wird die Vorlage eines neuen Seins. Alles menschliche Schaffen
ist ein Gestalten des formlosen natürlichen Chaos durch den Geist.
Vom einfachsten Holzlöffel bis zum Kölner Dom, vom geringfügigsten
Kaufvertrag bis zur nordamerikanischen oder deutschen Staatsverfassung

ist alles echtmenschliche Tun ein Sicheinbilden des Geistes
in den Rohstoff der naturgegebenen Dinge nnd Verhältnisse, eine

„künstliche" Veränderung des „Natürlichen", ein gewissermaßen
rücksichtsloses Hineinzwängen des Gegebenen in men'fchengeschaffene
Formel?, sei's das Schaffen des Erzgießers oder des Wissenschaftlers
oder des Gesetzgebers, Nach innern Bildern das Aeußere formen ^
das allein ist menschliches Schaffen, menschliches Leben, Denn Leben
ist Tat, Nicht sich fortreißen lassen vom Strome, sondern schwimmen;
nicht sich „gehen lassen", sondern fich „zusammennehmen"; Konzentration,

Energie, Aktiv-, nicht Passivsein; schassend, nicht träumend
fühlt fich der Mensch als wahrhaft lebendig, wie wir uns auch
den Lebendigen, den Quell alles Lebens, nur als Schaffenden denken
können.

Bloße Nachahmung, Wiederholung der Natur wäre kein
Schaffen. Gerade die Form, die Vorlage, das innere Bild soll
unsere Tat sein: sonst wären wir nicht Schaffer, sondern blvße
Handwerker, die nach Plänen eines andern arbeiten. Nur den
Künstler nennen wir „schöpferisch" und groß, der der Natur frei
und selbständig gegenübertritt, Neues, noch nie Dagewesenes schafft.
Dasselbe erwarten wir vom „originalen" Denken, vom „selbständigen"

Handeln, vom „freien" Wollen. Es foll ganz und gar



- 61 —

diesen Menfchen angehören, seine schöpferische Tat fein, ein „^uvuru"
und ,,llni«nrn" in feiner Mitwelt, Mit jedem freien Menschen tritt
der Natur, dem Gegebenen ein neuer „wlllkürlicher" Gewalttäter
entgegen, der Unerhörtes von ihr verlangt, ein Neuerer, der das
Alte schon darum, weil es alt ist, verwirft und umschafst. Das mag
tragisch sein vom Standpunkt der Natur aus; aber der Mensch
weiß, daß er berechtigt ist, alles Bloßnatürliche als „Stoff" zu
behandeln,, den er erst zu formen hat. „Macht ench die Erde uutertun."

Alles mit Geist durchdringen, allem den- Stempel menschlichen

Willens und menschlicher Gedankenarbeit aufdrücken und es
so vermenschlichen ^ das ist der Sinn des Lebens. Der Fluß soll
nicht laufen, wie er von selbst läuft, sondern wie er dem Menschen
dient: der Boden soll nicht hervorbringen, was nnd wie es die Natur
will, sondern was und wie es der Mensch will, die Städte und
Staaten sollen nicht die Gestalt annehmen, die sich von selbst,
durch Zufall, ergibt, sondern wie es der nachdenkende Mensch für das
Beste findet; das Leben des Einzelnen foll nicht von ungefähr fein,
fondern die Zeit soll zweckmäßig eingeteilt, das Wie und Was soll
nach Grundsätzen geregelt fein; die Eindrücke und Wahrnehmungen
sollen nicht in zufälligem Durcheinander im Geist liegen, fondern
in Ordnung und Zusammenhang gebracht werden. So erhellt sich,

„erklärt" sich das Chaos der Welt. Der Mensch foll sich nicht
von unbewußten Trieben und Instinkten treiben lassen ^ das ist
tierisch; er soll „wissen, was er tut," und warum er es tut.
Hoch trägt der Mensch sein Haupt zum äußern Zeicheu, daß sein
Geist alles überschaut und leitet. Alles Geheimnisvolle ist eine Aufgabe

für den Verstand, alles Unvernünftige, eine folche für den
neuschaffenden Willen. Vor dem „Unerforfchlichen" und dem
„Unabänderlichen" kapitulieren Märe die Bankerotterklärung des Geistes.
Er darf nicht ruhen, bis alles in ihm sich spiegelt — in der
Erkenntnis — und er sich in allem — im Kunstwerk des Lebens,
einem geistdurchglühten Menschendasein, einem Vernunftreich der
Menschheit. Diese Bewältigung des ganzen Daseins durch den Geist
ist der Inhalt der Geschichte; eine lange Geschichte, weil oft der
Widerstand der vernunftlosen Wirklichkeit größer ist, als die Kraft
des Geistes; eine Gefchichte voller Unruhe und Revolutionen, weil
der Geist immer wieder seine frühere, unvollkommene Arbeit zerstören
muß, um Besseres zu schassen.

Jn diesem Neuschaffen allein beweist der Mensch seine
Lebendigkeit; bloßes Erhalten, bloße Wiederholung ist ein Herabsinken

des Menschenlebens zum Naturleben und ihrem Kreislaus.
Die Natur schafft im Kreis; der Mensch, der Geist schafft vorwärts.
Darum ist alles wahrhaft Geistige revolutionär, sei's die schöpferische

Erkenntnis eines Kopernikus oder Kant, oder der schöpferische

Lebensimpuls des Evangeliums oder der Reformation. „Alles, was
was .besteht, ist wert, daß es zu Grunde geht" ^ weil es un-



— tt^

vollkommen, Stückwerk, Anfang ist, halb Natnr, halb Geist, Darum
kann es dem Geistmenfchen nicht genügen. Er trägt ja das Vorbild
des Seinsollenden in sich; mit dieser innern Vorlage vergleicht er
alles Aeußere und findet es „falsch". Dies innere Sollen ist ein
Absolutes; die Erkenntnis soll ganz wahr, das Leben — des
Einzelnen und der Gesamtheit ^ soll ganz gut, gerecht, vernunftgemäß

sein. Die Ehrfurcht vor dem Gegebeneu und Ueberkommenen
verblaßt neben der Ehrfurcht vor diesem unbedingten „Du sollst",
das nichts Halbes, keine Abstriche und Kompromisse zuläßt.
Zufrieden fein, sich zur Ruhe setzen, sich absurden mit dem Vorhandenen
kann also nur der, in welchem der Geist träg, das Gewissen stumpf
ist, „Laß die Toten ihre Toten begraben." „Wer die Hand an den

Pflug legt und schauet zurück...!" Das echte Leben ist ein
unermüdliches Vorwärts, ein Wettlauf, „nicht daß ich es schon ergriffen
hätte, ich jage ihm aber nach," ein beständiges Anrennen und
Ankämpfen gegen das Vorhandene, Beharrende.

Aber diesc Lebendigkeit, diese Energie zum steten Vorwärts
bringcu nur wenige Auserlesene auf, Vorkämpfer, Vorläufer,
Propheten, die „Einzelnen", von denen Kierkegaard redet: Der eine
Elias auf dem Karmel dem ganzen Volk gegenüber, der einsame
Christus am Kreuz, der eine Sokrates, in dem die Zukunft lebt
nnter der Masse der träge Beharrenden, Die großen gottbegnadeten
Einzelnen sind es, die die Geschichte machen, die „Helden" Carlyles;
mag sie die tröge widerstrebende Masse der Beharrenden immerhin
als'„Alleinweise", „Stürmer", „Frechlinge voll Selbstüberhebung"
verspotteil und hassen. Ja, im Kleinen kann und soll jeder ein
Neuere" sein, wo immer sein Gewissen ihn in Widerspruch treibt
gegen das Ueberlieferte. Das Zeugnis des Geistes ist die einzige
Instanz, zu entscheiden, was unsere Ehrfurcht verdient nnd was
unseren Haß — das moralische, künstlerische und intellektuelle
Gewissen. Mag dadurch eine unbequeme Unruhe und Unsicherheit
ins Leben hineinkommen! Sie gerade ist das vorwärtsschaffende
Leben. Sic ist der Preis, den wir für das Beste bezahlen. Die
Kunst eines Michelangelo oder Beethoven, die Erkenntnisse eines
Galilei, oder Darwin, die Geistestaten eines Rousseau oder Pestalozzi

waren alle aus jener großen Unruhe geboren und wirkten
wie Erdbeben, Und wo im Kleinen wirklich etwas geschieht,
gehts nicht ab ohne Kämpfe, Schmerzen, Verwirrungen, Störungen:
Geburtswehen und Frühlingsstürme,

Aber es soll nicht beim Kampf und Widerstreit bleiben: der
Geist strebt ja eben nach Einheit und Zusammenhang: eine Wahrheit,

eine Gerechtigkeit für alle, Ueber eine Sache gibts zwar
unendlich viele falsche, aber nur eine wahre Meinung. Der
chaotische Naturzustand des Willens bedeutet unendlichen Widerstreit der
verschiedenen Einzelwillen ^ die Gerechtigkeit, das eine Gute
vereinigt alle zu einer harmonischen Ordnung. Der Gedanke, das Gesetz,



— l>3 —

der vernünftige Sinn bringt Einheit und Zusammenhang in das
unübersehbare, widerstreitende Durcheinander der unverarbeiteten
Empfindungen und Eindrücke. Aus dem Geist kommt Verständnis,
Zusammenhang, Liebe. Er allein vermag dauernd die trennenden
Schranken zu beseitigen, die Kleinstaaterei, die Partikularistische
Zersplitterung, den Kantönligeist, die überlebten „Zöpfe" in Recht
und Sitte, in Maß und Gewicht, in Sprache und Umgangsformen,
die nur dazu dienten, abzuschließen wie chinesische Mauern, jeden
„andern" als „Fremden", als „Nicht-zu-uns-Gehörigen" abzuweisen.
Der Geist bringt das gemeinsam Menschliche zur Geltung — denn
es gibt nur einen Geist — die Völker- und Staatsgrenzen
verwischen sich und fern am Horizont leuchtet das Ziel des einen großen
Menschenreiches, wo alle Menschen sich als Brüder wissen, weil
ein Geist es ist ^ ein Vater — der sie zu Menschen macht,
eine Wahrheit, Gerechtigkeit und Liebe, die sie von allen nndern
Wesen unterscheidet und ihnen ihre Menschenwürde gibt.

Aber nur unablässiger Kampf kann zu diesem Friedensziel
führen, Kampf gegen den einen großen Feind: die Trägheit, das
Beharrende, die Gewohnheit, die Tradition, den rückwärtsgewandten
Blick, das zähe Festhalten am Alten — einfach weil es alt ist;
gegen den Schicksalsglanben, die Verehrung der „unerforschlichen
Geheimnisse" und „unabänderlichen Verhältnisse" und „gottgewollten
Abhängigkeiten" — ein Glaube, der den Menschen zur Marionettenfigur

erniedrigt und das Beste in ihm verleugnet, die Freiheit,
die Möglichkeit schöpferischer Tat. Es gibt kein Schicksal, außer
dem, das wir uns selbst schaffen. Darum Kampf diesem Schicksalsgötzen

und der Schicksalsreligion! Kampf dem Todesglauben, der
aus der Menschheit gern eine Mumie machte, dessen Hauptanliegen
das Einbalsamieren und Denkmälersetzen ist, das Abstecken
geweihter Bezirke, wo der Lebende vor den Toten sein Recht verlieren
soll. Wir wollen leben! Leben aber heißt vorwärtsschreiten; wer
zurückschaut, erstarrt zur Salzsäule; dem Schaffenden gehört die
Zukunft!

III.
Das ist die hinreißende Fanfare des radikalen Geistes, Dieser

gewaltige Schwung kommt uns entgegen aus den Schriften eines
Fichte oder den Worten eines Jaurss. Es sind Ideen, die aus
einem freudigen Leb ensglauben, jugendlichem Vertrauen auf die
menschliche Kraft und überschäumendem Tatendrang geboren sind.
Ein frischer Windhauch in eine muffige Atmosphäre; ein
Jungbrunnen für alle, die alt nnd lebensmüde zu werden fürchten. Aber
sind sie darum die Wahrheit? Oder wollen wir nun, nach Anhören
der beiden Gegner, in skeptischer Toleranz die Stimmen freigeben:
Wie ihr wollt, konservativ ooer radikal, es hat beides etwas für
sich, es muß beides geben? Oder sollen wir drangehen, jedem sein



— 64 —

Recht und Unrecht abzuwägen und das Brauchbare von beiden
zusammenzuschütten, um daraus einen radikal-konservativen oder
konservativ-radikalen Brei zu kochen? Diese snrsg. insài««ritu3 ist
noch immer der Weg der Spießbürger gewesen, die uns von allen
Menschenrassen die widerwärtigste ist: Die Somohl-als-auch-Leute,
die „Mittelpürteien" in Kirche, Staat und überall.

Und doch, wenn unsere beiden Bilder nicht gänzlich verzeichnet
sind, können wir weder beim einen noch beim andern stehen bleiben.
Natürlich haben wir weder den Durchschnittskonservativen, noch
den Durchschnittsradikalen geschildert; sonst hätten wir eine große
Zahl niedrigerer Motive und „praktischerer" Gedanken hinzufügen
und die meisten tieferen Gedanken weglassen müssen. Wir suchten
die beiden entgegengesetzten Geister, nicht ihre menschlichen Vertreter,
den innern notwendigen Zusammenhang jeder der beiden
Denkweisen, nicht ihre zufälligen, nach Ort, Zeit und Umständen
wechselnden Begründungen, darzustellen. So brauchen wir uns nicht
zu schämen, wenn wir beiden Gegnern Achtung, Bewunderung und
in vielem auch Beifall zollen mußten. Diese Achtung würde wohl
verschwinden vor jedem Versuch, beide Denkweisen zu einer künstlichen

Einheit zusammenzuschweißen, die auf uns niemals den
Eindruck von etwas Ganzem, innerlich Zusammengehörigem machen
könnte.

Und doch kann es nur eine Wahrheit geben und muß die Einheit

gefunden werden. Wie, wenn diese beiden, wie zwei
Regenbogenfarben, Brechungen eines Lichtes wären? Wenn es eine
höhere, ursprünglichere Wahrheit gäbe, von der jede dieser Ideen
nur ein Splitter wäre? Wenn zwar diese Splitter sich nicht
mechanisch zur Einheit zusammenfügen ließen, aber jeder in feiner Art
auf die höhere Einheit, über sich hinaus wiese? So, daß nicht
bald der Konservative, bald der Radikale Recht bekäme, sondern
jeder in jedem Punkt und immer aus demselben Grund Recht und
Unrecht hätte? Diese höhere Synthese brauchen wir. nicht erst zu
versuchen; sie ist uns längst gegeben in der Person Jesu und der
Botschaft vom Gottesreich.

Jesus ist weder konservativ noch radikal. Er hat keinerlei
Neuerungen ins Werk gesetzt (überhaupt nichts „unternommen");
er bezahlte dem Staat die Steuern, besuchte die üblichen Gottesdienste,
stützte sich auf die geheiligte Tradition der Schrift, tastete keine der
vorhandenen objektiven Ordnungen an und lehrte auch seine Jünger
so. Und doch ist sein Evangelium das Dynamit gewesen, das die alte
Welt zersprengte, alles Bisherige auflöste nnd eine vollständige
Umordnung der Welt herbeiführte; ist es auch heute noch die große
Unruhe Europas, die revolutionärste Macht in der Welt. Dieses
Evangelium vom Gottesreich ist die höhere Wahrheit, von der
sowohl der konservative wie der radikale Geist Strahlen, Abspiegelungen

und zugleich, Verfälschungen sind. Sie beide suchen — zu



— 65 —

Ende gedacht — ihre letzte Begründung, den Zugang zum Sinn
alles Lebens in etwas Ueberweltlichem; sie reden beide in ihrer
Art von Gott, Aber es ist nicht der lebendige Gott des
Evangeliums.

IV.

Der Konservative sieht freilich in allem organischen Leben
und Wachsen die Wirkung einer übersinnlichen Schöpfermacht; aber
dieser „Gott" gleicht eher einer orientalischen Naturgottheit, als
dem Herrn, den uns die Propheten verkündeten und Jesus uns
offenbarte. Das schöpferische Leben, so wie es in der Natur waltet,
ist das Auszeichnende dieses Göttlichen, Das Naturleben ist ja
geheimnisvoll, organisch, unerschöpflich reich in der Mannigfaltigkeit
seiner Gestaltungen, langsam und stetig sich entfaltend. Aber es

ist ein Vorwärts im Kreis, das immer wieder in fich zurückkehrt.
Das Schaffen Gottes aber geht wirklich vorwärts. Der Gott der
Bilnck mackst — im Unterschied von allen Heidengöttern —
Geschichte, mit eindeutigem Anfang und Ende. Und zwischen diefen
beiden Polen liegt eine Kette von Neusetzungen, unerhörten Gescheh-
nisfen; wirkliche Taten, durch die Nochniedagewesenes ins Dasein
tritt: Ereignisse, die in ihrem Kern ohne geschichtliche Ursache sind

^ wie wären sie sonst „neu"? — so sehr sie sich des vorhandenen
Materials als äußern Gewandes und „weltgeschichtlichen Vehikels"
bedienen. Die Tat des Moses, der sittliche Monotheismus der
Propheten, vor allem Jesus Christus in seinem Sein, Wirken und
Redes: sind in der Hauptsache absolut neue Tatsachen im Leben der
Menschheit, Einbrüche einer andern Welt in die unsere, und nur
als solche, niemals aus ihren „natürlichen Urfachen", zn verstehen,
trotz all>,r „historischen Anknüpfungspunkte".

Mit einer solchen Struktur der Menschheits- und Gegenwartsgeschichte

rechnet der Konservative nicht; wie könnte er sonst
„konservieren" wollen! Alles konservieren, alle Orientierung am
Vergangenen muß notwendig mit diesem UrPrinzip der Revolution,
Gott, in Konflikt geraten. Schon in der Natur gibt es, streng
genommen, kein konservieren; alles Erhalten ist dort ein beständiges
Neuschaffen; schon die Natur kündet das große Gesetz des Menschenlebens

an, daß das Leben aus einem Sterben hervorgeht, daß
also neben der kontinuierlichen Entfaltung auch ein revolutionäres,
katastrophenartiges Zerbersten, Sichlosreißen vom Alten zum schöpferischen

Werden gehört, und dies umso mehr, je mehr das Werden
ein Inneres und Innerstes ist, im Zentrum des Menschen, Darum
steht der Konservative so verständnislos allen schöpferischen
Menschen gegenüber, weil er nicht begreift, daß der Schöpfergeist
Gottes gerade da am revolutionärsten in die Geschichte eingreift, wo
er sich des feinsten Mediums, der Seele eines Menschen bedient,



— 66 -
eines Propheten, eines Offenbarers, Dieses Unverständnis geißelt
Jesus — auf sich selber anspielend ^ mit dem scharfen Wort: Ihr
baut den Propheten der Vorzeit Grabmäler, aber die lebenden
Propheten tötet ihr. Sie bedenken nicht, daß alles Gewordene einmal
neu und unerhört war, daß wir nirgends in der Welt den Urzustand
des Naturparadieses antreffen, noch auch ihn zn rekonstriuieren
vermögen, und daß darum das Festhalten an irgend einer Phase der
Entwicklung pure Willkür ist. Die Aubeter des „Urwüchsigen",
„Natürlichen" gehen an der tiefen Erkenntnis der Bibel vorbei,
daß alle Natur, wie sie jetzt ist vor allem die Menschennatur

^ nicht ist wie Gott sie haben will, sondern „verderbt" und nach

Erlösung seufzend. Es ist in aller modernen Romantik, Heimatschutz-

und Naturschwärmerei — neben mancherlei gutem ^ viel
unrealistische Schwärmerei und Sentimentalität, so gut wie in der
Naturverhimmlung zu Rousfeaus und Geßners Zeit. Das „fiehe
da, es war fehr gut" ist von keinem Teil der uns bekannten Natur
gemeint.

Das ist das dualistische Element, das der Gottesglaube der
Bibel trotz seiner Schöpfergedanken nie fahren gelassen hat; das
sehnsüchtige Ausschauen nach einer neuen Welt, einer vollkommenen
Offenbarung des Gottes der Liebe. Denn „Liebe", nicht „geheimnisvolle

Wundermacht" ist der Name unseres Gottes. Nicht das,
was ist, nennen wir sein Werk ^ einsnch, weil es ist — sondern
was uns seinen Geist, feine Liebe offenbart. Was mit der Liebe
in offenem Widerspruch steht, ist nicht Gottes Werk, sondern ein
Produkt des Abfalls von Gott, ist verderbte Gottesschöpfung.
Nicht das Seiende offenbart uns Gott - das ist der heidnische
Gottesglaube; sondern innerhalb des Seienden offenbart sich Gott
auf besondere Weise, als etwas „Anderes", als Geist,
Vernunft, Ordnung, als Macht des Idealen, als die Liebe, d. h. als
das, was der Menfch als sein Innerstes kennt, und was cr allein
kennt, was in ihm allein „da" ist. Das ist der Sinn der
Menschwerdung Gottes, Dadurch unterscheidet fich der Glaube der Bibel
von aller Weltvergötterung, von aller Weltanschauung, die die
Ehrfurcht vor dem Bestehenden zum obersten Prinzip erhebt. Weil
aus der Naturwelt eine Liebeswelt werden foll und wird, eine Welt,
welche nicht nur ^ durch geheimnisvoll göttliche Macht — existiert,
sondern das Innerste des Geistes wiederspiegelt, darum muß alles
Leben etwas Revolutionäres an sich haben. Dieser Verwandlungsprozeß

ist der Inhalt der Weltgeschichte.
Das Tempo dieser Geschichte ist kein naturgesetzlich bestimmtes.

Von Gott aus ist das „himmlische Jerusalem" schon längst bereit
hernieder zu kommen und an die Stelle der jetzigen Welt zu treten.
Es ist nur die Trägheit der Menschen, welche dies Herniederkommen
gleichsam bremst. Jedes Aufwachen für Gott ist ein Lockern der
Bremse, eine Beschleunigung. Nicht umsonst haben alle, denen
die Gotteswelt die wahre Heimat war, dies Herabkommcn sich als



— 67

ein katastrophcnartiges Ereignis vorgestellt, als cin plötzliches
Hereinbrechen. So ist es von Gott ausgedacht. Es ist die grundlose,
widervernünftige Trägheit, die „Verstocktheit" der Menschen, ivelche
aus dem „fofort" ein „allmählich" macht. Nicht das „plötzlich"
ist das Irrationale, sondern daß es eine Geschichte, eine lange
Geschichte geben muß. Jedes neue Jahr Geschichte ist ein neuer
Tatbeweis für die Wirksamkeit der Bremse Trägheit, mit der wir
Menschen das Kommen Gottes aufhalten. Es heißt darum die Dinge
völlig auf den Kopf stellen, wenn man eben diese Wirksamkeit
der Bremst als das Normale ansieht und in „geschichtliche Gefetze"
faßt. Wo doch die Tatsache, daß es überhaupt Geschichte, langsame
Geschichte gibt, gerade das schlechterdings Unbegreifliche ist. Die
Geschichte ist eine Folge des „Sündenfalls", und, wie dieser, gerade
das, was nie begriffen werden, kann und nie begriffen werden soll.
Denn die Sünde ist Unvernunft. Der Christ hat nur darum em
Interesse an der Gefchichte, dieser traurigen Notwendigkeit, weil
durch sie ihr eigenes Ende näher rückt, weil sie sich selber
aufzehrt.

An diesem Sachverhalt kann ermessen werden ^ wir wollen
es nicht weiter im Einzelnen ausführen — wie unendlich weit der
Konservative von der Wahrheit entfernt ist. Aber mit Unrecht klatscht
der Radikale solchen Ausführungen Beifall, als ob wir seine Sache
führten. Vergißt der Konservative den lebendigen Gott,so übersieht

der Radikale den lebendigen Gott. Er verwechselt sich felbst,
seinen dürftigen Menschengeist, seine armseligen Menschenkräste mit
Gottes Geist und Kraft. Das ist die alte Anklage, die je mnd
je die wahrhaftigen Gottesfreunde gegen die „Radikalen" ihrer Zeit
erheben mußten: Werkgerechtigkeit, menschliche Üeberhebung, „Pela-
gicmismus", d. h. eitles Selbstvertrauen des Menschen, Anfklärungs-
imd Fortschrittsdünkel, eigenwilliges oberflächliches „Machen". Neben
dem Heidentum — dem blinden Vertrauen in die Natur — steht
der Pharisäismus, das blinde Vertranen an das Ich. Das Heidentum

schafft nicht vorwärts; der Pharisäismus „schafft" zwar, aber
nur Künstliches, Scheinhilfe. Er bringt eine Menge äußerer Reformen

zustande, indem er eine große Energie und Betriebsamkeit
entfaltet — und am Ende aller Enden ist alles gleich geblieben. Man
lasse sich einmal von dem unerbittlichen Wahrheitssucher Carlyle die
Augen öffnen, von diesem grimmigen Gegner alles Radikalismus
(der deswegen nichts weniger als ein Konservativer war!); man höre
seinen Spott über die geschäftigen Reformen mit ihren „^nrläinsrckS'
^.<zt8" „Kslorm-Lills", mit ihrem wichtigen Getue über die

errungenen papierernen Freiheiten und Verbesserungen, diesen „Morrison

Pillen". Und dann überlege man sich ernstlich, warum er, der
wie kein Zweiter die Schäden der bestehenden Ordnung kannte und



— 68 —

haßte und der selber ein Mann der Hoffnung war — warum er
sich von den Radikalen seiner Zeit fast noch schärfer sonderte, als
von den Konservativen, Warum? Darum, weil er so wahrhaftig war
und es nicht fertig brachte, Schein und Wirklichkeit zu verwechseln,
menschlichen Machenschaften das, zuzutrauen, was nach seinem tiefen
Glauben einzig von Gott kommen konnte. Dieses Mißtrauen in die

Wirksamkeit menschlicher Formänderungen ift es, was ihn uns
inmitten seiner angelsächsischen Umwelt wie, einen erratischen Block
erscheinen läßt; deswegen wurde er nicht verstanden und deswegen
ist er gerade — wie die^ Propheten Israels — einer der
Größten,

So wollen wir also wieder eine Kluft aufreißen zwischen Mensch
und Gott und nicht sehen, daß Gott gerade im Menschen uns sich

selber und seine Kräfte am herrlichsten erschließt? Das hieße ja
das Evangelium, das „das Wort ward Fleisch" durchstreichen. Nein,
wir möchten nur deutlich unterschieden haben zwischen dem
Bloßmenschlichen und dem Gottmenschlichen; zwischen dem, was der
Menfchengeist tut und dem was der „heilige Geist" tut. An dieser
Unterscheidung geht der Radikale vorüber. Er erlebt in sich die

Freiheit und Spontaneität des Gedankens — man kann denken, was
man will ^ und hält darum diefe Denkfreiheit für eine Schöpferkraft,

berufen die Natur zu korrigieren. Unbegrenzt durch Raum
und Zeit schweift der Gedanke, leicht beweglich, in alle Fernen
und Tiefen. Mit Leichtigkeit baut er fich neue Welten auf, die ihm
besser gefallen, als die wirkliche. An diesen kühnen Entwürfen und
Konstruktionen entzündet fich feine Begeisterung und aus der
Begeisterung wird der Wille zur Tat geboren. Vernünftigkeit,
Zweckmäßigkeit und Klarheit zeichnet diese Gedankengebilde aus, aber es

fehlt ihnen die Kraft. Wie sollten diese luftigen Schattenbilder die

zähe, schwere Wirklichkeit bezwingen können! Die wirklichen
Verhältnisse wurzeln in der Tiefe menschlicher Leidenschaften; sie haben
in sich etwas von der Gewalt der Natur und des Unbewußten. Mag
es Unkraut sein, so hat es doch tiefe Wurzeln und das Abrupfen
nützt nichts. Bloße Formänderungen — die ja allein dem äußerlichen

und oberflächlichen „Gedanken" zugänglich find
Verfassungen, Gefetze, Organisationen, äußere Lebens- und Wirtschaftsformen

ändern in Wahrheit sehr wenig. Denn der alte Geist, der
nicht ausgerottet wurde, wird auch die beste neue Form bald
verdorben und sich assimiliert haben. Man denke etwa an die Form
der Konsumgenossenschaft und überzeuge sich, wie da der neue
Schlauch durch den alten sauren Wein des Kapitalismus zerfressen
wird. Oder man vergegenwärtige sich, was die herrliche Schweizerfreiheit

in diesen Kriegsjahren für Früchte gezeitigt hat! Der Geist
ist's, der lebendig macht; der Buchstabe, die Form ist tot. Die neueste
Kirchengeschichte, die Gefchichte der Sozialdemokratie und so viele
andere „Geschichten" sind ebensoviele Variationen über dies eine Thema^



— 69 —

Etwas davon merkt auch der Radikale — da fällt er in den

zweiten Irrtum. Denn fein Vertrauen auf den Menscheckgeist
verhindert ihn, zu sehen, daß nur Gottesgeist uns helfen kann. Er
probiert also selber Geist zu machen: Er betreibt Propaganda,
Aufklärungsarbeit aller Art. Ob staatsbürgerlichen Unterricht oder Jung-
burschenaufklärung, ob bürgerliche oder sozialistische Populärwissenschaft,

es bleibt sich gleich. Solange man in dem Wahn befangen ist,
die bloße Erkenntnis — sei's des eidgenössischen oder sozialistischen
Musterstaates ^ vermöge das neue Bessere zu schaffen, so lange
steht man auf dem Boden der unfruchtbaren Werkgerechtigkeit. Bloße
Gedanken vermögen nichts gegen die vulkanischen Jnnerckräfte der
Seele,' sie schaffen höchstens eine glatte Oberfläche, die aber^ bald

genug von den vulkanischen Ausbrüchen aus dem Innern wieder
aufgewühlt wird. Bloße Erkenntnis des Wahren, Guten, Gerechten,
Seinsollenden ist noch menschlich, Schwachheit. Erst wenn aus der
Erkenntnis ein Ergriffensein wird, ein lebendiges Jnsichhaben, aus
dem schulmeisterlichen, abstrakten „Du sollst" ein „Ich kann nicht
anders, ich muß, ich will von ganzem Herzen und aus allen meinen
Kräften", aus zerstreuten guten Regungen eine Sammlung aller
Seelenkräfte auf das eine, ganze, was nottut, wenn an die Stelle des

„Gesetzes" der „Geist" tritt, die Liebe, an Stelle des Ideals die

Kraft des Wollens und Könnens — erst dann ist in dns Gefäß des

menschlichen Geistes der göttliche Geist gedrungen, erst dann haben
wir den wirklichen Kräften des Naturtrieblebens etwas ebenbürtiges
und überlegenes entgegenzustellen: Gotteskräfte.

Die aber find nicht „spontan", stehen nicht auf unser bloßes
Kommando da, wie die allzeit dienstfertigen Gedankengeister; sie

sind nicht so „schnellfertig" und überall gegenwärtig und bei der
Hand, wie die leichten Gedankenreiter. Sie werden geboren aus
Not und Kampf und erwachsen langsam in der Tiefe des Herzens.
Wie leicht hat fich's die spekulative Philosophie mit dem Monotheismus

gemacht; er springt ja als logisches Postulat sofort aus dem

Kausalitätsprinzip hervor. Wie langsam nnd mühselig hat er sich

aus den Seelen der Propheten ans Tageslicht gerungen, auch dort
noch lange nicht zu der Konsequenz entfaltet, die jeder geschulte
Grieche im Nu aus dem Prinzip entwickelt hätte. Und wie lange
sträubt sich ein Mensch, dem solche göttliche Erlebnisse zu teil
geworden find, z. B. ein Jeremia, damit in die Welt zu treten
und sie nach außen wirksam werden zu lassen! Welch anderes Bild
als das des eilfertigen, geschäftigen Reformers, der auf Vorrat
Reformideen produziert, sie unermüdlich an Mann bringt, und, kaum
gedacht, sie schon ins Werk setzen will!

Dafür haben diese g o t t menschlichen Taten nicht den Geruch
der Schulstube an sich, sondern den Geruch des Lebens. Alles
bloßmenschliche Denken ist ärmlich, eintönig, schematisch; ein Zu-



— 70 —

sammensetzspicl ans einigen einfachen Deukelementen'i leere, lote
Allgemeinbegriffe, dürr und langweilig, wie die Formen der
Geometrie und die Zahlenreihen der Arithmetik: darum auch immer
eine Vergewaltigung des Lebens, Die göttlichen Gedanken aber,
das was die von Gott berührte Seele zu Tage fördert, find „lauter
Geist und Leben", organisch nicht systematisch, unerschöpflich,
überraschend, individuell und doch allgemein verständlich — man
vergegenwärtige sich ein paar Worte Jesu! ^ original und doch so,
daß Alle ihre Sehnsüchte und Hoffnungen darin wiedererkennen,
wunderbar, dem Verstand unfaßbar und doch so kindlich einfach und
einleuchtend, neu und doch so altvertrnut wie die Heimat; ganz
anders als alles vorgedacht Allgemeine und „Gültige" und doch für
Alle das einzig Wahre.

So schafft Gott, dessen Abglanz die Naturwelt und zudem hin
geschaffen der Menschengeist ist. Organisch wie das Leben — frei wie
der Geist; geheimnisvoll — einleuchtend; lebendig — allgemein; der
lebendige — Geist. Er ist das, was der „Radikale" nur anstrebt:
„radikal" umschaffend, d.h. von der Wurzel aus; nicht bloß die
Oberfläche, sondern die Tiefe verändernd. Er läßt zunächst Formen,
Verfassungen, Zustände, Ordnungen bestehen, um sie dann, wenn der
Geist mit ihnen fertig geworden, plötzlich mit einem Ruck zusammenzustürzen

wie eine unterminierte Festung; wie das ganze Gebäude
des Mittelalters zusammenbrach, als der neue Geist da war; wie die
Antike zusammenbrach, als der Geist des Christentums sie
unterminiert hatte.

Und immer ist es schon der Keim des Neuen, was das Alte
zersprengt. Am neuen Positiven geht das Alte zugrunde, nicht durch
Negation, Abschaffung, Aufklärung.

Es stirbt am Ja nicht am Nein; es stirbt dann, ivenn die innere
Kraft, die Ueberzengnng und Wertschätzung, von ihm gewichen ist;
dann dorrt es ab. Bon innen nach außen schafft Gott sein Reich,
die Heilung, wie auch das Verderben von innen nach außen dringt.
Gerade darum sind Gottes Revolutionen fo radikal und katastrophal;
je tiefer von innen, desto größer die Ueberraschung, desto unerhörter
die Sprengwirkung. Ja Gott ist die einzige wirkliche revolutionäre
Macht, der einzige Radikale, weil er allein auch die Tiefen aufwühlt.
Er ist auch die einzige konservative Macht, weil er allein Leben baut
und erhält. Der einzig mögliche „Standpunkt" der jene Gegensätze
ivirklich überbietet, ist der: daß man diesem Gott sich zur Verfügung
stelle; daß man ihn — nicht Gedanken über ihn — suche; sich von
seinem Leben — nicht von Ideen und Programmen — erfassen lasse.
Von ihm allein werden „Ströme lebendigen Wassers ausgehen", an
denen die Welt geneseu kann. E. Bruuner.


	Konservativ oder Radikal?

