
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 12 (1918)

Heft: 1

Artikel: Katholizismus und Protestantismus

Autor: Pfenninger, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134302

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134302
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 28 —

Welterfchütterung, ein Aufbrechen des Reiches Christi in Herrlichkeit.

„Erhebet eure Häupter, denn eure Erlösung naht."
Wie wir es schon anderwärts gesagt haben: was wir jetzt

zu erwarten und zu vollbringen haben, sind neue
Verwirklichungen. Wir sügen aber hinzu, daß sie Hand in Hand gehen
müssen mit neuen Wirklichkeiten von Gott her. Groß genug
zu sein, um diese zu verstehen und jene zu leisten, das ist es,
was wir für das Neujahr Gottes, das nun für die Welt
anbricht, uns und Allen wünschen müssen. Denn es wird ohne die
schwersten Kämpfe und Opfer nicht gehen. Aber das gehört auch

zu dem Neuen, dessen wir warten,' daß das Kreuz uns wieder
Freude werde.

Gott kommt ^ der neue Gott, der alte Gott, Er schmelzt
die Berge hinweg, die ihm im Wege stehen und macht sich breite
Bahn in die erschütterte Welt. Seine Stimme geht über die großen
Wasser der Sintflut. „Alles Fleisch ist wie Gras", alles, was nicht
aus ihm ist, sinkt im Versagen zu' Boden, Aber sein „Wort"
bleibt in Ewigkeit und die auf ihn harren, kriegen neue Kraft,
daß sie auffahren mit Flügeln wie Adler.

Wir stehen an dem Orte, wo wir vorläufig nicht weiter
kommen. Wir pochen an die Pforte. Wir harren in Nacht und
Dunkel, „wie Wächter auf den Morgen." Aber wir wissen doch, was
wir zu tun haben: eben dieses Anpochen ist unfere Aufgabe. Wir
sind klar geworden über den Sinn der uns drückenden Probleme,
über die Ursachen der Not. Wir sind vorgedrungen bis zn dem
großen Durchbruch. Hier ist nun unser Kampf. Hier müssen wir
Alle, die wir vorwärts wollen, uns sammeln und jeder auf seine
Weise Arbeit tuu; hier ist schon im Kampf unser Friede. Aus
Streit und Not, aus Sintflut, Weltgericht und Weltuntergang
ertönt mit nie dagewesener Gewalt der Ruf: „Näher, o Gott, zu Dir,
näher, o Gott, 'zu Dir." L. Ragaz,

Katholizismus uns Protestantismus.

»Deformation ist immer Zusammenbruch. Reformation heißt
>H das Ding, das uns das Doppelsein alles Lebens- und Welt-
^ X geschehens erst erlebbar und damit verstehbar macht, indem sie

uns selbst teilhaftig dieses Doppelgeschehens zeigt. Sie führt es in
unsere Empfindungsmelt ein.

So mnßte die Welt zerbrechen in zwei Welten. Die
Reformation kann nicht anders; es ist ihr Wesen allorts das Doppel zu
zeigen.



— 29 —

Man rühmte die Einheit der Welt; und so mußten diese

gewaltigen Steinhauer kommen, und diese mit wuchtiger Faust
zerschlagen; denn sie spürten es: die Einheit führt totsicher zum Tode,
die Einheit des Zwanges; Zwang ist Lüge (denn die Lüge kann die

Weitherzigkeit nicht ertragen), Heuchelei, Vergewaltigung des Lebens,
ist darum Tod. Die Kette läßt sich lückenlos in lebendiger Logik
nachweisen.

Und so kam die Reformation, mußte kommen, wenn die Welt
leben und werden wollte, und zerbrach die Einheit, denn Leben ist
Vielgestaltigkeit von der primitivsten Naturäußerung an, bis zur
vollkommensten Geistestat. Reformation ist Prinzip, prinzipielles
Geschehen, das wird fich uns später in anderm Zusammenhang nochmals
aufdrängen.

Die Welt zerbrach. Das ist die große Trauer der katholischen
Kirche, und auch die unsrige; denn es ist doch etwas merkwürdiges
nm die Einheit, fast etwas mystisch-heiliges, das sich in unserm
Empfindungsleben bald bewußter, bald weniger bewußt kundtut. Und
solche Empsindungskomplexe dürfen nicht leichter Hand abgetan, solch
feine Klänge nicht brutal übertost werden. Es ist etwas mit ihnen,
sonst wären sie nicht da. Sie sind Widerstände im Alltagsfluß, nicht
alltägliche Widerstände des Urgrundes, die aufragen, daß wir sie

streifen müssen, sie umspühlen mit unserm Sinnen und Fragen; sie

sind da, damit es uns nicht leicht werde, denn Oberflächentum ist
Tod. Der Leichtsinn tut diese Widerstände wohl ab, aber die Tiefe
weiß, daß sie und ihr ganzes Leben verankert sind in ihnen, daß es

diese leisen und doch harten Empfindungen sind, darauf am Ende
unser ganzes Sein und damit die ganze Welt gründet. Wahrheit
oder Lüge! Dazu ruft es uns auf.

Die ganze auf die Reformation folgende Geschichte ist ein
Kampf wegen des Weltenabgrundes, der stch damals krachend anf-
getan hatte. Jeder kämpfte von seinem Boden aus, wie es ging. Es
waren Kämpfe, wie ste nur die Leidenschaft der Wahrheit, das „Wahr
oder Falsch" hervorstoßen kann. So kämpft man nicht um
Nebensächlichkeiten, fo kämpfen allein Prinzipien, und der letzte Grund aller
Prinzipienscheidung ist das „Wahr oder Falsch", Wahrheit oder Lüge,
Leben oder Tod; und alles das ift nichts anderes als der Kampf
zwischen Gut und Böse. Darin ist die innerste Einheit alles Kampfes
festgelegt. Wieder dieses merkwürdige Wort: Einheit! Es fcheint doch
etwas zu fein mit ihm, trotz allem Doppel. Aller Kampf ist im
Grunde der Kampf zwischen Gut und Böse; alle Kämpfe der Welt
lassen sich im Grunde darauf zurückführen, alle Leidenschaft; darum
d i e Leidenschaft. Es ist alles Leidenschaft um das Leben, Leidenschaft
gegen den Tod; ,auch der heutige Krieg, auch das noch fo kleine, noch
so „unschuldig" eifernde Streitchen im Haushalt, auf der Straße.

Die Protestanten kämpften, wir können vielleicht bester fugen,
litten, — denn Leid ist auch Kampf, höchster Kampf, den wir kennen;



30 —

das müssen wir besonders in unserer Zeit gründlich verstehen lernen,
denn davon wird das Heil der ganzen Weltzukunft abhängen, — die

Protestanten litten für die Wahrheit; und die Katholiken waren
eben so sehr überzeugt, daß für die Wahrheit Folter, Autodafes und
Unmenschlichkeiten nötig feien. Beide kämpften für die Wahrheit, die
einen leidend, die andern streitend, wobei aber, um die Lebendigkeit
alles Geschehens, das Niemals Tvtseinkvnnen der Welt zu erweisen,
die Rollen sich im Laufe der Geschichte hie nnd da anders verteilten.
Manchmal waren auch die Protestanten die Streitenden und die
Andern die Leidenden. Diese Beobachtung führt uns wieder zu einer
Einheit empor, eben gerade die Möglichkeit dieser RvUenverschiebnng,
und wenn wir diese Einheit näher untersuchen, so entdecken wir, daß
sie dieselbe ist, um die sich die beiden Parteien stritten, daß es die

Wahrheit gerade selber ist, die die Rollen heilte sv, morgen entgegengesetzt

verteilte. Denn es gibt nur eine Wahrheit, aber lebendig-
mannigfaltige Wege zu ihr und gerade damit bezeugt sie, daß sie

Wahrheit ist. Sie darf sich den Luxus der Weitherzigkeit erlauben,
der Vielwegigkeit (vur-loi grutiu,), weil sie weiß, daß alles in ihr, ja
sie selbst mit sich in sich selber ruht. Die Lüge knun nicht so sein;
alles, was geschieht, ist für sie Existenzfrage. Darum ist sie frech,
aber nicht weitherzig, und beweist mit ihrer Frechheit gerade ihre
Aengstlichkeit, ihren Argwohn, der über alles scheeläugig wache» mnß.

Kampf »m die Wahrheit ist es auch hellte, der nns aufruft, ja,
wenn nicht alle Zeichen trügen, zu einem letzten Kampfe ruft. Ist es
der Entscheidlmgskampf zwischen Katholizismus und Protestantismus,
der in der heutigen Weltkrise nur sein symbolisches Vorbild erhält?
Letzte Eutscheidungen fallen, und darum überall die uuter alles
herabsinkende Grausamkeit und Entmenschung. Letzte Entscheidungen sind
immer grausam, denn es geht um die Wahrheit, lim die nackten
Prinzipien, die einander gegenüber treten als Menschen verkleidet, die

Wahrheit wollen, nichts anderes als das, nnd sollte es der Tod sein!
Sind die heutigen Kriegskämpfe nicht Schlachten, die am Aeußern
kundtun, ivas am Innern geschieht oder geschehen will? Und was ist
das Innerste, der innerste Kampf, nicht das, um deswillen sich

Protestanten und Katholiken bekämpfen? Gibt es ärgere Kämpfe, als
diese Geisteskämpfe? Nein, ich glaube, sie schöpfen den Grund aus! —

Das Unwetter zieht heran, etwas Finsteres, Höllisches, ivie es
die Alten in das Wort Antichrist faßten! Gvtt vder Antichrist! Das
ist heute d i e Lvsung, die Jahrhunderte lang nicht gehört wurde, oder
nicht so deutlich grollend gehört wurde, die aber immer wieder
aufbricht, ivenn die Zeit erfüllet ist. Sie ist die Losung aller wahrhaft
großen Zeiten; sie ist der Kampf, mögen die Kämpfe äußerlich
aussehen wie sie ivollen, mögen sie politische vder wirtschaftliche oder
irgend andere Sturmfluten vortäuschen. Und immer in den großen
Zeiten treten sie als die Prinzipien aus, kahl, hart, ivie sie sind, als
die tiefsten, allerletzten Gründe, als religiöser Kumps. Und daß das,



— 31 -
was wir Religivn nennen, der letzte Weltgrnnd ist, bezeugt die
Tatsache, dasz svviele ihr Letztes dasür hergeben und mit solcher Zähigkeit.
Weder Politik noch wissenschaftliche vder wirtschaftliche Dinge weisen
svviele Märtyrer auf wie das „Religiöse". Wofür man am meisten
zahlt, das ist am meisten wert! Ja, Ivo Politik, Wirtschaft oder
Wissenschaft Märtyrer haben, sind es religiose Märtyrer; denn jenen
Geopferten war ihre Ueberzeugung heilig, war sie der Inbegriff der

Wahrheit, war es Religion, ihr Innerstes, Heiligstes. Wieder ein

Beweis, wie die ganze Welt, das peripherste Geschehen vvn religiösen
Kräften, vom Zentrum aus durchwallt ivird und nicht anders sein
kann als zentral, anch wenn es Oberflächenbewegung reinster Art
vvrtäuscht!

Darum dürfen wir Refvrmation feiern in unserer Zeit. Wir
sind nach vier Jahrhunderten die nächstverwandte Zeit der Reformation.

Die Prinzipien treten wieder auf als Zeichen der Zeit. Eine
andere Rechtfertigung der Reformationsfeier ist meines Erachtens. ein
Nichts. Prinzipiengeist ift heute wie zur Zeit Mose, der Propheten,
Christi, der Reformatoren. Zeitlich gewaltig getrennt, stnd sie innerlich

Einheit; Kraft von der Kraft, die zeitlos ist, Begeisterung von
der Begeisterung, die Welten rollt, aber selber ewig dieselbe bleibt.

Wie sollen wir nun heute kämpfen? Ja, müssen wir kämpfen?
So gewiß, uls wir leben!

II.
Reformation ist Zusammenbruch, Doppeldeutung der Welt. Sie

ist doppelsichtig, wie alles Geschehen. Aber darum ist sie auch Aufbau.

Denn aufs Aufbauen kommt es an, aufs Positive kommt es

im Kampf immer und immer wieder an, in allem Geschehen. Das
bezeugt uns auch der Zusammenbruch deutlich; denn Zusammenbrechen,
Negation, ist, wo überall es sich auch zeigt, an und für fich sinnlos,
geschehe es in der Welt oder im Leben des Einzelnen. Nur Position
ist Sinn, ist das, worauf alles menschliche Lebensempfinden eingestellt
ist, ist Zweck, der erst allem Dasein Grund gibt, Kraft, Mut, Fülle,
Leben. Negation, Sinnlosigkeit ist Tod schon am Anfang, negiert das
Dasein, bevor es da ist.

Aufbauen ist alles! Darin liegt aller Sinn, aller Geist der Welt.
Kampf ist Aufbau; Reformation ist Aufbau mitten im Zusammenbruch.

Und wie sollen wir nun kämpfen?
Mit Haß, Leidenschaft, wie sie uns die blutigen Marterwerkzeuge

der spanischen Inquisition z. B. symbolisieren? Wir spüren es als
Menschen: Niemals so! Jenes war untermenschlich. Die katholische
Kirche mag so kämpfen; sie zeigt damit, wie ihr Wesen an alles Aeußere
gebunden ist, wie ihr Grunddasein Materialität ist.

Nicht mit Waffen, nicht mit Haß, der nichts anderes ist als
sublime Materialität, also auch Waffe! Wir wollen protestantisch



— 32 —

kämpfen; und was heißt das nun? Da drängt sich uns wieder jenes
Prinzipiengeschehen auf, wie wir's am Anfang bezeugten. Jn der
Art und Weise des Kampfes der beiden Parteien zeigt sich ihr Prinzip.

Katholizismus — wohlverstanden, ich sage nicht Katholiken! —
ist Aeußerlichkeit, formales Prinzip. Ja, alles Aeußerliche ist katholisch,

mag es daneben auch protestantisch heißen. Aber aus den Namen
kommt's nicht an, das Sein entscheidet. Also: Alles Aeußerliche, was
zu Aeußerlichkeiten greift, um sich in der Aeußerlichkeit durchzusetzen,
ist katholisch, naturhaft, vergänglich. Alles Protestantische aber ist
geistig-innerlich, materiales Prinzip, ist Glaube, der der Aeußerlichkeit
nicht bedars. Glaube! Verstehen wir nun, warum es das Schlagwort
jeder Reformation sein muß? Glaube allein ist Geist; ja das Wesen
des Geistes ist Glaube, nicht Schauen, Glaube ist „protestantisch" und
das Vorrecht des Geistes, des Protestanten ist es, mit Geisteswaffen
zu kämpfen. Verstehen wir nun auch, warum der Kampf der
Protestanten Leid ist? Ja, warum überhaupt gerade der höchste, schärfste,
entscheidende Kampf Leid sein muß? Daß überhaupt ein anderer,
noch fo agressiver Kampf kein Kampf ist, weil er nicht höher führt,
nicht wahrhaft vorwärts? Daß es sich im Waffenkampf nur um
Scheinkampf handelt, um tragische Kinderpvssen, possenhaft in ihrem
Eifer und Nichtigkeitsernst, tragisch in ihrem Verbluten um ein Nichts,
um einen Wahn. „Wer das Schwert nimmt, soll durchs Schwert
umkommen."

Geisteskampf äußert fich stets als Leid! Und darum gingen die

Protestanten z. B. in Spanien unter. Es war ein Kampf mit
ungleichen Waffen. Die Einen kämpften mit dem Geist; die Andern mit
der Materie, Und das Siegesfeld der Materie ist schon von Augustin
als die «ivirn8 KujnL rnuncli') erkannt worden. Aber es war auch
ein Kampf mit ungleichem Erfolg, Das zeigt uns der Glaube. Jn
dem Maße, wie in dieser Welt die Materie siegte, wird in der ewigen
Ueberwelt, der einzig Wert behaltenden Welt, der Geist siegen. Dies
lehrt uns wieder die Reformation. Ohne die leidenden Spanier,
Hugenotten, Salzburger wären wir Protestanten heute unmöglich.
Ihr Leid und Tod gab uns Leben; das ist mein Glaube! Diese
Waffen haben uns gerettet. Leid ist höchste Aktualität,; Leid ist die
Waffe, derer sich der Geist bedient, seine Schlachten zu schlagen; und
er schlägt sie gewaltiger als alle Waffen der Welt. Warum kaun das
Volk der Juden nicht sterben? Weil es soviel leiden mußte. Sein
Leid ist der Segen, der Israel heute noch und immer in allen
Stürmen bewahrt und bewahren wird, wie eine unsichtbare Vaterhand,
die segnend das Kind fein Leben lang überschattet.

Die materiellen Waffen vernichten im Grund sich selber, indem
sie dem Angegriffenen Gelegenheit zum Leid geben, also zur Erhöhung
der geistigen Macht.

Das Reich dieser Welt.



— 33 —

Katholizismus, im oben angedeuteten weiten Sinne gefaßt, ist
Aeußerlichkeit, formales Prinzip. Die Naturstufe bedarf der äußern
Form. Es ist ihr wichtig, daß ihr Leben sich in der Aeußerlichkeit in
der Form formvollendet zeige. Aber die Form ist etwas
zeitlichbedingtes, daher starr. Unter ihrem Panzer muß das Leben nach
und nach ersticken.

Die Geistesstufe ist das Materiale, das Wichtige. Leben nur
Leben! Und dem feinen, innerlichen Auge zeigt sich das Leben

deswegen vollkommen, weil es Inhalt und Form zugleich ist. Beide sind
untrennbar. Der Inhalt ist formvollendet durch sich selbst. Es ist
damit eine Einheit geschaffen, wie sie nur dem Geist möglich ist, ein
Eins-erkennen und nicht ein peinliches Begriffs- und Dingunterscheiden,
wie es der Sphäre des naturhaften Verstandes eigen ist. Verstand
ist das Aeußerliche, das Absondernde, Trennende, Rubrizierende; Geist
ist das Eine, frohe Allwallende, und darum gerechte innere Erfasfen.
Verstand ist Form zur Form gehörend und mit der Form fallend.
Geist ist Inhalt, der Inhalt, ist Ewigkeit. Verstand ist
Unterscheidungssucht und darin Großmannswut. Geist ist innig vereinendes,
ist Liebe.

Und so ist das Leben frei und groß. Mit einer Jnhaltsver-
schiebung ist die Formveränderung bedingt. Ja Jnhaltsverschiebung
und Formveränderung ist dasselbe und geschieht in lebendigem Wallen
und Durchdringen mühelos von felber. Es ist nichts mehr starr.

M!') Form ist Inhalt und Inhalt Form. Es ist ein Sich-
selbst-durchwirken.

Die Naturstufe erliegt fast immer der Form. Sie ist fozusagen
der Antichrist, der sich hypostasiert, zu einem Gott macht, und damit
aus einem Diener des Inhalts zu seinem Feind und Bekämpfer sich

aufwirft. Diesen Weg ist die offizielle katholische Kirche gegangen.
Daher die dämonische Leidenschaft, die nichts anderes ist, als die

Leidenschaft der Form gegen allen Inhalt, die Leidenschaft dieses

Außengottes gegen den Jnnengott der Protestanten. Das Formale,
das Aeußerliche ist die Domäne des Dämonischen. Es lenkt von dem

Einen, Innern, was Not ist, auf das Aeußere, Viele ab und macht
den Menschen von diesem Aeußern abhängig; und Abhängigkeit von
außen ist naturhaft; so führt es ganz in die Aeußerlichkeit, in die

Sinnlichkeit. Und so verstehen wir, warum die katholische Kirche so

am Aesthetischen hängt und ihre Religion fo und so oft purer Aesthe-

tizismus ist. Die Form, die ursprünglich kein Alleinrecht hatte, raubte
Licht von der Glorie des Inhaltes, und warf sich damit gegen den

Inhalt auf. Und darum ist die Form fo dämonisch-zäh; ste lebt von
der Ewigkeit. Aber es ist Wesen der Ewigkeit, Alleinherrscherin zu
bleiben, und das Erlebnis dieses Wesens ist unser Glaube, die Form
muß sterben letzten Endes, damit der Inhalt alles in allem sei.

') Alles fließt.



— 34 —

Wie bekämpfen wir nun die katholische Kirche? Daß wir über
ihre Lehren, über ihren Verstandestod über alle Form hinweg gerade
das suchen, was sie felber auch sucht, und was ihr trotz allem Tod
an ihren Gliedern doch Ewigkeitsgehalt verleiht, wie er eben allem
Seienden verliehen ist, als Erbe des Ewigen, wenn es sich auch im
Laufe der Zeit viel vergängliches Ordensspielzeug umgehängt hat.
Wir bekämpfen die katholische Kirche so, daß wir das suchen, was
viele Tausende ihrer Brüder suchten und auch fanden, auch wenn die

große Geschichte — sie, die nur immer vvn dem äußerlichen Großen
zu prahlen weiß, von Autodafss, Konzilien, Bann und Tod — nichts
von diefen vielen Tausend Unbekannten weiß.

Der Katholik ist Mensch; das ist so gut seine Rettung, wie
es auch die unsrige ist. Darum kann er auch froMm fein, echt fromm,
glaubensfromm trotz aller Werke und allem Gotteshandel. Seine echte

Frömmigkeit zeigt fich im innersten Kern stets als echt protestantisch,
das habe ich immer wieder beobachten können. Echte Frömmigkeit,
werde sie von Protestanten oder Katholiken geübt, ist Eins, trägt nur
ein Gesicht, das der Wahrheit; und so zeigt sie sich immer, wie die
tiefsten Menschen sie erleben. Sie kann gar nicht anders als sich

selbst treu bleiben. Sie zeigt sich immer als Gnade, als das
Geborgensein und deshalb sich überschwenglich freuen in Gottes Schoß!
Gott ist alles; er tut alles, das ist des Menschen heiligste Freude.
Unser Tun ist nichts; unsere Werke sind eitel. So empfindet auch
der Katholik und freut sich seines Gottes. Denn nur Gnade ist
Freude; niemals das noch so stolze Tun! Es ist immer Qual dabei,
Unzufriedenheit, wie ein verborgenes Schlänglein, das ewig züngelt;
Unvollkommenheit; nur Gott kann vollkommen geben und erfüllen.

So empfindet die echte katholische Frömmigkeit protestantisch.
Umgekehrt wie auch wir bei Protestanten echtesten Katholizismus
leider fo oft antreffen können, sobald Amt und Lehre das Andere
überwuchern.

Und was ist nun dieses „Andere" Es ist eben der Mensch,
es ist das Leben, die Seele, die Ewigkeit. Es ist überall das Gegenteil

von Tier, Tod, Körper, Zeit. Es ist die Innerlichkeit, das was
die Reformation zum Ausbruch gebracht hat, ja weswegen Reformation

gerade aufgebrochen ist, denn Reformation ist Innerlichkeit.
Darum waren wir so hilflos in äußern Gebärden die Reformation zu
feiern. Unsere Hilflosigkeit war gerade unsere Stärke, das Zeichen
unserer Macht, die fowohl kämpfend-negierend, als aufbauend innerlich

ist. Reformation ist Aufbruch der Innerlichkeit über das Aeußere,
Aufbruch der Seele über den Körper und seine bedingte Welt;
Aufbruch des Lebens über den Tod, des Geistes über die Materie, des
Menschen über das Amt, und das Amt ist Ding, naturhaft, also
Materie. Darum fanden wir keine äußerlichen Gebärden, denn sie

versagen dem Innerlichen gegenüber; und es ist recht so. Sie sind
dem Aeußern gerade gut genug, sich felbst und ihm genug.



— 35 —

Aber w i r wollen Reformierte sein, Protestanten, also Jnnerlichkeits-
menschen. Uud was ist nun das? Wir wollen göttlich werden, kurz
gesagt (Matth. 5,48), denn alle diese Ausdrücke und Namen sind nur
andere Worte für das Eine: Gott, wie überhaupt alle unsere
Ausdrucksformen, Worte und Taten nichts anderes zum Ausdruck bringen
möchten, als das Eine: die Unendlichkeit; und darum mühen sie sich,

stammeln und stümpern immer wieder in solch unendlicher
Mannigfaltigkeit, ob's ihnen vielleicht doch einmal gelinge das Geheimnis der
Tiefe auszuschöpfen. Aber erst Gottes eigene Offenbarung wird
Vollkommenheit fein.

Wir wollen Gottes werden, d. h. von Gott erfüllt, denn Er
muß uns füllen; das lehrten die Reformationen immer wieder, das
erlebt die Menfchenseele, sie das Urding, das Urempstnden alles
Geschehens, wenn sie echt und groß ift, stets wieder als neue Offenbarung.
Und wenn wir göttlich sind, dann sind wir auch menschlich (das
Geheimnis Jesu Christi), diesmal das Wort gefaßt als Gegensatz zu
tierisch, ein Gegenfatz wie er uns sich zeigt etwa zwischen Geist und
Materie!

Der Mensch wird letzten Endes doch siegen, trotz Priesterneid
und Gesetzeslügen, der Mensch, der allein echter Priester ist. Das ist
unser göttliche Menfchenglaube.

Das ist nun die Position, die jeder echte Kampf wirken muß.
Es ift die UrPosition alles Geschehens, wie sie uns alle andern
Kampfespositionen nur symbolisieren. Mensch-werden, das ist das Ziel, in
dem Protestanten und sogenannte Katholiken eins sind. Und diefes
Ziel wird erlitten! Wir wollen nicht mit katholischen Waffen kämpfen,
d. h. mit Zwang, Verleumdung, Haß, Kleirckrämerei! Das ist
überhaupt kein Kampf Alle echte Ueberwindung kann nur von innen heraus
geschehen; und so kann die katholische Kirche nnr von innen heraus
überwunden werden. Wir müffen nicht sorgen. Sobald das Leben
erwacht, zerbrechen die Formen; das zeigt uns wieder die Reformation;
das zeigt uns auch das Leben des Einzelnen. Sollte es bei der
katholischen Kirche anders sein? Sie spielt sich zwar als die große
Ausnahme, als die uus, sg,u«tu auf. Sie ist es auch wie alles andere
ebenfalls, soweit dieser Anspruch jeweils auf den Mensch-Gottesinhalt
geht. Das Außengebäude aber wird seiner Ausnahmestellung
entsprechend einen umso größeren Fall erleben.

Menschwerdung in konzentrierter Kraftspannung; das ist das
Eine, das Not tut! Nach innen; keine Außenreaktion. Ruhe ist höchste

Bewegung! Im Innerlich-fein wird die Position geschaffen, die der
Welt allein hilft, weil sie Selbstgegründet-sein ist, Selbst-Ewigkeit,
nicht wie die Welt nnr Zeit.

Wir werden vielleicht diefe Welt nicht erobern, weil wir uns
zu sehr in ihr Wefen verstricken würden. Es klingen da aus der
ersten Christenzeit merkwürdige Klänge herüber, von der Allgewalt
des Antichristen, der am Ende der Tage die Welt beherrschen wird;



— 36 —

aber eben nur die Welt, die Materie. Es ballt sich ein Finsteres
zusammen, ein gräßlicher Sieg; er wird vielleicht die Welt hohnlachend
einstecken und eine Schreckensherrschaft der Materie bringen, einen
Sieg des Formalen, Katholischen. Umso mehr müssen wir unsere
Pflicht tun, wir Protestanten auf den Inhalt dringen! Unsere Arbeit
ist nicht verloren, denn sie ist Ewigkeit. Ja, je treuer wir sind, umso
schneller wird es dem Ewigen gelingen zu nahen als das Eine,
Letzte! Es sind da wunderbare Jnnenbeziehungen zwischen unserer
Treue und der ewigen Treue, Beziehung, die, je treuer wir sie knüpfen,
um so schneller dem Echten zum Triumph verhelfen. Materiensieg in der
Materienwelt. Wer weiß! Aber dann wird das kommen, welches
das All verändern wird, auch diese Welt eingeschlossen, und jenes
ist das Ewige, das Einzig werte.

So tönt aus der Antichristdiffonanz bereits die Emigkeitsharmonie
heraus. Gott läßt das Aeußerliche, Formale auf einen Punkt sich

zusammenziehen, gewährt ihm höchste Gewalt, und gibt es darin
zugleich der Selbstvernichtung preis. Auf einen schrecklichen Tag
wird es sich selber richten. Das Böse läßt sich nicht in Gutes
verwandeln, was der Mensch so oft gutmütig-bemäntelnd glaubt tun zu
können. Dem Bösen bleibt nur der Ausweg des Todes, weil sein innerstes
Wesen von jeher Tod war, Selbstzerfleischung, Auflösung ins Nichts,
dem Ende aller Lüge. (Bekommt da nicht das ^ «^) der Neuplatoniker
eine eigenartige Beleuchtung?)

Die Ewigkeit mird protestantisch sein, ja nicht protestantisch als
Farbe oder gar Streitbanner, sondern protestantisch als menschlichgöttliches

Prinzip. Da wird kein Verstand, keine Lehre mehr
Unmenschlichkeiten gebären; da ist alles Seele, und Seele ist Liebe und
Liebe ist Meusch-Gottestum, und das ist Einheit.

Damit kehren wir zum Anfang zurück. Das Weltgeschehen
ist dennoch Einheit. Diese Wahrheit symbolisiert uns die katholische
Kirche. Einheit mie es unser Seelenempfinden verrät, Einheit des
Lebens und nicht des Todes. Aber diese Einheit ist nichts
äußerlichmechanisches, begrifflich-faßbares; sie dokumentiert sich im Willen
Gottes. Bevor Einheit werden kann, muß offenbare Zweiheit sein,
so wie unsere Welt einmal ist. Erst aus dem Doppel und seiner
Ueberwindung kann echte, dauerhaste Einheit werden, höhere, höchste
Einheit. Es muß sauberer Grund sein, worauf sich ein Gebäude für
die Ewigkeit aufbauen soll.

Diese Einheit ist Leben, darum Freiheit, darum unendlich
vielgestaltig wie die göttliche Fülle. Diese Wahrheit symbolisiert uns die

prvtestantische Kirche. Zu dieser vielgestaltigen Einheit streben beide

empor, d. h. nicht die Kirchen, nein die Menschen; das ist ihr einiger
Sinn, ihr einiges Ziel, das zugleich ihr einiger Anfang war.

') Nicht-Seiendes.



— 37 -
Mensch, das ist nun aber auch die Basis, worauf sich

Protestanten und Katholiken brüderlich finden können und werden. Wir
bekämpfen und verurteilen somit den Katholizismus nicht in Bausch
und Bogen; sondern nur seinem Formalen, seinem „Menschen"gehänge
gilt unser Kampf. Seinen menschlichen Inhalt bauen wir mit auf.
Mensch ist nicht Lehre, nicht Amt, nicht Verbandestod, Mensch ist
Leben, das Verbindende, Göttliche, das keine andern Schranken kennt,
als die Unendlichkeit. Lehre, Amt ist das hindernde, trennende
Menschenwerk. — Kampf nach innen, nicht nach außen. Im Kampf
nach innen, kämpfen wir anch um das Aeußere; und zum Ende:
Frieden nach innen, dann schweigt anch aller Kampf draußen, denn
dieser ist nur das äußere Wellenspiel des innersten Wogenschlages.

Leben nur Leben! Niemals Raum geben dem Tod, der als
Haß, Kleinlichkeit, Bosheit, Leidenschaft maskiert uns naht und uns
zum wilden Tanz fortwirbeln will. Wie der alte Tragöde sagt, das
Wort jeder echten Katharsis:') „Nicht mitzuhassen, mitznlieben bin ich
da". Wir Menschen sind zu sehr in Gefahr, auch wenn wir meinen

ganz nur für die Wahrheit zu kämpfen, von der Begeisterung unseres
„Ichs" berauscht ins Triebrad der Vernichtung, der alles Selbstsein
anheimfällt, hineingerissen zu werden. Es ist schon genug Negation
an unserm positiven Lebenswerk, daß wir nicht nvch mit äußern
Kampfmitteln die Position noch mehr der Negation aussetzen wvllen.

Position in die Welt hineintrotzen Das ist" nnsere
Lebensaufgabe! Das einzig Bleibende, das wir tun dürfen, ist die Tat
unseres Lebens, das Selbstwerden im höchsten Sinne; aber die wollen
wir ganz tun. Das übrige tut Gvtt. Das lehrt uns die Reformation
auch wieder. Machen wir die Welt, die wir darstellen, und die ein
Teil der großen Welt ist, zur Position; in diesem Maße ist es uns
auch geschenkt die Welt zu verändern.

Position wirkt durch sich selbst, ohne dem Fluch des äußern
Kampfverstrickens verfallen zu müssen. Inhalt steht und wirkt durch
sich felbst, alles Aeußere, Formale entkräftigend. Position ist konzen-
triertester Kampf, rein durch ihr Dasein, in einer Welt, in der soviel
Negatives ist. Indem wir das Innere stählen, entkräftigen wir das
Aeußerliche. Stärkung des Innern ist der einzige Kampf gegen die

katholische Kirche. Je mehr wir göttlich-inhaltlich werden, umso mehr
entziehen wir dem Dämonisch-Formalen die Kraft. Wir erkämpfen
zurück, was die Form dem Inhalt einst geraubt hat. Wir machen
den formalen Prozeß rückgängig, indem wir ihn zum Ausgangspunkt
zurück erkämpfen; und fo helfen wir auch dem wahrhaft Seienden des

frommen Katholiken aus dem Panzer der Form heraus; ja wir unterstützen

nur sein Streben, das auch ihm als Mensch innewohnt.
Position ist alles, sie ist Kraft und nicht atomistische Zersplitterung

an Außenmächte. Persönlich-konzentrische Kraft ist alles, ist Sieg, ist

Reinigung.



— 3» —

Gott, Gott nur Gott, nicht sogenannte Eigenschaften Gottes, die die

Theorien schufen mit ihrer engen Gehässigkeit. Ach, wie ist das
menschliche Hirn so mit Grenzpfählen umzäumt, daß es auch der
lebendigen, ewigen Unendlichkeit folche abgeteilte Grenzen ankränkelt.
Gott hat keine Eigenschaften, denn diese sind nichts anderes als naturhafte

Atomisierung eines geistigen Ganzen. Die Persönlichkeit, das
Ganze, das wir kennen, eben darin unser Gottes Ebenbild, „besteht"
nicht aus Eigenschaften; sie „besteht" aus sich selbst: ein Volles,
Lebendiges ohne Grenzpfähle, die nur in der Enge der Materie zu
treffen sind. So ist Gott ein Ganzes. Im einzelnen das Ganze, im
Ganzen das Einzelne, unabgetrennt eins im andern.

So müssen wir werden: Menschen unabgetrennt; eins in dem
Leben, das uns alle trägt und doch jeden wieder eigenartig anders.
Unser Leben will nichts anderes sein als ein Spiegel des Unendlichen,
das Ganze im Einzelnen, und zugleich das Einzelne als zum Ganzen
unbedingt gehörend. Und so will die Welt ein Ganzes werden, wie
sie es auch ist ihrem Wesen nach. Jn einer höheren Einheit, die

alle erreichen können (demokratisch, wie alles echte Große), werden
wir uns, wiederfinden, wenn das naturhaft-gebundene von uns fällt.
Wir müssen keine Sorge haben, die Weltgeschichte beginnt erst nach
der Weltgeschichte. Wir leben im Präludium, das allerdings zum
Weltgeschehen schon gehört, vorklingend, einleitend. Aber das Größte
kommt erst und das tut Gott.

Was sorgen wir? Die Ewigkeit ist lang; sie ist die Unendlichkeit,
die Wahrheit all dessen, was hier nicht werden konnte und doch einmal
werden muß aus innerster Notwendigkeit heraus. Jn diesem Glauben
siegen wir! Er trägt zum Sieg, weil er zugleich der Sieg felber ist,
zu dem er hinführt. Er ist Wollen und Vollbringen, d. h.
Vollkommenheit, Ewigkeit, und darum Notwendigkeit.

So ist Reformationsfeier niemals ein fcheelsüchtiges, auf
Andersgläubige gehässig-schielendes Unding; sie ist Glaube, der nur grad
ausschaut fern zum Horizont der Zukunft, wo sich alle Linien und
Richtungen vereinen in einem Ziel: Gott! Arthur Pfenninge.

ver Schmied.

Im Traume ward mir große Traurigkeit:
Es stand vor mir ein ries'ger, finst'rer Schmied,
Jn dessen Augen lag ein falscher Schein,
Und auf den Lippen grinste kalter Hohn,
Die Zunge war gespalten, fahl die Stirn.
Mit eh'rnem Hammer schlug er wuchtig auf:
Bei jedem Schlag erscholl ein Teufelslachen,
Und murmelnd fprach mit einem Dämon er. —


	Katholizismus und Protestantismus

