
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 12 (1918)

Heft: 1

Artikel: Neue Wege. X., Die Religiös-Sozialen - ein Versuch ; XI., Dem
Durchbruch entgegen

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134301

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 6 —

Was ivird die Welt sv himmelmeeresweit?
O wvgenrollend Licht der Ewigkeit!

Du neigst das Haupt,
Verstummest, Seher? Jedes Wvrt wird Leid!
Sie naht, sie naht in strahlendem Gewände!
O Herrin, Königin, o Gvtteszeit!
Aufjauchzend dvnnern alle Weltenlande
Das AU ertost mit mächtigem Gebraus
Und alle, alle Lieder rauschen aus
Jn deiner Liebe, die den Sieg uns gab!

Arthur Pfenninger,

Neue Aege.

X. Me «ellglös-Sszialen — ein versuch.

iRie Stellung, die in diesen Aufsätzen entwickelt worden ist, deckt sich

» wenigstens in einigen wichtigen Punkten, vor allem in Bezug
auf das Verhältnis zur Kirche uud zur Sozialdemokratie, mit

derjenigen, die die Gruppe der sogenannten Religiös-Sozialen
eingenommen hat. Zwar soll bei dieser Gelegenheit ausdrücklich
hervorgehoben werden, was bisher immer stillschweigend vorausgesetzt wurde,
daß der Verfasser durchaus nur in seinem eigenen Namen schreibt nnd
Niemanden auf seine Gedanken festlegen möchte; aber er weiß doch,
daß diese in ihren allgemeinen Umrissen das Bekenntnis eines großen
Kreises sind. Dieser reicht allerdings wieder über den mit dem Namen
„Religiös-Sozial" belegten weit hinaus. Die in Frage stehende Denkweise

besitzt in der ganzen Christenheit überall in einzelnen Persönlichkeiten

oder ganzen Gruppen ihre Vertreter, hat aber in der Schweiz
eine Konzentration besonderer Art gefunden. Es scheint darum wichtig,
ja notwendig, zum Abschluß von diesem religiös-sozialen Versuch zu
reden. Denn er ist, wie uns scheint, in mancher Hinsicht bedeutsam
und lehrreich.

Freilich steht einer solchen Besprechung der Umstand im Wege,
daß der Verfafser an dieser sogenannten religiös-sozialen Bewegung
selbst starken Anteil genommen hat und man ihm für ihre Beurteilung
nicht die nötige Unbefangenheit zutrauen wird. Aber er will für diese

Besprechung auch gar nicht die berühmte „Objektivität" in Anspruch

') Dieser Aufsatz bildet die natürliche Fortsetzung von „Unser Sozialismus",
ist aber umgestellt worden, weil sich der über die „Erlösung durch die Liebe" besser

für das Weihnachtsheft eignete. Dieses foll aber das letzte Wort sein.



nehmen, svndern gibt sein Urteil, wie alle übrigen Abführungen dieser
Aufsätze, als ein persönliches Bekenntnis, wobei es dann ein Vorzug
sein mag, daß er diese Sache vom ersten Anfang an gründlich mit
durchlebt hat. Im übrigen aber jst er ihr durch alle Kämpfe und
Schmerzen, die ste ihm bereitet, auch wieder so fern gerückt, daß er
in völliger Ruhe, fast wie vvn etwas Fremdem, davon reden kann.

Notwendig aber scheint ihm dieses Reden, weil es zu der Aufräume-
Arbeit gehört, die das Ziel dieser ganzen Aufsatz-Reihe war. Die
gewaltige Krise, worin wir stehen und die aller Wahrscheinlichkeit nach
noch schärfer werden wird, fvrdert eine möglichst tief gehende
Besinnung, eine großgesinnte Analyse des bisherigen Wollens, eine

unbarmherzige Anerkennuug aller begangenen Fehler und durchlebten
Irrtümer. Unsere Losung muß bis auf weiteres sein: „Bereitet dem

Herrn den Weg."
1.

Die religiös-soziale Bewegung ist als eine sehr große und
verheißungsvolle Sache aufgetreten/) Es war, zum Teil aus der Mitte
der Kirche hervorbrechend, eine Reichsgottesbewegung voll der kühnsten
Gedanken und größten Hoffnungen. Sie war getragen von starkem
Glauben und hohem Enthusiasmus. Mitten in der Not und
Armseligkeit eines geistentleerten und von sich selbst abgefallenen Christentums

leuchtete uns eine nene Orientierung in einem neuen Verständnis
Gottes, des Christentums, der Geschichte und Gegenwart auf. Sie
bedeutete allerdings eine bis auf den Grund gehende Kritik des
vorhandenen christlichen Wesens, der Kirche, des Staates, der bürgerlichen
und kirchlichen Gesellschaft, der politischen, sozialen, sittlichen
Ordnungen und Meinungen. Es war ein zerstörender und schaffender
Stnrm, eine Revolution von der allergrößten Tragweite der Gedanken
nnd Absichten. Es lebte in der Bewegnng ein frühlingsfrischer Glaube,
ein jugendstarker Trotz, ein stürmischer Eroberungsdrang, ein Wagemut,
der sich zutraute, mit Gott die ganze Hölle zu zerstören und seinem
Reich auf Erden eine neue Bahn zu schaffen.

Der Name „religiös-sozial" ist, wie es zu gehen pflegt, der

Bewegung fast durch Zufall geworden. Schon die kurzen Andeutungen über
ihren Sinn zeigen, daß er irreführend ist, insofern er den Schein
erregt, als ob es sich bloß um eine neue Art von Sozialismus, etwa
eine besonders radikale Abart des sogenannten christlichen Sozialismus,
oder gar nur um eiueu religiösen Anhang zur Sozialdemokratie handle,
um eine vielleicht durch einen Zusatz von verblaßtem und seines tiefsten
Gehaltes entleertem Christentnm etwas umgefärbte Sozialdemokratie.
Es ivar vielmehr eine Bewegung aus dem Gauzeu fürs Ganze; sie

kam von einer andern Gegend her, als der Svzialismus zu tun pflegt

') Eine Geschichte der Bewegung ist hier nicht beabsichtigt. Wer sich dafür
interessiert, ivird sie am ehesten in dem Buch von Matthieu: „Das Christentum
und die soziale Krise der Gegenwart" finden.



und blickte weit über ihn hinaus zu den allerletzten Hoffnungen der
Menschheit — von Gott her zum Reiche Gottes auf Erden!

Aber eine besondere Bedeutung hatte das Wort „sozial" doch
und ein reiner Zufall war das „Religiös-Sozial" immerhin nicht.
Denn die Bewegung kam nicht fozusagen aus der blauen Luft. Sie
entstand — menschlich gesehen — aus der tiefsten Not der Zeit. Diese

hinwieder kam in der sozialen Not am deutlichsten znm Ausdruck,
auch wenn sie ihrem letzten Wesen nach noch tiefer lag. Die foziale
Not im weitesten und tiessten Sinn wnrde darum die stärkste Triebkraft

der Bewegung. Gvtt und die Not sind ihre Quelle, beide mit
einander verbunden. Auf der einen Seite Gott, der Glaube an ihn,
an feine Verheißung, seine Kraft, seine ganze Welt der Erlösung. Auf
der andern Seite die Not, die soziale zunächst, aber diese nur als
sichtbarste Erscheinungsform einer allgemeineren, auf den Grund der

Seele reichenden Not; eine Ordnung, die das Gegenteil der Gotteswelt

war; eine Welt des Mammons, des Lasters, der Knechtschaft,
der Unmenschlichkeit, der Gottesferne; vor allem auch eine Religion
ohne Gott, das heißt: ohne weltüberwindenden Glauben an Gottes
Wirklichkeit, ohne starke Liebe, begeisternde Hoffnung, tapferen Mut,
ohne Charakter, ohne Salz, bloß ein Anhang und eine Weihe
bestehender weltlicher Ordnungen und damit das schwerste Hemmnis für
die göttliche Wahrheit und der stärkste Bundesgenosse und Schutzherr
alles Unrechtes. Die soziale Not war vor allem auch ein Ausdruck
der religiösen Not. In der sozialen Krise vor allem pochte Gott
an die Tvre einer Welt, die ihn vergessen hatte. Ihre Lösung konnte
nur gefunden werden in einem völligen Erwachen, einer Umkehr von
Grund aus zu Gott und dem Menschen, einer Wiedergeburt der
Gesellschaft aus dem heiligen Geiste, anders gesagt: in einem neuen
Kommen Gottes und Christi, einer neuen Ausgießung des Geistes.

So ging die Bewegung freilich über das, was man gewöhnlich
unter Sozialismus versteht, weit hinaus und schloß doch einen radikalen
„Sozialismus" ein. Sie zielte auf eine noch viel gründlichere
Revolution der Gesellschaft als die Sozialdemokratie. Sie enthielt alles,
was diese an Erlösungswahrheit bot, ging aber zurück zu deren letzten
Voraussetzungen und blickte vorwärts zu ihren letzten Auswirkungen.
Ihr Bekenntnis war nicht bloß der Sozialismus, sondern das Gottesreich

und zwar das ganze! Aber von hier aus war sie, wie dies in
anderm Zusammenhang dargestellt worden ist, imstande, das was in
der Sozialdemokratie an Reich Gottes zum Durchbruch drängte, zu
verstehen. Sie fühlte sich verpflichtet, für ihr verhältnismäßiges Recht
einzutreten. Sie mußte dem Proletariat die Bruderhand entgegenstrecken

und das Bruderherz zeigen. Wenn sie dabei das Leiden auf
sich nehmeir mußte, daß ihre eigenen letzten Ziele verdunkelt wurden,
sv war das etwas von jener Kenvsis und Krypsis'), die nun einmal
zum Weg Christi gehört.

') Entleerung und Verhüllung,



Das war, mit wenigen Strichen angedeutet, der ursprüngliche
Sinn und Geist der Bewegung.

Was hat sie ausgerichtet?
Mau darf wohl, ohne gegen die Demut zu fehlen, sagen: Vieles

und Großes!
Es war ein guter und großer Geist in der Bewegung wirksam,

auch ein, mit dem üblichen Wesen verglichen, reiner Geist! Das
Streben der Männer und Frauen, die sich in dieser Sache zusammen-
fanden, ging ivirklich anf hohe nnd außergewöhnliche Ziele. Es war
etwas Hervisches darin. Sie suchten keinen persönlichen Vorteil,
sondern setzten zum Teil vieles aufs Spiel: Ehre, Beliebtheit, Freundschaft,

ja sogar Beruf und Lebensstellung. Sie handelten gegen das,
was sie hätten vertreten müssen, wenn sie den gewöhnlichen Weg
hätten gehen oder sich selbst dienen wvllen. Sie übten Kritik an der
Kirche, der sie zum Teil als Beamte angehörten. Sie wendeten sich

gegen die Klasse, der sie entstammten und wv sie ihre meisten menschlichen

Beziehnngen hatten. Sie mußten ihr Leben in der Hand tragen.
Dafür wurden sie freilich entfchüdigt durch die neue geistige Gemeinschaft,

die sie fanden. Besonders merkwürdig uud erfreulich war, daß
die Unterschiede der sogenannten kirchlichen Richtungen, die sv lange
das gewesen waren, was die Gemüter erfüllte, für sie überwunden
nnd abgetan waren. Sie waren eben darüber hinausgehoben auf einen

höheren Buden. Noch mehr geschah, fast Wunderbares: auch der
Unterschied der Konfessionen uud Religionen, sogar der zwischen
Religiös nnd Unreligiös versank, Katholiken, Israeliten, „Gvttlose"
wendeten sich der Bewegnng zn und glaubten hier das Wort zu fiuden,
das sie suchten. Nie ist iu diesen Kreisen ein dogmatischer Streit im
üblichen Sinne aufgekommen, fo verschieden sie auch von Hause aus
„theologisch" orientiert waren. Welch eine verheißungsvolle Tatsache!
Die Theologie war verschivunden, wie das Kirchentum und Pfaffentum
und alle die andern Gebilde der religiösen Nacht, vvr dem hellen freien
Licht der Gottesreichswahrheit.

An Bestreitung fehlte es freilich nicht. Sie ivar gröberer vder
feinerer Art, meistens das Erste. Man warf uns, unsere tiefsten
Beweggründe vorkennend, blinde Verherrlichung der Svzialdemvkratie vor.
Man meinte, daß wir durch soziale Umwälzung das Reich Gottes
herbeiführen wollten. Man behauptete, daß wir den Glauben an ein
Jeufeits des Grabes zu Gunsten einer reinen Dieseitsreligion
preisgäben. In sozialdemokratischen Kreisen argwöhnte mau, wir wollteu
die Arbeiterschaft wieder in die Kirche bringen; iu kirchlichen Parteikreisen,

nnser Ziel sei eine ueue kirchliche Partei und kirchliche Macht.
Man schalt uns Schwärmer, Enthusiasten, Utopisten, Politiker,
Propheten, Revolutionäre, Materialisten, Pietätslose. All das war ganz
in der Ordnung und hätte uns nicht hemmen können, im Gegenteil
(nach dem alten Gesetz) der Ausbreitung der Sache dienen müssen.
Die Art und Weise, ivie diese aus kleinen und, man möge uns dies



— 10 —

glauben, wenigstens in den Augen des Schreibenden ganz anspruchslosen

Austrugen heranwuchs und um stch griff, ganz von selbst, ohne
Zutun, war eine ganz unerwartete nnd überwältigende Erfahrung
von der Macht einer im Glauben ergriffenen Wahrheit. Wer hätte
denken können, daß fo kühne und für die Meisten zunächst seltsame
Wahrheiten so rasch Aufnahme und Verständnis finden uud Geister
aller Art erfassen könnten?

Es ift mehr ausgerichtet worden, als die Meisten ahnen. Die
Arbeiterschaft horchte auf. Das war ja ein neuer Ton! Viele, und
zwar gerade von den Wertvollsten, waren bereit, diesen neuen Weg
zu betreten. Es war die Botschaft, ans die sie schon lang gewartet
hatten. Scheinbar fest verrammelte Türen taten sich wunderbar auf.
Eine Wendung stand bevor, ja sie war schon da, wenn nur — doch
wir wollen hier noch fortfahren, von dem zu reden, was erreicht worden
ist, oder unter Umständen erreicht worden wäre. Auch in der bürgerlichen

Welt gab es ein Erwachen. Eine Elite von höchstem Wert löste
sich in allen Kreisen von den bisherigen politischen, sozialen und
religiösen oder antireligiösen Parolen los und betrat eine neue Bahn.
Ein Aufhorchen ging aber noch viel weiter. Auch der heftige Widerspruch

war ein Gewinn, denn er bezeugte die Wirkung der neuen
Gedanken. Die Kirchen nahmen diese zum Teil auf, vielfach freilich
nur, um sie damit zu bekämpfen, aber sie konnten dies doch nur
dadurch, daß sie ihnen wenigstens teilweise recht gaben. Die ganze
Problemstellung des religiösen Denkens wurde anders. Die alten
Richtungskämpse traten fast ganz zurück. An Stelle des Streites über
die Bedeutung der Bibel, das Wunder, die Gottheit Christi, das
Bekenntnis, trat die alte, zentrale, dem Sinn des Christentums allein
entsprechende Frage nach dem Reiche Gottes, nach seinem Wesen, nach
der Art seines Kommens, nach seinem Verhältnis zur Welt. Die
Bewegung beschränkte sich auch nicht auf die Schweiz, sie drang in
die Weite und erregte Aufmerksamkeit, Zustimmung und Widerspruch.
Kurz, es war ein mächtiges Vordringen einer neuen Geisteswelle, es

war eine Revolution, ein Durchbruch von der Religion zum Gottesreich.
Das alles darf aber selbstverständlich nicht so verstanden werden,

als ob es etwa das Werk der Leute gewesen wäre, die sich in der
schweizerischen Bewegung zusammenfanden. Diese selbst war ja ihrerseits

nur die Frucht einer allerwärts aus der Tiefe drängenden
Entwicklung. Wenn die Bewegung diese unerwartete Wirkung hatte, so

war dies bloß ein Zeichen, daß die Menschen, die sich ihr anschlössen,
bei all ihrer Kleinheit und Fehlbarkeit doch von einer mächtigen Welle
der Wahrheit getragen waren.

Trotzdem ist auch dieser Versuch vorläufig gescheitert. Die
religiös-soziale Bewegung hat so gut versagt, wie so viele andern
Bewegungen und Einrichtungen versagt haben. Das ist schließlich eine



— 11 —

offenkundige Suche; es muß aber mit aller Klarheit und Ehrlichkeit
herausgesagt werden, fo schmerzlich es auch ist. Und schmerzlich genug
ist es dem, der dies schreibt. Denn er hat einen großen Teil seines
besten Glaubens nnd Höffens in diese Sache gelegt. Es ist eine

Tragödie, eine Tragödie des Gottesreiches.
Wie und warum ist es so gekommen?
Es liegt nahe, die Schnld daran auf begangene Fehler im

Einzelnen und auf die menschlichen Mängel der Träger der Sache zu
schieben. Solche sind gewiß reichlich vorhanden gewesen. Es waren
zunächst einmal die gewöhnlichen, die sich überall einstellen, wo Menschen
am Werke sind. Die menschliche Leidenschaft trübte das Feuer aus
Gott; die neue Erkenntnis wurde einseitig, heftig, ja stürmisch
vertreten, es war zu wenig Liebe darin und zu wenig von der
Gerechtigkeit der Liebe, auch zu wenig von ihrer Geduld; die Nebel
menschlichen Irrens hinderten da und dort den klaren Blick für die

göttlichen Notwendigkeiten; auch die Glaubenskraft, fo hoch sie manchmal

aufzulodern schien, versagte doch auch wieder vor den hohen
Mauern der Widerstände; falsche Anwendungen der nur halb erkannten
Wahrheit brachten diese da und dort in Mißkredit; private Fehler der
im Vordergrund Stehenden und auch größere Mißgriffe in der
Vertretung der Sache kamen dazu, kurz, das ganze Inventar der menschlichen

Unzulänglichkeit war vorhanden.
Aber das alles hätte die Bewegung nicht zu Fall gebracht, hätte

ihr vielmehr bei richtigem Vorwärtsstreben zum Guten dienen können.
Trotz diesen Dingen schritt sie fort und es war merkwürdig, wie ihr
immer neue Gelegenheiten geboten wurden. Wenn sie nur ihren Weg
weiter gegangen wäre, tastend zwar, oft strauchelnd, aber reinen
Herzens, in Einfachheit, Glauben und Liebe, Tapferkeit und
Leidensfreudigkeit, geradewegs vorwärts mit Gott — immer Größeres wäre
ihr beschieden gewesen. Die größte der Gelegenheiten wäre vielleicht
der Weltkrieg gewesen.. Was hätte sie da nicht bedeuten können! Wie
waren die Augen auf sie gerichtet! Wie hätte sie ein „Licht der Welt"
werden können! Aber da war sie schon gehemmt und gelähmt; sie

versagte und ihr Versagen kam schließlich aus dem gleichen Grunde,
wie die Katastrophe der Welt.

Es siud nicht die gewöhnlichen menschlichen Schwächen und
Irrungen gewesen, die es bewirkt haben, sondern solche, die gleichsam
in einer höheren Sphäre liegen, darum aber nur desto gefährlicher
sind. Denn auf ganz einzigartige Weise bewährt sich an dieser Sache
das von uns öfters angeführte Wort: Lorruptio optiini ps8silUÄ.
Wo das Beste der Verderbnis verfällt, da mird diese besonders
schlimm.

Wir wollen nun nicht versuchen, dieser Verderbnis in all ihre
zum Teil sehr feltsamen Formen nachzugehen, fondern nur.das hervorheben,

was von allgemeiner Wichtigkeit ist und im Rahmen deffen
liegt, was uus in diesen Aufsätzen beschäftigt.



— 12 — '

A. Einer der Grundmängel der Bewegung ist in den Augen dessen,
der dies schreibt, der Umstand gewesen, daß sie der rechten Weite
entbehrte, sich ins Enge nnd Engste verlor und dieses sugar suchte. Das
war ein Abfall von ihrem Ursprung und ihrem eigentlichen Sinn.
Denn wenn etwas an ihr großartig war, so war es gerade die Weite
ihrer Gesichtspunkte, die Kühnheit ihres Fluges, Sie hatte ein großes
Herz. Darum war sie auf Eroberung angelegt. Ihre Losung war
die Sache Gottes für die Welt, für alle Welt, ihre Hoffnung eine,
die über alle herrschenden Gedanken und Einrichtungen hinausging.
Eine ganz neue und unerhörte Freiheit gehörte notwendig dazu.
Aber nun ist merkwürdig, wie von Anfang an ein Bestreben
vorhanden war, dies Licht unter den Scheffel zu stellen. Die Neigung
zum Konventikel lief einem Teile ihrer Vertreter aus ihrer
Vergangenheit nach. Sie wollten den neuen Geist in kleinem Kreise
hegen. Sie waren voll Mißtrauen gegen die Unberufenen, wobei es

ihnen natürlich wie immer in folchen Fällen begegnete, daß sie solche

für berufen hielten, die es wohl nicht waren. Die Meinung war
dabei freilich nur, daß die Sache, wenn ste im kleinen Kreise einmal
reis geworden, ins Weite solle, aber dann hätte man ste von
vornherein im kleinen Kreise bewahren und sie nicht laut in die Welt
hinausrufen follen, um dann plötzlich von Schweigen und Stillesein
zu reden. Auch ist bei jedem solchen Sich-Einschließen in den Kreis
der Erwählten die Gefahr eines gewissen Hochmutes auf die größere
Tiefe und den größeren Ernst der ihm Angehörenden sehr groß.

Dazu kam aber, daß dieser Kreis sich immer mehr und zuletzt
fast ausschließlich auf Pfarrer beschränkte. Die Sache geriet immer
mehr in die Hände der Theologen und Schriftgelehrten.
Das war innerhalb der Seltsamkeit dieser ganzen Entwicklung ins
Enge eine Potenzierung davon. Denn es war doch gerade ein
Charakteristikum dieser neuen Art, daß sie dnrch alle theologische
Verkrustungen und Beschmernngen der Sache Christi zu der herrlichen
Kindlichkeit und Menschlichkeit, also auch Laienhaftigkeit des Reiches
Gottes vordrang. Darum lauschten denn auch gerade die „Laien" bei
dieser Botschaft auf wie sie schon lange nicht mehr getan. Aber' nun
hörten sie, mehr und mehr verwundert, daß diese Sache zunächst für
die Pfarrer sei. Diese seien nun einmal die Berufenen. Sie hätten
das Amt und das Wort; sie seien die Verkünder des lebendigen Gottes.
Auf ihnen laste eine Verantwortlichkeit, die die „Laien" nicht kennten.
Diese wurden auf alle Weise mit einer gewissen Geringschätzung bedacht.
Sie sollten nach der Meinung Einzelner aus den ersten Zusammenkünften

ausgeschlossen werden. Die Verkündigung des lebendigen
Gottes wurde immer mehr mit der amtlichen Kirchenpredigt verwechselt.
Die Themen der religiös-sozialen Zusammenkünfte reduzierten sich zuletzt
immer mehr auf eines, das in ermüdender Monotomie verhandelt
würde: „Wir Pfarrer". Ein gewisser Klerikalismus bildete sich aus,
der sich freilich in diesen Kreisen besonders seltsam ausnahm. Natürlich



- 13 -
blieben die „Laien" allmählich meg, worauf man dann fragte, wo die
Laien zn stnden seien?

Daß die Sache damit zugleich eine V e r k i rch l i ch n n g erfuhr,
war nur folgerichtig. Auch dies wieder eiue tragische Wendung. Denn
das Pathos der Bewegung mar ihr Gegensatz zum Kirchentum. Zwar
handelte es sich nicht um einen Auszug aus den vorhandenen Kirchen,
auch nicht um deren bilderstürmerischen Abbruch, und dies gerade darum,
weil man keine neue Kirche wollte, sondern etwas Größeres. Dieses
Größere wollte man in den vorhandenen Kirchen vertreten, so lange
es anging und abwarten, wie es wirke. Man richtete inzwischen
gegen sie eine stürmische Kritik — eine viel zu weitgehende, falls man
doch nicht ganz mit ihnen brechen wollte. So seltsam es heute klingen
mag, möchte der Verfasser dieses Aufsatzes doch gestehen, daß er lange
Zeit gegen diese Art von Kirchenkritik die größten Bedenken hegte,
ja, daß er sie noch heute hegt. Denn seine eigene Haltung, die erst
die Frucht langer Kämpfe und schwerer Erfahrungen war, hat einen
andern Sinn. Auch ist er sich der Tragweite seiner Stellung bewußt
im Gegensatz zu manchen Andern. Denn das Merkwürdige war, daß
man nun im Handkehrum dieser auf alle Weise verurteilten Kirche
alles zuschob, was man ihr genommen hatte. Nun sollte auf einmal
sie wieder der einzige Ort sein, wo das Reich Gottes vertreten werden
könne. Nun erschienen alle andern Formen als weltlich und nicht ernst
zn nehmen. Nun war die Tätigkeit in diesem Kreise die einzige, die
der wahren Innerlichkeit entsprach. Jn Kirchenpflegen, Paftoralkon-
ferenzen, Synoden konnte man reden und taten, wer aber in einer
sozialdemokratischen Mitgliedschaft von Gott redete, der —
kompromittierte ihn. Auf einmal war diese Herzverengerung da. Alle die

herrlichen und frommen Menschen, deren Gott-Suchen und Gott-Dienen
nicht das Kirchengesangbuch in der Hand hat, erhielten einen Tritt.
Sie standen jenseits der Mauer. Das Reich Gottes der Religiös-
Sozialen zog einen schwarzen Rock an und las die Liturgie.

Endlich ist noch eine andere, weniger tragische nnd doch
betrübende Form dieser Verengerung zu nennen, die mit den genannten
zusammenhängt, aber doch noch einen besondern Charakter
angenommen hat. Die Bewegung hat nie eine neue Partei sein wollen.
Das bleibt fest. Ihre Ziele waren stets viel höher gesteckt. Aber sie

hat ihre ökumenische Art verloren. Es kamen im Anfang, wie wir
schon bemerkt haben, Viele zu ihr, die anderwärts keine rechte Heimat
mehr hatten. Natürlicherweise mußten manche von ihnen mit der Zeit
bemerken, daß ste auch Hieher nicht gehörten. Aber das hätte man ihnen
überlassen sollen. Statt dessen gab man ihnen ans alle Weise zu
verftehen, daß sie nicht tief und rein genug seien, nm in diesem Kreise
mitzumachen. Sie merkten es und blieben weg. So ist wieder eine

Verengerung eingetreten, von der es dem, der dies schreibt, ein Bedürfnis
ist, zu sagen, wie er sie bedauert. Es hat hier einfach an einem mahrhaft

großen Glauben und damit an der Freiheit, die aus ihm fließt,



— 14 —

gefehlt, und dazu an der Liebe. — Hieher gehörte auch eine gewisse
nervöse Angst vvr der Auseinandersetzung mit Gegnern. Diese
schienen einen Mißton in die Sache zu bringen; man wollte unter
„Gesinnungsgenossen" sein. Als ob Gegner nicht werdende Gesinnngs-
genossen sein könnten! Als vb sie oft nicht mehr wert sein könnten
als Anhänger! Als ob es einer grvßen Sache nicht gnt täte, beständig
im frischen Fluß der geistigen Auseinandersetzung zu bleiben! Wie
ganz anders ist darin das Evangelium, ist Jesus selbst! Wir aber
haben damit sogar jenen Gewinn der Ueberwindung des Parteiwesens
zum Teil wieder aufgegeben.

Ueberhaupt war dies die traurige Folge all dieser Formen der
Verengerung unserer Sache, daß das Erlösende, das die Bewegung
inmitten all der Zerrissenheit, Unrast und Enge dieser Zeit gehabt
Hütte, wieder verloren ging und jene zum Teil nur noch vermehrt
wurden.

lz. Zu diesem Mangel an Weite und Freiheit gesellte sich aber der
an Einfachheit und Natürlichkeit. Er wurde auch nicht minder
verhängnisvoll. Das Reich Gottes ist eine höchst schlichte und natürliche

Sache. Gerade dadurch unterscheidet es sich von Religion und
Theologie, deren Suche die Kompliziertheit, der Tiefsinn und die große
Kunst sind. Dem entsprechend hätte unsere Sache nicht einfach genug
fein können. Sie Hütte in einer ungeheuren Kindlichkeit')
auftreten müssen, gepaart mit schlichtem Heldentum. Sie Hütte dem
einfachsten Volk verständlich sein müssen und ihm erst recht. Dann
Hütte sie bei allem notwendigen Widerstand der Welt doch etwas
Hinreißendes gehabt.

Aber das strikte Gegenteil ist eingetreten. Es war von Anfang
an viel zu viel Tiefsinn darin, weil zu viel Gedankenreichtum, viel
zu viel Reflexion und Philosophie. Daran konnten sich wohl
Intellektuelle berauschen, aber gerade die Allerbesten, die immer die Aller-
einfachsten sind, wurden vielleicht nicht ergriffen. Es war viel zu viel
Menschliches darin, menschliche Leidenschaft, menschliche Beredtsamkeit,
menschliche „Weisheit", und zu wenig göttliche Kraft und göttliche
Torheit. Es fehlte an jenem kindlichen und heldenhaften Vorwärtsgehen,

das wahrhaft reichsgottesmäßig ist. Taktische
Ueberlegungen spielten in der Bewegung eine' ganz unglaublich große Rolle.
Darin mochte zum Teil die Sorge walten, unsere Sache rein zu
erhalten und sie nicht mit falschen Mitteln zu vertreten, zum Teil aber
war es ganz einfach Mangel an Glauben. Man meinte, die Dinge
durch große Kunst selbst machen zu müssen, statt Gott walten zu lassen
und ihm zuzutrauen, daß er uns von falschen Wegen zurückrufen
und auch aus unseren Irrtümern Gutes machen könne, daß er
überhaupt größer sei als wir und nicht wir es zu machen hätten, sondern

') Wir denken dabei an die echte Kindlichkeit, nicht an die künstliche,
die schlimmer ist, als die Ueber-Reflektiertheit,



^ — lb —

er, dessen anspruchslose Mitarbeiter wir bloß sein könnten. Wir
schufen eine „Organisation", die im Wesentlichen bloß den Sinn hatte,
eine gewisse Gemeinschaft der Gesinnungsgenossen und Gelegenheit zur
Vertretung der Sache zu schaffen, aber statt dafür nun die einfachste
Form zu wählen und auf Formen wenig Gewicht zu legen, wurde
an die Frage nach der richtigen Form dieser Organisation unendlich
viel Zeit und Kraft verschwendet. Auch an die nach der Form der
Zusammenkünfte, ob sie mit oder ohne Predigt stattfinden sollten, ob

ganz oder halb oder gar nicht öffentlich, ob man darüber in Zeitungen
berichten wolle, ob sie mit einem Vortrag oder einem „Votum"
eröffnet werden follten und Aehnliches mehr. Alles ein Zeichen, daß es

an der großartigen Kindlichkeit fehlte, die nun einmal zum wirklichen
Reiche Gottes gehört.

Schlimmer noch war, daß an Stelle der einfachen Wahrheit des

Evangeliums allerlei Unterscheidungen traten, die ihm fremd sind. So
besonders die zwischen Aeußerlichkeit und Innerlichkeit, zwischen Arbeit
in der Welt und Arbeit für Gott, zwischen dem echt Menschlichen und
dem'Göttlichen, zwischen dem Warten und dem Arbeiten. Was im
Evangelium nebeneinander und ineinander lebt und webt und eben
überall Leben ist, wurde zu oft fehr künstlichen und auf der Spitze
stehenden Theorien ausgesponnen. Das Leben des Reiches Gottes
wurde damit eine komplizierte Sache.

Die Folgen dieser Entartung blieben nicht aus und verbanden
sich mit denen vvn der ersten Form. Es entstand Verwirrung
und widerspruchsvolles Wesen. Man verkündete eine
weltweite Botschaft und schloß sich in einen engen Kreis ein. Man
bekämpfte die Kirche und erwartete alles von ihr. Man predigte mit
Pofaunenton — die Stille und mit vielen Worten — das Schweigen!
Man warf der Welt den Handschuh hin und gab die Losung aus:
Warten! Man stellte alles auf den Geist ab und meinte, sein Kvmmen
und Wirken sei an bestimmte Formen gebunden. Man wollte, um der
Sache eine möglichst große Intimität zu wahren, über sie möglichst
wenig in den Zeitungen berichten, geriet aber in Aufregung, wenn
dafür falsche Berichte kamen und Vieles mehr von dieser überreflektierten

und unnatürlichen Art.
Dadurch wurden, wie gesagt, die Geister verwirrt. Damit aber

auch eine energische Aktion unterbunden. Eine solche hätte die
notwendige Folge unseres Auftretens sein müssen. Unsere Verkündigung
mußte die Menschen notwendig gespannt machen auf ein Tun und je
größer die Botschaft gewesen war, desto größer mühte das Tun sein.
Taten des Glaubens und der Liebe mußten es fein. Eine neue
Gemeinschaft mußte fich bilden. Kräfte mußten von uns ausgehen.
Große Arbeit mußten wir tun. Die Drommeten hatten getönt, nun
mußte die Schlacht geschlagen werden.

Aber nichts dergleichen geschah. Wenn etwas getan werden sollte,
dann stellte sich irgend eine Reflexion in den Weg. Es war dann nicht



— 16 —,

tiefsinnig und großartig genug. Oder es war noch nicht Zeit dafür.
Oder es fehlte noch der Geist. So blieb die Arbeit, die gerade auf
uns wartete, zum guten Teil ungetan. Das Erntefeld war groß,
aber die Schnitter hatten so viel theoretische Ueberlegungen über die
rechte Methode des Schneidens zu pflegen, daß die Ernte verfaulte.
Es fehlte dabei oft auch an jenem kühnen Glauben, der doch am
Anfang in der Bewegung lebte. Vor kühnem Tun schreckte man doch

zurück. Besonders mußte auffallen, wie wenig man in diesen Kreisen
das alte Gesetz des Leidens verstand. Man war geneigt, wo
Anfechtung entstand, sie ohne weiteres auf Fehler, die man begangen,
zurückzuführen und daraufhin den Knrs zu ändern. Man verstand
nicht, daß es ein schlechtes Zeichen gewesen wäre, wenn wir allgemeinen
Beifall und Erfolg gehabt hätten. Namentlich war die Angst vor dem
Mißverstandenwerden groß — als ob dieses nicht zu jeder Vertretung
neuer Wahrheit gehörte! Kurz, der Sinn der Krenzes schien in
diefen Kreisen vft verborgen zu fein. Man geriet in eine religiöse
Form der Orientierung am Erfolge hinein. Es fehlte neben der
Kindlichkeit am Heldentum und ein Fehler hing mit dem andern
zusammen.

So blieben statt der Taten die Worte übrig. Je größer diese

waren, desto leerer mußten sie schließlich werden, wenn die Taten
ausblieben. Wenn man uns vorwirft, daß sich eine religiös-soziale
Phraseologie herausgebildet habe, so ist das nicht ganz unrichtig. Nun
wäre zwar eine besondere Sprache für das Neue, das uns bewegte,
etwas Natürliches, ja Notwendiges, aber Phraseologie, Phrase, entsteht
nnr da, wo das Wort sich von der Lebenswahrheit abtrennt. Es ist
damit freilich auf ein Uebel hingewiesen, dem wir bald noch besonders
werden nachgehen müssen.

Es soll hier nur noch eine andere Folge dieses Mangels genannt
werden: die Volkstümlichkeit ging verloren. Die Sache war
darauf angelegt. Die Sache des Reiches Gottes geht mit dem Volke,
Freilich bedeutet Volkstümlichkeit noch nicht Massenbeifall und Massenanhang,

aber es bedeutet, daß eine Sache gerade znm einfachen Volk
spricht und von ihm verstanden werden kann, wenn im Uebrigen die
Bedingungen hiefür gegeben sind. Wie sehr hat es uns daran gefehlt!
Es ist uns nicht gelungen, die nns aufgetragene Botschaft in der
schlichtesten, der wahrhaft „religiösen" Form zu sagen und zu leben.
Es ist keine „Evangelisation" im besten Sinn aus uns hervorgegangen.
Wir haben nicht auf dem Marktplatz zu sprechen verstanden. Das
Lied ist nicht ans unserer Mitte aufgebrochen,

«. Dafür aber haben wir unter nns Streit bekommen. Das ist
die dritte der Entartungen, die über uns gekommen sind und vielleicht
die am meisten tragische. Sie ift einerseits auch die Frucht der beiden
andern, hat aber anderseits doch wieder ihre eigenen Ursachen.
Während die Bewegung am Anfang sich mehr ihrer Einheit bewußt
war, traten die in ihr vorhandenen Unterschiede des Sinnes allmählich



— 17 —

mehr hervor. Sie sammelten sich allmählich in zwei Hauptgrnppen.
Diese sind eigentlich schon durch die bisherigen Erörterungen charakterisiert

worden. Die eine betonte (wirklich oder nur scheinbar) mehr
den engen Kreis, die Kirche, das Pfarramt, die „Vertiefung", das
Stillesein und Warten auf den Geist; die andere (wirklich oder nur
scheinbar) das Heraustreten, die Lmenhaftigkeit, ja Unkirchlichkeit, den

Kampf für die Sache Gottes, die Arbeit für ihn in der Welt. Es
gab zwar tatsächlich nirgends eine so schroffe Trennung dieser Dinge.
Jn jedem von uns spiegelte sich ihr gegenseitiges Verhältnis wieder
anders. Es wechselte oft bei dem Gleichen nach dem Maß seiner
Erfahrungen und äußeren Umstände. Der Unterschied kam mehr auf
eine Verschiedenheit des TemperAments und des Akzentes hinaus, als
auf eine der gesamten Denkweise. Die Vertreter der ersten Gruppe
wollten im letzten Grunde doch nicht Kirche, Pfarrertum, Konventikel
als Letztes setzen, sondern blickten darüber hinaus nach der Herrschaft
des Reiches Gottes über die Welt, die der zweiten aber wollten in
Bezug auf die Stellung zur Kirche kein Dogma verfechten, wollten
ruhig jeden, der es könne, darin arbeiten lasten, es auch selbst tun;
sie verkannten auch durchaus nicht die Wahrheit, daß nicht der Masse,
sondern der „kleinen Herde" das Reich versprochen ist. Die der ersten
wollten nicht bloß warten, sondern auch Zeugnis ablegen und wenn sie

Vertiesung forderten, dann nur, um mit deu gewonnenen Kräften desto
besser auf die Welt wirken zu können; die der zweiten aber waren
weit davon entfernt, zu verkennen, daß das Warten neben dem Kämpfen
nnd das Stillesein neben dem Zeugnis nötig ist, daß mir mit allem
gesegneten Tun nur Mitarbeiter Gottes sein können und daß ohne
eine „Ausgießung des Geistes" das Reich Gottes nicht kommen kann.
Es ist ihnen zum Beispiel nie eingefallen, mit Politik das Reich
Gottes zu bauen, wenn sie auch Politik für eine wichtige Sache
halten, die mit dem Reiche Gottes Beziehungen hat.

Der Schreibende hat immer die feste Ueberzeugung gehabt, daß
diese Unterschiede der Stimmung und des Temperamentes uns nicht
zu trennen brauchten, im Gegenteil nur geeignet wären, unsere Sache
vor Erstarrung zu bewahren und ihr einen großen Reichtum zil
verleihen. Wir haben eigentlich nie über einen Hauptpunkt unseres
Glaubens und Hoffens gestritten, sondern bloß über die leidige Taktik.
Hätte einer ein Bekenntnis aufgestellt, daß alle irgendwie wesentlichen
Punkte unserer Ueberzeugung enthalten hätte, so hätte gewiß jeder es

sofort unterschrieben. Was ist es denn, das Streit herbei geführt hat?
Ein falscher Geist! Es fehlte an dem Geist der Freiheit,

die den Andern nicht in die Schablone des eigenen Denkens zwingen
will, fondern Erfurcht hat vor fremder Eigenart, ja Freude darum
Es fehlte an dem großartigen Glauben, aus dem die Freiheit
fließt, dem Vertrauen, daß der Andere es auf seine Weise recht
meine, daß Gott ihn gerade so, wie er sei, brauchen könne rnrd
wolle, daß er auch imstande und willens sei, ihn in der Wahrheit



— 18 —

weiter zu führen, vielleicht durch Irrtümer. Es fehlte an der L i e b e,
die der beste Schlüssel zum Verständnis des Andern ist und die
gerne alles zum Guten deutet. Statt dessen stellte sich ein Geist
der Zwängerei ein, der gern alle Anhänger der Sache in eine
Schablone gesteckt hätte. Es bildete sich ein religiös-sozialer Methodismus

aus, der darüber wachte, ob auch die rechten Formen
und Worte gebraucht würden und der geneigt war, zu meinen, Gott
selbst werde verleugnet, wo nicht jedes dritte Wort der „lebendige
Gott" ist. Und wie es nicht anders gehen kann, stellte sich in
seinem Gefolge ein Richtgeist ein, wie man ihn in dieser Gestalt
nur bei ganz engen und dogmatischen Sekten antrifft. An diesem
Punkte erfüllte fich auf besonders tragische Weise das Wort von der
Verderbnis des Besten, Man machte aus den einseitig verstandenen
großen Wahrheiten Schlagworte, die man nicht benutzte, um still
darnach zu leben, sondern um Andere damit zu schlagen. Man war
in das schlimmste Wesen von Religion, Theologie und Kirchentum

hineingeraten und vom Reiche Gottes weit abgekommen.

Das zeigt uns auch in dieser Sache ein Blick aus Jesus,
Was uns immer wieder als Erlösung umweht, wenn wir von
unserm menschlichen Wesen, befonders dem religiöfen, zu ihm
kommen, das ist die göttliche Freiheit, die ihn umgibt und die Eins
ist mit seiner göttlichen Natürlichkeit. Hier ist nichts mehr von
menschlichen Schablonen, menschlichen Methoden, menschlichen Dogmen,

hier ist nur noch hohes, weites, erlösendes Leben. Denn hier ist
eben das Göttliche selb st erschienen. Hier ist nicht Religion,
Theorie, Philosophie, große Weisheit, sondern Wahrheit und Leben.
Hier sind nicht Fächer, wo im einen Innerlichkeit steckt und im
andern Aeußerlichkeit, im einen Politik, im andern Religion, im
einen Arbeiten und im andern Warten, sondern hier ist dies alles
verbunden zu einer unendlich lebensvollen Einheit im Widerspruch.
Es tritt bald das Eine, bald das Andere in den Vordergrund; bald
ist das Eine wahr, bald das Andere. Aber nirgends eine Theorie,
ein System, eine künstliche Sonderung. Hier ist volle Weltlichkeit,
die aber ganz und gar Leben und Weben mit dem Vater bedeutet;
hier ist eine Sache für Alle, die doch

' weiß, daß nur ein Teil
sie fassen wird; hier ist ruhiges Arbeiten in der Gegenwart und
gespanntes Warten aus Gottes Tat; hier stürmisches Handeln und
stilles Leben aus der Tiefe. Hier ist nichts bloß Rede, Schlagwort,
alles schlichter Ausdruck der lebendigen Wahrheit. Hier ist nicht
„Phrase", sondern Kraft. Kurz: hier ist das Reich Gottes selbst an
Stelle des menschlichen Religionswesens. Daß wir uns nicht bis
zu diesem schlichten und hohen Jesus-Wesen erhoben haben, war
unser großer Mangel.

Damit ist auch das letzte Wort unferer Kritik ausgesprochen.
Wir wollen es noch genauer zu fassen versuchen.



— 19 —

cl. Der Sitz der ganzen Erkrankung und Vergiftung dieser
ursprünglich doch so hochgesinnten Bewegung lag wohl in der
Umkehr u n g des rechten Verhältnisses zwischen
Verkündigung und Wirklichkeit, Reden und Sein.

Die Bewegung begann mit der Verkündigung gewaltiger Wahrheiten.

Es quoll eine ganze. Welt von Wahrheit aus ihr hervor
^ aber zum großen, viel zu großen Teil nur in Worten
Wir stoßen nun von einer andern Seire her auf diese Tatsache, Sie
ist bedenklich; sie ist das Gegenteil der gesunden und echten Ordnung,
Die Tat sollte das Wort weit überwiegen und ihm seine Kraft
geben. Es sollte immer viel mehr Wirklichkeit vorhanden sein als
Rede und die Rede bloß eine Erläuterung dieser Wirklichkeit. Wo
aber die Wirklichkeit, der Wille und die Kraft zur Tut, nicht
vorhanden ist, da sollte die Rede scheu zurückhalten. Die Tat sollte
dem Worte vorangehen, nicht ihm nachfolgen. So ist es im
Reich Gottes, so darum im Evangelium, Hier wird es wahr:
„Das Reich Gottes bestehet nicht in Worten, sondern in Kraft,"
Jefu Rede ist immer nur Begleitung seiner Tat; seine Verkündigung
gewinnt nur auf dem Hintergrund feines Seins ihre Gewalt; was
wäre sie, wenn zwischen beiden ein Widerspruch bestünde? Es sind
da auch gar nicht viele Gedanken, Wahrheiten, Tiefsinnigkeiten,
sondern nur die Wahrheit, kein berauschendes Farbenspiel, sondern
nur die klare, große Sonne Gottes, Nur in der Religion und Theologie

tritt an Stelle der Kraft und Tat und Wirklichkeit der Reichtum

der Gedanken und Worte, der Tiefsinn, die große Kunst.
Weil es aber an klaren, einfachen Wirklichkeiten fehlt, darnm fängt
man an zu streiten. Denn man hat sn statt der Wirklichkeit Theorien
und diesc sind zum Streiten gut.

Die Erkenntnis drängt sich auf, daß ein anderer Weg, der
umgekehrte, so viel besser gewesen wäre. Dafür ist neben dem
Evangelium felbst die von den beiden Blumhardt ausgegangene
Bewegung ein besonders lehrreiches und großartiges Beispiel. Sie
begann mit Wirklichkeit - mit mächtigen Erfahrungen von Gottes
Kraft und Sieg. Daraus löste sich dann Erkenntnis ab, aber diese
wurde nie etwas Selbstständiges, sondern b^ieb immer mit einen!
Erleben im Zusammenhang, Darum ist sie auch vor allem Kraft
gewesen, nicht Theorie und ist eine Fortsetzung des Werkes Jesu
unter uns geworden. So hätte, in bescheidenerem Stil, auch unsere
Sache beginnen müssen, mit mehr Wirklichkeiten und weniger Worten
und Gedanken. Dann hätte sie langsam wachsen müssen, von Kraft
zu Kraft, von Erkenntnis zu Erkenntnis.

Daß diese Wirklichkeit fehlte, ist das traurige Geheimnis,
das ausgesprochen werden muß. Nicht daß sie ganz und gar fehlte!
Aber sie war nicht in genügendem Maße da, um das große
Unternehmen tragen zu könncn. Darum fehlte cs an dcm großen
Glauben, darum au dcr Frcihcit, darum an dcr Licbc. Wo



— 20 —

Gott eine Wirklichkeit ist, da wirkt er diese Kräfte; in dcm Maße
als sie in einem Menschen, einer Sache oder Gemeinschaft schien,
ist Gott abwesend. Und darum muffen wir ehrlicherweise sagen:
wir, die wir eine Sache vertraten, die die Welterneuerung zum
Ziel hat, wir wußten freilich in der Theorie, welches der Weg der
Welterneuerung sei, aber wir gingen ihn nicht. Wir waren wie die
Andern, nicht schlechter wohl, aber auch nicht besser. Es lebte
in uns der gleiche böse Geist, der die Katastrophe der Welt
herbeigeführt Hut, und das besonders Traurige ist, daß er bei uns in
so starkem Gegensatz stand zu der von uns erkannten Wahrheit,

Fügen wir noch hinzu, daß die Folgen dieser ganzen
Fehlentwicklung in allen ihren Formen nicht ausgeblieben sind. Wir
haben sie schon da und dort angedeutet und dürfen darum kurz
sein. Infolge der Verengerung, der die Sache verfiel, zogen sich

Viele von denen, die bereit gewesen waren, mit uns zu gehen,
zurück und blieben entweder einsam oder suchten anderwärts
Anschluß. Infolge des Schwankens und widerspruchsvollen Wesens
unferer Haltung, fowie der Abwesenheit eines unseren Worten
entsprechenden Tuns, verlor unsere Sache viel von ihrem Ernst.
Infolge der Einkapselung, die sie erfuhr, erlebte fie die Wahrheit des

Wortes: „Wer sein Leben suchet, der wird es verlieren." Infolge
ihrer Zerspaltung wurde sie gelähmt und vergiftet. Ganz befonders
bezeichnend und tragifch aber war, daß sogar ein Teil der Arbeiterschaft

und darunter besonders wertvolle Einzelne und Gruppen
sich abgewendet haben. Sie verstanden diese tiefsinnig-komplizierte
Sache nicht mehr. Ihre klerikale Färbung erregte Zorn. Das Wort
von den „Sozialpfaffen" kam in Schwnng, Man vermißte ein
schlichtes und kühnes Wesen, vermißte die Nachfolge Christi. Eine
schwere Enttäuschung griff in diesen Kreisen um sich. Die frohe
Hoffnung, die man der Bewegung entgegengebracht hatte, schlug
da und dort geradezu in einen besonders starken Haß um. Dabei
denken wir nicht an jene Elemente, die unsern Eiüfluß nicht wollten,
weil sie sür ihre Macht oder ihre Dogmen fürchteten, sondern an
die leidenschaftlich der Wahrheit zugewendeten Seelen. Daß wir
dieses erleben mußten, war vielleicht das krasseste Zeichen eines
Versagens.

Auch wir sind vom Gottesreich abgefallen zur Religion, weil
es uns an göttlicher Wirklichkeit fehlte.

Man sieht, daß diese Kritik Selbstkritik ist. Es liegt
ja der Verdacht nahe, daß der Schreibende, weil er ja selbst bei
den Kämpfen im Schöße der Bewegung seine bestimmte Stellung
eingenommen hat, nun aus Befangenheit Anklagen gegen Andere
erhebe. Aber man täte ihm damit Unrecht. Zwar kann man von
ihm nicht verlangen, daß er die Art und Weise, wie er den Sinn
der Bewegung verstanden hat, ohne weiteres verleugne. Aber
darum handelt es sich bei der Schuldfrage ja gar



21 —

nicht Denn gerade nach dcr Meinung des Schreibenden sind es

nicht diesc Untcrschiede an sich gewesen, sondern ein davon unal>
hängigcr falscher Geist, der die Vergiftung der religiös-sozialen Sache
bewirkt hat. Diesen Geist aber haben wir Alle gehabt. Hätte Einer
von uns ihn nicht gehabt, sondern jenen höhern Geist, so hätte er
die Verderbnis überwunden. Jedenfalls kann dies allein uns helfen,
daß wir nicht selbstgerecht die Schuld einander zuschieben, fondern
jeder mit sich selbst zu Gerichte geht. Wir müssen erkennen, daß
wir Alle jener Gefahr erlegen find, die an jede große Sache kommt:
daß sie aus Gottesreich Religion und Kirche wirdl Wir müssen
erkennen, daß es uns gegangen ist, wie der ganzen Welt: wir sind
mit ihr gefallen in dem großen Gericht, das nun über alles ergeht,
was nicht aus Gott ist, Nnsere Tragödie ist ein Teil der allgemeinen
und sie ist aus den gleichen Ursachen entstanden.

Darum sagen wir aber auch: „Es ist gut, daß es fo gegangen
ist." Leicht fällt es uns nicht, dies zu sagen. Es steht ein schweres
Erleben hinter diesem Bekenntnis, Trotzdem: es ist gut, daß das
Gericht über eine Sache ergangen ist, die zwar groß und,
verglichen mit dem gewöhnlichen Wollen, rein war, aber doch nicht
das, was Gott heute will, und gerade darum eine Gefahr, weil
sie das Höchste wollte. Die ganze Form, die die Bewegung
angenommen hatte, mußte zerbrochen werden, damit einem Besseren
Platz gemacht werde. Wenn es gelungen wäre, die Bewegung auf
einer gewissen Höhe zu halten, ihren Zusammenhalt zu wahren
und sie äußerlich von Erfolg zu Erfolg zu führen, ohne daß
doch ihr Geist viel mehr von jenem wahrhaft göttlichen Wefen
gehabt hätte, das wir cm ihr vermißt haben, dann hätten wir ein
menschliches Gebilde an Stelle eines göttlichen Werkes gehabt. Vielleicht

wäre ein Stück Menschenknechtschaft, nämlich ein Hören auf
menschliche Losungen, ein Hangen an menschlichen Führern, auch

dazugekommen und wenn nicht eine neue Partei, so doch eine n'eue

„Richtung" wäre das Endergebnis gewesen. Nun aber scheint es
der Wille Gottes in dieser Gerichtszeit zu sein, daß die Welt durch
ein ungeheures Läuterungsfeuer gehe, worin alle Pflanzen aus-
gereutet werden, die der himmlische Vater nicht gepflanzt hat, auf
daß Raum werde für ein neues Wesen, für eine Pflanzung, die
aus ihm stammt.

Aber dieses Sterben ift, wie so manches, im letzten Grunde
ein Aufleben. Denn nun muß gesagt werden, daß, wenn unsere
„Bewegung" zusammengebrochen ist, so doch keineswegs unsere Sache.
Diese war von Anfang an unvergleichlich größer als jene. Wir
waren fozusagen nur ein Ausschnitt aus jener Bewegung, die die
Welt ergriffen hatte. Diese aber geht weiter. Der Krieg hat sie



- 22 —

nicht vernichtet, sondern im Gegenteil den Quellen der Tiefe, uns
denen sie floß, erst recht Raum geschafft. Es ist unsere nns lange
und reiche Beobachtung gegründete Ueberzeugung, daß die ucue
Orientierung der Christenheit lund nicht bloß der Christenheit!)
sich in der Richtung ihres Weges vollziehen, und daß die „neue
Reformation" eine Erfüllung ihres Wollens sein wird. Und dns
ist die Wendung, vor die wir gestellt sind: was zeitweilig
in unserem Kreise besonders lebhaft n »stauch te,
wird zum Anliegen der Christenheit, ja der Welt.
Nicht von uns aus miro es dies, aber von Gott nns, Uusere
kleine Bewegung stirbt, aber sie lebt in der größeren auf. Es ist nun
einmal nicht die Zeit für Einzelbewegungen, nnd wären sie noch
so wertvoll, alles drängt nun dem Einen großen Durchbruch einer
neuen Welt entgegen.

Damit aber find wir sofort in jene Weite gestellt, die

nach unserer starken Empfindung allein Gottes Willeil entspricht.
Es handelt sich jetzt nicht nm Konventikcl, Nicht um Kirchen, nicht
um Parteien, sondern um eine neue Orientierung der Welt, im
Befondern der Christenheit. Das Reich Gottes auf Erden
das ist die neue Orientierung, das ist der Sammelpunkt, dem von
überall her die Geister und Kräfte zuströmen. Davor versinken die

alten Denkweisen. Damit steigt eine neue Welt auf. Eiu neues
Verständnis Gottes, Jesu Christi, des Menschen, der Bibel, dcr

ganzen Geschichte liegt darin. Kein Auge schaut heute und kein

Herz erfaßt den ganzen Reichtum dieses ncnen Ausblickes. Das Reich
Gottes, das freilich nicht von der Erde ist uud auch nicht etwa
durch die Erde begrenzt und auf fie beschrankt, das aber zur Erde
kommt, sie erobernd, erlösend, verwandelnd; das Reich Gottes statt
Religion und Kirche; das Reich der Liebe und Freiheit der Söhne
Gottes statt des Reiches der Gewalt und Selbstsucht; das Reich
der Erlösung und des Lebens an Stelle des Reiches der Welt-
nnd Todesmächte. Seine Wahrheit zu fassen, sein Licht
aufzunehmen, seinen Kampf zu streiten, das ist nun die Aufgabe, die
allen Lebendigen gestellt ist. Allerorten bewegt sie die Herzen,
wenn auch oft nnr im Wiederstreit gegen sie. Aber es wäre
Fehler, ja Sünde, diese Wahrheit für bestimmte Gruppen von
Menschen monopolisieren zu wollen.

Darum wiederholen wir nun in einer höheren Sphäre eine

Losung, die ein früherer Aufsaß ausgegeben hatte. Wir haben
statt des Sozialismus, der nur aus einer Klasse aufsteigen könnte,
einen Sozialismus für Alle gefordert; nun führen wir diese

Losung bloß in di: Höhe und Weite, wenn wir hinzufügen: Die
Botschaft vom Reiche Gottes für Alle. Wir brechen die

Mauern ab, die nns von den Brüdern, den freundlichen und
den feindlichen, trennten und sie von uns. Wir anerkennen laut,
daß wir kein Recht haben, die Wahrheit, die wir geschaut haben, als



2">

etwas zu vertreten, was nns in besonderem Maße zugchöre. Es
ist die gemeinsame Angelegenheit. Allerorten stehen Menschen gnten
Willens in der Kirche und ausserhalb ihr so nah oder näher als
wir, die wir „Religiös-Soziale" geheißen haben ich sage mit
Bedacht: haben, denn hoffentlich fällt der besondere Name mit
der Sonderung dahin. Aber wir erwarten auch, daß die Andern
ihre Sondierungen ausgeben. Vom Part ei wes en ist von uns
in früheren Jahren viel geredet worden und es füllt uns fchwer,
noch einmal damit zu beginnen. Aber wir möchten uns doch
überwinden und es ein letztes Mal tun. Wenn irgend etwas in dieser
ungeheuren Weltkrise keinen Sinn mehr hat., so ist es die
Ausrechterhaltung alter Parteiformen. Daß sie innerlich todt sind, ist ein
offenes Geheimnis. Es fühlt sich auch keine Seele mehr wohl
dabei. Darum möchten wir Allen zurufen: „Kommt heraus aus
diesen dunklen und zerfallenen Häusern, wo der Wintertod wohnst,
in Gottes weite Welt, die im Frühling sich erneuern will. Kommt
heraus hinter den Mauern und Zäunen, von denen aus ihr euch

feindlich bewachtet, zu freiem, gemeinsamem Schaffen im Lichte
eines neuen Tages. Erwachet zu nsuem Wesen. Pflüget ein Neues
und säet nicht unter die Dornen."

Es ist eine Losung für das neue Jahr, die wir ausgeben.
Wir haben in der letzten Zeit mehrfach die Hand ausgestreckt nach
denen, die Lust hätten, aus altem Wesen und altem Streit
herauszutreten zu neuer Gemeinschaft in die Freiheit eines neuen Wesens.
Wenige haben sie gefaßt. Wir tnn es nun noch einmal, vielleicht
zum letzten. Mal. Wir tun es reinen Herzens, Denn wir suchen

nichts für uns, nicht Macht, nicht Einfluß, nicht einmal Freundschaft
und Gemeinschaft. Denn unser Weg führt uns abseits von
alledem. Wir tun es um Gottes Willen, um feiner Wahrheit und
Liebe willen, gedrängt von einem inneren Gebote. Es handelt sich

auch nicht darum, daß gerade unsere Hand gefaßt werde, wenn
nur der warme Wind von Gott her an die Herzen weht und
das Eis schmilzt und neues Leben aus der Tiefe ruft.

Es muß aufgeräumt werden mit dem alten Wefen, auf daß
Platz werde für das neue, das Gott will. Wir müssen vergessen,
was wir Alle in der Finsternis einer von Gottes Geist verlassenen
Weltstunde geirrt und gesündigt, geplant und geschafft haben und
uns auf frischem Grund in Freiheit sammeln. Nicht nur die

Parteimauern, sondern auch die Kirchenmauern müssen fallen
nnd sie fallen auch schon. Wir meinen damit nicht — es sei

noch einmal versichert ^ daß die Kirchen zerstört werden sollen.
Aber es ist klar, daß das neue Leben außerhalb ihrer Mauern
mindestens ebenso kräftig emporquillt, wie innerhalb. Leidenschaftliche
Gottsucher sind weitab' von allem offiziellen Christentum in den

Kreisen radikaler Sozialisten und Anarchisten zu finden. Sie alle
muß die größere Bewegung umfassen. Ja, noch weiter hinaus



— 24 —

müssen wir unfere Hand strecken: auch außerhalb der Grenzeu
des Landes, das Christenheit heißt, regt sich ein neues Leben nnd auch
hier ist dessen letztes Wort: Christus, Reich Gottes, wobei nicht
darauf ankommt, ob diese Worte selbst ausgesprochen werden. Auf
diese Weite muß sich einstellen, wer heute des „großen Gottes
großes Tun" verstehen will.

Dieser Weite muß die innere Freiheit der ganzen Bewegung

entsprechen. Es versteht sich sür uns von selbst, daß sie

durch und durch laienhaft sein muß, was selbstverständlich eine

Gesinnung bedeutet, nicht einen Stand; denn wie wir seinerzeit
gezeigt haben, können Theologen ihrem Grundwesen nach laienhaft

und Laien theologisch sein. Das Reich Gottes ist aber jedenfalls

eine untheologische Sache. Es lebt und webt in einer Äthmo-
sphäre des Göttlichen, die eben dadurch die des rein Menschlichen
ist. Es ist eine Sache, und diese Sache ist die des Menschen,
gerade weil es ganz die Sache Gottes ist, und umgekehrt. Was die
Theologie und die Kirche Besonderes hatten, wird sich im Reiche
Gottes "auflösen in rein menschliche und allgemein menschliche
Angelegenheiten des Denkens und Tuns, und umgekehrt werden diese
einen höheren Sinn bekommen. Welch eine Befreiung wird dies sein!

Mit der Herrschaft von Religion und Theologie wird aber
auch die der Worte zu Ende sein. Die größere Bewegung, die
wir meinen, wird den richtigen Ausgangspunkt haben, den wir
bei der unfrigen vermißten. Sie wird von Wirklichkeiten ausgehen,
statt von theoretischen Erkenntnissen. Denn sie wird emporwachsen
an dem Kampf um Sachen, um die Sache einer neuen Welt,
die jetzt die Herzen erschüttert. Nur in dem Maße, als sie sich

eng daran hält, wird fie gesund sein. Sie wird dann als Lohn
ihres Ringens Gottestaten erleben und stets neue Offenbarung der
uralten Wahrheit. Sie wird ausgehen von dem Herzpunkt aller
Wahrheit: der Liebe! Von ihr aus wird sich die neue Welt
organisieren. Sie wird nicht so sehr viel großartige Gedanken
aufweisen, aber dafür großartige Taten, die freilich in ganz schlichtem
Kleid, still, in „Knechtsgestalt" auftreten mögen. In Kindlichkeit und
Heldentum wird fie auf den Weg Christi treten. Und auch
jene edelste Naivität wird kommen, die zum Handeln, und
besonders zum gemeinsamen Handeln, fähig macht.

Das ift der „religiöse Sozialismus", dem nach unserem Glaubeu
die Zukunft gehört. Jn ihm wird ein 'geläuterter und vertiefter
Sozialismus seine Grundlage und sein letztes Ziel erblicken, um
ihn sich sammeln aus dem Zerfall- alter Theorien. Hier wird sich

die neue religiöse Gemeinschaft, die wir ersehnen, irgendwie herausbilden.

Hier wird überhaupt die neue und höhere Form menschlicher
Gemeinschaft, zu der unfere Zeit fich rüstet, durchbrechen.

Ob diese größere Bewegung auch eine besondere Organisation
annehmen soll und welche, ist eine Frage von sehr untergeord-



— 25 -
ueter Bedeutung. Es spricht vieles dagegen. Die Bedenken, die gegen
alle Organisation gelten, brauchen nnn nicht mehr besonders
betont zu werden. Jede Organisation trägt die Gefahr einer
Verengerung der Wahrheit in sich. Gerade jetzt tun wir gut, das
neue Leben nicht voreilig in Formen zu fassen. Auf der andern
Seite bildet dieses mit Notwendigkeit beftimmte Formen ans. Es
wird sich ganz von selbst machen, daß in diesen Zeiten der
Verwirrung und Heimatlosigkeit und zugleich der drängenden neuen
Aufgaben Menschen sich zusammenfinden, die mit einander reden
und durch die Gemeinschaft vorwärts kommen möchten. Wenn sich

solche Formen bilden, dann ist von ihnen dringend zu wünschen,
daß sie nicht in alte Fehler verfallen. Sie müßten zugänglich fein
für Alle, ein Ort freier Verständigung. Sie dürften nicht in
bloßes Diskutieren ausarten, sondern durch ein schlichtes, starkes
Wollen getragen sein und aus einer überragenden Sache leben.
Sie müßten nicht durch menschliches Machen beherrscht sein, sondern
durch einen göttlichen Zwang, der zugleich die höchste Freiheit ist.

So richten wir uns selbst, damit Gottes Ehre aufleuchte.
So wandern wir seinem Neu-Jahr entgegen.

XI. Dem vurcddruch entgegen.

Wo stehen wir am Schlüsse dieser Wanderung?
Jn einfacher Klarheit hebt sich die Antwort heraus.

Hineinblickend in die Tiefe des Kampfes, der den Mittelpunkt
aller Geschichte bildet und der durch die heutige Weltkrisis in das
Stadium der Entscheidung gerückt ift, stießen wir immer wieder
ungesucht auf den gleichen Vorgang. Wir sahen, wie aus der Tiefe
des Menschenwesens ausbrach der Durst nach dem Unendlichen und
Unbedingten, nach Gott, Das ist die letzte und wichtigste der menschlichen

Tatsachen. Dann aber bemerkten wir eine doppelte Entwicklnng.
Dieser Zug nach Gott erreichte nicht ihn selbst, sondern blieb zuletzt
bei etwas Menschlichem stehen, oder er sank doch, nachdem er das
höchste Ziel erreicht, ermüdet wieder ins Menschliche zurück, wurde
Religion, Theologie, Dogma, Kirche, Pfaffentum, kurz: verklärte
und vergottete Welt. Wir sahen aber auch, wie iu dieses Wesen,
aus ihm hervor, immer wieder die Wirklichkeit Gottes brach, das
was wir Reich Gvttes nennen, mit dem Willen uud der Kraft,
uicht blvß der Welt eine religiöse Weihe zu geben, svndern sie zu
verändern und zu erlösen. Aber dann wiederhvlte sich auf höherer
Stufe dcr frühere Vorgang: die Kraft des ursprünglichen Erlebens
ermattete und aus Reich Gvttes wurde ivieder Religivn mit allem,
was dazu gehört.



- 2« -
Wir haben gesehen, wie diese Erscheinung sich auf alles Lebeu

ausdehnte. Sie ist durchaus uicht auf das Gebiet beschränkt, das
wir das religiöse uud kirchliche zu nennen pflegen, sundern ist in der
sozialen Bewegung, in Knnst, Wissenschaft, im sittlichen Leben (soweit
man dieses von dem übrigen trennen kann) ebenso gut anzutreffen,
Ueberall stoßen wir auf die gleiche Bewegung: es ist die Beivegung
zum Zentrum hin und die von ihm weg, mit andern Worten: der
Zug zu Gott oder die Entfernung von ihm. Wo die eine Bewegung
herrscht, da ist Leben, Unmittelbarkeit, Freiheit, schöpferisches
Vordringen des Geistes, Menschwerdung des Menschen, wo die andere
überwiegt, da kommt es zur Erstarrung, zur Herrschaft der
Vermittlungen, zum Streben nach Macht mit all seinen knechtenden
Folgen, kurz: zur mehr oder weniger religiös verklärten Weltlichkeit.
Am Ende des einen Weges steht Leben, Liebe, volle Erlösung des

Menschen zu seiner angestifteten Herrlichkeit, am Ende des andern
Tod rind Gericht. Diese Entfernung von Gvtt, oder stärker ausgedrückt,

dieser Abfall von ihm erwies stch als die tiefste Ursache aller
Entartnngen unserer „Kultur", denen ivir nachgegangen sind. Der
Weltkrieg ist seine letzte Frucht, wie seilt furchtbares Symbvl.

Darum ist aber auch der Weg der Hilfe, der einzige Weg, der
in die Zukunft hineilt führt, klar angegeben: es ist die Umkehr zu
Gvtt, ist ein neues Vvrdringeu zu ihm. Ueberall stießen wir zuletzt
auf diesen Punkt. Wir müssen aus dem Versunkensein in die Welt
empor zu ihm, das heißt: aus dem Stoffe zum Geist, aus dem Relativen

zum Absoluten, aus den Sachen zur Seele, alls der Knechtschaft

zur Frciheit, aus der Selbstsucht zur Liebe, aus dcr unruhigen
Begehrlichkeit, zum Befriedigtsein in einem unendlichem Leben, aus dem
tierischen Macht- uud Herrschaftsstreben zu der menschlichen nnd
göttlichen Lust am Dienen. Jn dem Maße, als mir wieder Gott selbst
haben, werden wir von den Mittelbarkeiten los, die sein Ersatz
sein svllen und die lvir auch nicht entbehren können, svlange und iu
dem Maße, als wir ihn selbst nicht haben: Religion, Kirche, Theologie
— insoweit diese nämlich Mächte sind, die sich zivischen Gvtt und den
Menschen schieben. Sie lösen sich als solche ans im Reiche Gottes lind
es bleiben nur drei Wirklichkeiten übrig: Gott, der Mensch und der
Bruder — alle drei Eins. Alle Nacht des Religionswahnes
verschwindet und der helle grvße Tag der Gotteswelt voll Freiheit, Kraft
und Segen bricht an.

An, diesen Puirkt wurden ivir übernll gcführt. Writer gelangten
wir nicht. An dicscm Punktc stcht hcutc die Wclt uud dns Christcu
lum. Hier muß uns dic Hilfe wcrdcn. Wir snhcn, daß überall

cinc Bewegung ist auf einen großen Dnrchbruch hin. Wir muffen
über dic heutigem Äircheii hinaus in ciue besscrc Form dcr religiösen
Gemeinschaft hinein. Wir müssen übcr unser hcutigcs Gcicllschasts-
system, unsere politischen und sozialen Einrichtungen und dic
entsprechenden Gedanken hinaus in eine Höhcrc Welt, cinc Wclt ncucr



— 27 —

Liebe und Freiheit, hinein. Wir müssen über den Weltkrieg hinaus,
den blutigen von heute und den unblutigen von heute und morgen.
Wir müssen über altes Parteiwesen, alten Wust und Hader hinaus.
Wir müssen über die unzulänglichen Versuche hinaus, die geahnte
und geschaute Wahrheit des Gottesreiches zu verwirklichen. Wir
sehen: es geht nicht mehr weiter. Wir sehen auch den Ort, wo
der Durchbruch ersolgen muß. Aber dort machen wir halt. Denn
dort fehl! uns die letzte Kraft. Dort bekommen wir sie nur, wenn
Gott über uns kommt mit einer Kraft, die größer ist, als wir
sie heute haben, wenn sein Reich in neuen Taten und Offenbarungen?
aufbricht, wenn Er selbst vollere Wirklichkeit für uns wird. Es muß
cin Glaube kommen, dcr uns ermöglicht, bisherige Unmöglichkeiten
zu besiegen; es muß eine Liebe kommen, die uns tauglich macht, neue
Erlösungen zu wirken; cs muß ein Wesen über uns kommen, das uns
fähig macht, mit einander wirkliche Gemeinschaft zu haben. Es
muß Geist kommen, Lcben, Sieg aus Gott.

Das ist vor allem die' Lage des jetzigen Christentums,
Hier ist doppelt und dreifach klar, daß es auf den bisherigen Wegen
nicht mehr weiter geht. Wir sind durchaus am Ende eines Weges,
Dies gilt, wie unser zweiter Aufsatz gezeigt hat, in zweifacher
Hinsicht, sowohl theoretisch als praktisch. Unsere Theologie steht

vor dem Leeren. Ein Fiasko ist am Ende ihrer Wege. Nun
muß ein mächtiges Aufquellen neuer Erkenntnis Christi kommen,
eine neue Welle des Lichtes, eine neue Offenbarung, sonst ist es

aus mit uns. Keine der bisherigen Formen, Christus zu fassen,

genügt mehr, weder die orthodoxe, noch die liberale, noch die
moderne. Aus der Verdunklung und Verflachung, die die Wahrheit

Christi erfahren hat, müssen wir Vordringen zu ihrem neu
geschauten Sinn und zu ihrer Tiefe. Das wird Wohl, in Verbindung
mit der sofort zu nennenden, dic Hauptaufgabe dcr Zukunft sein.
Und das gleiche gilt vom praktischen Erweis der Wahrheit
des Christentums.

'
Der jetzige Zustand kann nicht weiter dauern.

Diefer Widerspruch zwischen dem, was wir bekennen und was wir
tun, ift unerträglich geworden. Die Bergpredigt muß in die Welt
heruntersteigen als sieghafte Wirklichkeit, sonst verfällt sie dem Spott
der Welt; die Welt der Erlösung des Reiches Gottes muß in
neuen Krafterweisungen aufglänzen, sonst muß sie als Traum und
Täuschung aufgegeben werden. Die Stunde der Entscheidung

ist g e k o m m e n. Mit gewaltigem Ernst muß sie die Herzen
ergreifen.

Wir sind aber dankbar, daß dieser Ernst nun gekommen ist.
Das ists, was wir nötig hatten und was wir schon lange ersehnten.
Es ist uns auch nicht bange ob dem Ausgang. Denn wir ahnen,
ja wir sehen fchon in fernem verheißungsvollem Aufglänzest das
neukommende Licht, schauen es auch schon in einzelnen hervorbrechenden
Wellen, Ein gewaltiges Kommen Gottes ist der letzte Sinn diefer



— 28 —

Welterfchütterung, ein Aufbrechen des Reiches Christi in Herrlichkeit.

„Erhebet eure Häupter, denn eure Erlösung naht."
Wie wir es schon anderwärts gesagt haben: was wir jetzt

zu erwarten und zu vollbringen haben, sind neue
Verwirklichungen. Wir sügen aber hinzu, daß sie Hand in Hand gehen
müssen mit neuen Wirklichkeiten von Gott her. Groß genug
zu sein, um diese zu verstehen und jene zu leisten, das ist es,
was wir für das Neujahr Gottes, das nun für die Welt
anbricht, uns und Allen wünschen müssen. Denn es wird ohne die
schwersten Kämpfe und Opfer nicht gehen. Aber das gehört auch

zu dem Neuen, dessen wir warten,' daß das Kreuz uns wieder
Freude werde.

Gott kommt ^ der neue Gott, der alte Gott, Er schmelzt
die Berge hinweg, die ihm im Wege stehen und macht sich breite
Bahn in die erschütterte Welt. Seine Stimme geht über die großen
Wasser der Sintflut. „Alles Fleisch ist wie Gras", alles, was nicht
aus ihm ist, sinkt im Versagen zu' Boden, Aber sein „Wort"
bleibt in Ewigkeit und die auf ihn harren, kriegen neue Kraft,
daß sie auffahren mit Flügeln wie Adler.

Wir stehen an dem Orte, wo wir vorläufig nicht weiter
kommen. Wir pochen an die Pforte. Wir harren in Nacht und
Dunkel, „wie Wächter auf den Morgen." Aber wir wissen doch, was
wir zu tun haben: eben dieses Anpochen ist unfere Aufgabe. Wir
sind klar geworden über den Sinn der uns drückenden Probleme,
über die Ursachen der Not. Wir sind vorgedrungen bis zn dem
großen Durchbruch. Hier ist nun unser Kampf. Hier müssen wir
Alle, die wir vorwärts wollen, uns sammeln und jeder auf seine
Weise Arbeit tuu; hier ist schon im Kampf unser Friede. Aus
Streit und Not, aus Sintflut, Weltgericht und Weltuntergang
ertönt mit nie dagewesener Gewalt der Ruf: „Näher, o Gott, zu Dir,
näher, o Gott, 'zu Dir." L. Ragaz,

Katholizismus uns Protestantismus.

»Deformation ist immer Zusammenbruch. Reformation heißt
>H das Ding, das uns das Doppelsein alles Lebens- und Welt-
^ X geschehens erst erlebbar und damit verstehbar macht, indem sie

uns selbst teilhaftig dieses Doppelgeschehens zeigt. Sie führt es in
unsere Empfindungsmelt ein.

So mnßte die Welt zerbrechen in zwei Welten. Die
Reformation kann nicht anders; es ist ihr Wesen allorts das Doppel zu
zeigen.


	Neue Wege. X., Die Religiös-Sozialen - ein Versuch ; XI., Dem Durchbruch entgegen

