
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 12

Artikel: Leo Tolstois Tagebuch

Autor: Tolstoi, Leo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134128

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


rottung und Verkrüppelung der europäischen männlichen Jugend das

ihr dargebrachte Opfer wäre. Ich rede vom Umlernen und wünsche,
daß noch Jemand übrig bleibt, der umlernen kann, um an einer
andern Zukunft zu bauen. Ich glaube nämlich, daß die Erde noch
ein Heller Sonnengarten werden könnte mit Tempeln aller Seelengröße

gebaut. il, W, Züricher,

reo Tolstois Tagebuch.
27, Oktober 1399,

>^ rieg, Gericht, Hinrichtungen, Unterdrückung der Arbeiter, Pro-
stitution und vieles andere ^das alles sind unumgängliche und

^ V unvermeidliche Folgen der heidnischen Lebenseinrichtung, in
welcher wir leben, und irgend etwas oder viel daran zu ändern ist
unmöglich. Was aber muß geschehen? Man muß das, worauf
sie beruht, ändern. Auf welche Weise? Auf die Weife, daß man
erstens an dem, was sie aufrecht hält, nicht teilnimmt: am Militärwesen,

am Gerichtswesen, an den Steuern, an der falschen Lehre
u. f. w. und zweitens, daß man das tut, worin der Mensch einzig
und allein frei ist: daß man in feinem Herzen die Selbstsucht

') Auszüge aus dem ersten Bande von Leo Tolstois „Tagebuch" aus den

Jahren 1895 bis 1899. Das gesamte Tagebuch Tolstois erstreckt sich über einen
Zeitraum von vierundjechzig Jahren, Tolstoi begann es zu führen, als er erst 19 Jahre
alt war (1847); er führte es bis^ zu seiner Verheiratung (1861). Dann erfuhr
sein Tagebuch eine langjährige Unterbrechung, Jn den achtziger Jahren nahm
er es wieder auf und führte es bis zu seinem Tode (1910) fast ununterbrochen
fort. Der Umfang dieses Werkes ist denn auch sehr groß; es umfaßt nicht
weniger als 1« Bände, Nur das Tagebuch aus den Jahren 1847 bis 1861,
das unter dem separaten Titel „Jugendtagebuch" herauskommt und drei Bände
umfaßt, ferner das Tagebuch aus den letzten 15 Lebensjahren Tolstois, das den
Titel „Tagebuch" trägt, sechs Bände umfaßt und von 1895 bis 1910 reicht, wird
von W, G, Tschertkow, dem Freunde Tolstois, den dieser testamentarisch mit der
Herausgabe seines gesamten ungedruckten Nachlasses betraut hat, gegenwärtig
veröffentlicht. Das Tagebuch aus den mittleren dreißig Jadren, von welchem Tschertkow
nur einige Auszüge besitzt, wird erst in späterer Zeit veröffentlicht werden können.

Die deutsche Uebersetzung des Tagebuches besorgen Frau Dr. D. und Herr
L, Berndl in Zürich; die Uebersetzung erfolgt nach dem Manuskript, Die Uebersetzung
wird eine durchaus vollständige sein. Jn Rnßland sind bisher zwei Bände
erschienen : der erste Band des „Tagebuches" von 1895 bis 1899, der jetzt auch deutsch

vorliegt (erschienen im Verlage von G'org Müller, München) und der erste Band
des „Jugendtagebuches", der in deutscher Sprache zu Anfang des nächsten Jahres
im seiden Verlag herauskommen wird. Der nächste Band des „Tagebuches" umfaßt
die Jahre 1900 bis 1903.

Wir können diese Uebersetzung, die durch zwei besonders berufene Jünger
Tolstois mit einer bewundernswerten Liebe und Gewissenhaftigkeit hergestellt worden
ist, so recht von Herzen empfehlen. Das Buch selbst ist eine ganz außerordentliche
Erscheinung, die man einst vielleicht neben Augustins „Bekenntnissen" stellen unrd.

Die Redaktion.



— 690 —

und alles, was aus ihr folgt: Bosheit, Habgier, Gewälttätigkeit
u. f. w. durch Liebe und alles, was aus ihr folgt: Vernünftigkeit,
Demut, Barmherzigkeit u, f. w. ersetzt.

Wie man die Räder einer Dampfmaschine nicht durch Gewalt
bewegen kann — sie sind mit den Triebrädern und andern Rädern
verbunden — den Dampf aber, der sie bewegt, arbeiten oder nicht
arbeiten lassen kann, was sehr leicht ist, so ist es schrecklich schwer,
die äußeren Bedingungen des Lebens selbst zu ändern ^ gut oder
böse zu sein ist aber leicht. Dieses Gut- oder Bösesein verändert
aber alle äußeren Bedingungen des Lebens.

SS. November 1898.

Unsere. Welt wird durch Gewalt regiert, d, h. durch die Bosheit,

daher werden diejenigen, die schwankend und unselbständig
sind, die große Mehrzahl der Menschen, Frauen, Kinder, geistig
Schwache, durch die Bosheit erzogen und schlagen sich hernach auch

ganz auf die Seite der Bosheit. Die Welt sollte aber durch die
Vernunft regiert werden, durch das Gute; dann würde diese ganze
Mehrheit durch das Gute erzogen werden und znm Guten übergehen.
Damit es aber dazu komme, muß sich das Vernünftige und das
Gute beständig offenbaren und ohne Zagen feine Existenz immer
wieder dokumentieren. Das ist sehr wichtig.

2S. November 1898.

Wir sind sehr daran gewöhnt, Erwägungen darüber anzustellen,
wie man das Leben anderer Menschen, der Menfchen überhaupt,
einrichten solle. Uns scheinen solche Erwägungen gar nicht sonderbar.
Und doch könnten solche Erwägungen, gar nicht angestellt werden,
wenn wir religiöfe und daher freie Menschen wären. Solche
Erwägungen "sind Ausflüsse des Despotismus, der Herrschaft eines oder

mehrerer Menfchen über die andern. So erwägen sowohl die
Despoten selbst als auch die Menschen, die durch sie moralisch verdorben
wurden. Man sagt: wenn ich die Macht hätte, so würde ich es

mit den andern so und so machen. Solch eine Verirrung ist nicht
nur deshalb schädlich, weil sie die Menschen, die der Gewalt des

Despoten unterworfen sind, quält und verdirbt, sondern weil sie

auch das Bewußtsein der Notwendigkeit, sich selbst zu bessern, schwächt,
während gerade Das das einzige Mittel der Einwirkung auf die
andern ist.

18. Dezember 1899.

Im Hinblick auf die heutige Weltanschauung, die alle teilen,
ist die heutige ökonomische und politische Ordnung die denkbar beste:
es muß stehende Heere, Gerichte, Kapitalismus, Prostitution, Kirche
geben. Darum sind alle Tadelreden gegen die bestehende Ordnung
zwecklos und alle Versuche, sie zu ändern, vergeblich, solange sich

die landläufige, materialistische Weltanschauung, die in Atheismus
und kirchlichen Aberglauben zerfällt, nicht ändert.



— 691 —

21, März 1898,

Dies räumen alle ein: daß wir nicht so leben, wie wir sollten
und wie wir könnten. Das Heilmittel der Einen ist religiöfer
Fatalismus, oder noch schlimmer: wissenschaftlicher, evolutionistischer;
Andere trösten sich damit, daß sich alles von selbst besser und
immer besser gestalten werde — das find die Anhänger eines mäßigen
Progresses: wieder andere (die Sozialisten) behaupten, der
Umschwung werde kommen, sobald alles zum Extrem gediehen ist —
wenn die Regierung und die besitzenden Klassen sich aller bemächtigt
haben werden, d.h. der Arbeiter; dann geht die Macht irgendwie
nicht bloß auf die Arbeiter über, sondern sogar auf die Arbeiter,
die unfehlbar, völlig uneigennützig, selbstaufopfernd find und die
dann die ganze Sache ohne Fehl und Sünde leiten werden; wieder
andere sagen, man müsse die ganze Sache dadnrch in Ordnung
bringen, daß man die Schurken, die bösen Menschen ausrottet.
Aber wo hören die Bösen auf und wo fangen — ganz zu
geschweige« von den Guten ^ die Unschädlichen an? Darüber
verlautet nichts. Bald sind die Bösen nicht auszurotten, bald werden,
wie in der großen Revolution, die Guten mit den Bösen eiugefangen.
Sobald man nur ein wenig strenger urteilt, ist keiner mehr gerecht.
Was ist da zu tun? Es gibt nur ein Mittel: dis religiöse
Umwandlung der menschlichen Seele. Und für diese Umkehr sind alle
diese scheinbaren Heilmittel nur ein Hindernis.

10. November 1897.

Ich ging durch das Dorf, schaute dnrch die Fenster in die Hütten
hinein. Ueberall Armut und Unwissenheit. Und ich dachte an die
frühere Sklaverei. Früher war bie Ursache derselben, war die Kette
sichtbar, die gefesselt hielt; jetzt gibt es keine Ketten mehr, in
Europa sind es Härchen, aber derselben sind so viel wie die, mit
welchen Gulliver angebunden war. Bei uns sind noch die Stricke
zu sehen, oder sagen wir Schnüre — und dort Härchen; aber sie

halten so fest, daß sich der Riese, das Volk, nicht rühren kann.
Es gibt nur eine Rettung: sich nicht niederlegen, nicht einschlafen.
Der Betrug ist so groß und so geschickt, daß man oft sehen kann,
wie dieselben Leute, die man aussaugt und zugrunde richtet, mit
Leidenschaft diese Aussauger verteidigen und wütend über diejenigen
herfallen, die gegen die Ausfauger sind.

25. November 1897.

„Die Krebse haben es gern, daß man sie lebend kocht." Das
ist Heileibe, kein Scherz. Wie oft hört man, sagt man dasselbe und
hat man dasselbe gesagt. Der Mensch hat die Eigenheit, Leiden,
die er nicht sehen will, nicht zu sehen. Und Leiden, die er felbst
verursacht, will er nicht sehen. Wie oft habe ich gehört, daß man
von Kutschern, die ihre Herrschaft erwarten, von Köchen, Lakaien,
Bauern, die ihrer Arbeit nachgehen, sagt: „Die haben es gut!"
Ja: „Die Krebse haben es gern, daß man sie lebend kocht."



— 692 —

3. Slun'st 1898.
Die Arbeiter sind dadurch, daß man ihnen den Boden

weggenommen hat, daß man sie Steuer zahlen läßt, daß sie beim Militär
dienen müssen und daß sie dem Betrug des falschen Glaubens
ausgeliefert sind, so geknebelt, daß sie sich nicht rühren können und daß es

für sie keinen Ausweg zu geben scheint. Die Rettung liegt aber in
der Wahrheit, im Verkünden und Bekennen der Wahrheit,

5. Februar 1898.
Nur einer, der nie über die Urfachen der sozialen Erscheinungen

nachgedacht hat, kann zweifeln, daß der Ursprung aller Uebel, an
denen die Gesellschaft krankt, in der falschen religiösen Lehre zu
suchen ift. Die Ursachen aller dieser Erscheinungen sind ^
Gedanken, menschliche Gedanken. Wie sollten denn falsche Gedanken
nicht einen ungeheuren Einfluß auf die Gefellschaftsordnung
ausüben? Einige, ein paar Leute, fahren bei dieser Gesellschaftsordnung

gut, und es ist begreiflich, daß sie alles aufbieten, um die
falschen Gedanken und die falsche Religion im Schwang zu erhalten.

3. Februar 189L,
Die Kraft ist nnr beim arbeitenden Volk. Duldet es feine

Unterdrücker, so kommt es nur daher, weil es hypnotisiert ist.
Daher kommt alles darauf an, diese Hypuose zu zerstören.

13. Januar 1898.

Christen streben zur Vereinigung und vereinigen sich
untereinander und mit anderen durch das christliche Mittel der Einigung:
durch Demut und Liebe. Aber es gibt Menschen, die dieses Mittel
der Vereinigung nicht kennen, nichts davon halten und sich bemühen,
sich mit anderen durch andere, äußere Mittel der Gewalt, der
Drohung, zu vereinigen (denn alle Menfchen bemühen fich, sich zu
vereinigen). Man kann von diesen Menscheir) welche die christlichen
Mittel der Vereinigung nicht kennen und nicht begreife«, nicht
verlangen, daß sie sich nicht ihrer Mittel bedienen sollen; aber völlig
ungerecht und unvernünftig ist es, wenn diese nicht-christlichen
Menschen diese ihre niederen Mittel der Vereinigung Menschen
auferlegen, welche die höheren kennen und anwenden. Man sagt:
Ihr Christen bedient euch unserer Mittel: wenn man euch nicht
beraubt, nicht getötet hat, so verdankt ihr das uns. Darauf erwidern
die Christen, daß sie auf alles, was ihnen die Gewalt liefert,
verzichten, weil sie cs nicht brauchen (und so ist es auch wirklich
für einen Christen), Darum, wenn es auch zulässig ist, daß Menschen,
die das höhere Mittel der Einigung nicht kennen, sich des
niederen bedienen, so ist es doch nie zulässig, daß sie ihr uiederes
Mittel als das allgemeine, einzige, betrachten und daß sie auch
diejenigen, die es nicht brauchen, zwingen, es anzuwenden. Der
wichtigste Schritt nach vorwärts, den die Menschheit zu tun hat,
ist der, daß die Menschen das christliche Mittel der Einigung nicht
bloß anerkennen und zulassen, sondern auch erkennen, daß es das



— 693 —

höchste ift, zu dem die guuze Menschheit hinstrebt uud zu dem sie

unstreitig einst gelangen muß.
4. Februar 1897.

Der strengste, konsequenteste Agnostiker bekennt, ob er will oder
nicht, Gott. Er kann nicht leugnen, daß erstens in der Existenz
seiner selbst und der ganzen Welt ein ihm unzugänglicher Sinn,
liegt, und zweitens, daß seinem Leben ein Gesetz zugrunde liegt,
dem er sich unterordnen oder von dem er sich entfernen kann'.

In diesem Bekenntnis eines höheren, dem Menschen nnerforsch-
lichen, aber unzweifelhaft existierenden, höheren Sinnes des Lebens
und eines Gefetzes, das dem eigenen Leben zugrunde liegt, ist das
Bekenntnis, daß ein Gott ist, enthalten. Auch ist ein solches
Bekenntnis viel stärker als der Glaube an einen Schöpfer Himmels
nnd der Erde, an eine Dreieinigkeit, einen Erlöser, Fürsprecher u. s, w.
So glauben heißt durch den lockeren Schutt zum Felsen durchgraben
nnd das Haus auf festem Grund errichten.

13. Januar 1898.
Jeder von uns ist das Licht, das göttliche Wesen, die Liebe,

der Gottessohn — eingeschlossen in einen Körper, in Grenzen, in
eine farbige Laterne, die wir selber so ausgemalt haben mit unsereu
Leidenschaften, Gewohnheiten, so daß wir alles, was wir' sehen, nur
durch diese Laterne sehen. Sich auszurecken, um über sie
hinauszublicken, ist unmöglich, denn auch oben ist ein solches Glas, durch
welches wir Gott sehen, aber durch ein Glas, das wir selbst

bemalt haben. Das Eine, was wir tun können, ist, daß wir nicht
durch das Glas schauen, sondern in uns selbst, das eigene Licht
erkennen, es Heller machen. Das ist auch die einzige Rettung aus
allen Trübsalen des Lebens, aus allen Leiden und Verführungen,
und das ist freudebringend und allezeit möglich. Ich tue so, und es ist gut.

17. November 1397.

Mein Leben, das Bewußtsein meiner Persönlichkeit, wird immer
schwächer und schwächer werden und mit Marasmus, mit
vollkommenem Aufhören des Bewußtseins meiner Persönlichkeit enden.
Zur selben Zeit, vollkommen gleichzeitig und gleichen Schritt haltend
mit der Aufhebung der Persönlichkeit, beginnt zu leben und lebt
stärker nnd immer stärker Das auf, was der Ertrag meines Lebens
ist, die Frucht meiner Gedanken und Gefühle. Es lebt in andern
Menschen, sogar in Tieren und in toter Materie. Ich möchte sagen,
daß das auch nach mir leben wird.

Aber das alles ist des Bewußtseins beraubt, und darum kann
ich, nicht sagen, daß es lebt. Aber wer kann sagen, daß es des

Bewußtseins beraubt ist? Weshalb soll ich nicht annehmen, daß das
alles durch ein neues Bewußtsein vereinigt wird, das ich mit Fng
als mein Bewußtsein betrachten kann, weil es sich ganz aus dem

Meinigen zusammensetzt? Weshalb kann dieses neue Wesen nicht
zusammen mit jenen Wesen leben, die jetzt leben? Weshalb sollte



- 694 —

man nicht annehmen, daß wir alle Teilchen des Bewußtseins anderer
höherer Wesen sind, solcher, die wir erst werden werden?

„Im ^ Hause meines Vaters sind viel Wohnungeu." Das ist
nicht so zu verstehen, als ob es verschiedene Orte gäbe, sondern' so,
daß es viele Bewußtsein gibt: sie schließen einander ein, verflechten
sich mit anderen. .Ist doch die ganze Welt, wie ich sie sehe,
mitsamt dem Räume und der Zeit, ein Produkt meiner Persönlichkeit,
meines Bewußlseins. Sobald die Persönlichkeit eine andere ist,
so ist auch das Bewußtsein ein anderes, ist eine ganz andere Welt.
Wie im Kind (in mir) allmählich das Bewußtsein entstanden ist
(woher es kommt, daß ich mich als Kind, sogar als Keim, als ein
gesondertes Wesen sehe), so wird es immer entstehen und entsteht
schon jetzt aus den Folgen meines Lebens in meinem künftigen Ich
nach meinem Tode.

„Die Kirche ist der Leib Christi." Ja, Christns lebt jetzt in
seinem neuen Bewußtsein das Leben aller Lebenden, toten und
künftigen Glieder der Kirche, ebenso wie jeder von uns seine Kirche
leben wird. Der Nichtige wird seine nichtige und vielleicht schlechte

Kirche haben, aber doch eine Kirche, die seinen neuen Leib darstellt.
Aber wie?- Das ist es eben, was wir uns nicht vorstellen können,
weil wir uns nichts vorstellen können, was außerhalb unseres
Bewußtseins liegt. Aber es gibt nicht viele Wohnungen, sondern
viele Bewußtsein.

Aber hier beginnt die letzte, schrecklichste, unlösbare Frage:
Wozu das alles? Wozu diese Bewegung, diese Uebergänge aus
einem niederen, mehr einzelhaften Bewußtsein in ein allgemeineres,
höheres? Wozu? Das ist ein Geheimnis, das wir nicht erraten
können. Hier ist Gott und der Glaube an Ihn nötig. Nur Er
weiß es, und man muß glauben, daß alles so sein muß, wie es ist.

IWakttsnelle Lemerkungen.
Wir hoffen, daß der weihnachtliche Charakter dieses Heftes, wenn ex auch

nicht in die Augen springt, nicht verborgen bleche.

Daß die Serie der „Neue Wege-Aufsätze" sich noch in das neue Jahr
hinüberzieht, tut ihrem Verfasser leid und geschieht gegen seine Absicht, aber da die
einzelnen Aufsätze auch unabhängig von einander verständlich sind, so hat der
Uebelstand Wohl nicht so viel zu bedeuten.

Wir sagen allen treuen Lesern unserer Zeitschrift herzlichen Dank für die an
uns geübte Nachsicht und bitten, sie uns weiter zu bewahren. Der Unvollkommen-
hcit unseres Werkes sind wir uns tief bewußt; wer sollte namentlich im Angesicht
der jetzigen Geschehnisse anders empfinden können? Aber wir dürfen versichern,
daß wir es guten Willens tun und es uns etwas kosten lassen. So bitten wir um
Mithilfe jeder Art und wünschen zur Jahreswende allen Freunden vor allem Eins:
das Festbleiben im Glauben an die großen Dinge, die Gott aus dieser größten
Notzeit der Welt hervorgehen lassen will,

Redaktion: Liz, Z MiMhitU, Gymnasiallehrer in Zürich; r. ff«g»2,
Professor in Zürich ; Q StiikKelbergek, Pfarrer in Winterthur. — Manuskripte
und auf die Redaktion bezügliche Korrespondenzen sind an Herrn ff«g« W senden.
— Druck und Expedition von ff. S. Ziblnckt» in Basel.


	Leo Tolstois Tagebuch

