
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 12

Artikel: Neue Wege. IX., Die Erlösung durch die Liebe

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134125

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— «49 -
Um die Luthersche Reformation zu begreifen, muß man weniger

den Römerbrief als die kirchliche Wirtschaftsgeschichte des Mittelalters
studieren. Der Streit über „Glaube und Werke" war den Massen
höchst gleichgültig, aber die Zeitgenossen des großen Bergmannssohnes

haben die Kirche als Wirtschaftsmacht gehaßt — wie ein
armer hungriger Fabrikarbeiter die Kapitalisten haßt.

Jesus vereinigt in geistigen Dingen die Sorglosigkeit des
Bettlers mit der Majestät des Königs, Er ist ein roi àss Ausux.

Das Herz des Volkes steht Gott näher als der Kopf der
Gelehrten.

Jesus könnte, wenn er wiederkäme, weder Kaplan noch Predigt-.
amtskanditat werden. Er fiele in jedem theologischen Examen beider
Konfessionen durch.

Daß wir Jesu Mutter kennen, ist uns mehr wert als seinen
Bildungsgang zu wisfen, von dem nirgends etwas geschrieben steht,

Gut, daß Jesus nicht von Reportern und Stenographen
umgeben war. Seine Heldenseele wäre uns verloren bis auf den
heutigen Tag.

Mit Begeisterung kommt man Jesus näher als mit kalter
Objektivität, Aber wie kann ein staubfchnüffelnder Gelehrter
kongenial sein?

Große und entscheidende Geistesumwälzungen künden fich keineswegs

immer zuerst auf dem literarischen Markte an. Das Christentum

wird in der gleichzeitigen und so überaus reichen Literatur des
Altertums kaum erwähnt. Es „wuchs" stetig in der Stille.

Vom Gottesfreund aus dem Oberlande.

Neue Aege

IX. »le Erlösung Surcd Sîe Nebe.

1. Die Liebe ist uns verloren gegangen.

R^s ist eine nnr zu selbstverständliche Sache und doch zieht stch das

D Herz zusammen, wenn wir es uns völlig klar machen: die
Liebe ist uns verloren gegangen. Damit aber die

ganze Welt Christi, die ohne die Liebe nichts ist.
Das ist das Furchtbare, was geschehen ist, die höllische Krone

des Weltunterganges.



— 650 —

Selbstverständlich ist es, denn sonst wäre der Weltkrieg nicht da.
Am Anfang freilich haben Viele^von«uns sich dieseHTatsache noch lange
etwas verhüllt. Wir kamen aus einer Welt, wo die Liebe, wenn auch

nicht die Macht, so doch eine Macht war. Das Reich der Liebe

war neben dem Reich der Gewalt vorhanden, es lag im Kampf mit
ihm, es rüstete sich zu großen Siegen. Als nun die Katastrophe kam
und zeigte, daß die andere Welt doch die stärkere war, noch stärker
als wir gewußt hatten, da entwich jene Welt der Liebe nicht fofort.
Sie schwebte eine''Zeitlang wie eine verklärende Atmosphäre über dem

Grauen. Noch wußte man, daß sie die Herrscherin sein müßte. Man
versuchte, die Liebe und den Krieg tiefsinnig ineinander zu mischen,
und das Tötend sogar zn einem Dienst Christi zu machen. Es gab
christliche Theologen, die erklärten, daß es ihnen „gegen die Liebe gehe",
stch gegen den 7 Krieg zu äußern nnd ihn als Abfall von Christus zu
erklären.^Allmählich hat sich jener Trug verflüchtigt, aber nicht so,

daß die Welt der Liebe sich in ihr Lager zurückgezogen und den

Kampf gegen die Welt der Gewalt mit neuer Wucht und Leidenschaft
aufgenommen hätte. Vielmehr ist sie nach und nach einfach
verschwunden, bis auf einige dürftige Reste. Der furchtbare Kampf, der
nicht bloß einer der Waffen, fondern auch einer der Prinzipien, nicht
bloß einer von Menschen, sondern auch einer von „Geistern der Luft"
ist, hat alle andern Kräfte aufgesogen und nur den Siegeswillen und
denWaß, daneben höchstens noch die strenge Gerechtigkeit übrig
gelassen. Niemand konnte wirklich und völlig neutral bleiben, bloß
neutral. Denn es handelte sich um zu große Dinge, die in diesen

Kampf verwickelt waren. Wer wirklich ganz neutral blieb, der war
entweder eine gemeine, in Selbstsucht, Skepsis oder anderem Eis und
Schmutz erstickte Seele, oder er hatte den ganzen Sinn des Kampfes
nicht erfaßt. Aber wer vermag beim Parteinehmen die Liebe zu
bewahren? Er wird dem Einen oder Andern der Kämpfer Sieg
wünschen; seine Seele wird wider Willen ein Bündnis mit den
Mächten der Gewalt schließen; er wird die eine Seite mit mildern
Angen betrachten als die andere; er wird seinen Sinn auf Vergeltung
und Strafe richten, und ob alledem wird die Liebe verloren gehen,
Ueberhaupt: wie kann^der Weinstock gedeihen'Mben einem Eismeer?
Wie kann ein Feuer brennen bleiben in der Sintflut? Wie könnte
in einer Welt des Mordes uud der Vergewaltigung, der Lüge und Wut,
des Unrechtes und Frevels jeder Art die Liebe am Leben bleiben? Es
war psychologisch unmöglich. Es hat stch wie das ganze 24. Kapitel des

Matthäusevangeliums, sv auch das Wort erfüllt: „Durch das
Ueberhandnehmen der Ungerechtigkeit wird die Liebe Vieler erkalten."

So ist die Liebe verloren gegangen. Was jetzt davon noch übrig
ist sind, wie gesagt, nur dürftige Reste. Wenn etwa von „christlicher" oder
„humaner" Seite auf all die Samariterarbeit hingewiesen wird, die im
Kriege getan werde, alle heroische Hingabe, alle großen und treuen
Opser, und dies geschieht, um zu zeigen, daß die Welt Christi oder



— 651 —

die Welt des Menschen noch vorhanden sei, ja sogar Triumphe feiere,
so ist dies ein wunderlicher Stolz des zum Bettler gewordenen
Bankrottierers, der seinen Reichtum rühmt. Als ob das die Liebe Christi
wäre, die Liebe, die wir meinen! Nein, wenn Liebe da wäre, dann
würde nicht mehr getötet. Daß man noch töten konnte, war schon
die entscheidende Niederlage der Liebe. Das haben ja Zahllose
gespürt und das war doch ein Zeichen, daß das Reich der Liebe schon

große Macht gewonnen hatte und hart vor dem Siege stand: daß
das Töten so Vielen unglaublich, ja unmöglich vorkommen wollte und
die Theologen sich mit aller Macht ins Zeug legen mußten, um es

glaublich und möglich zu machen. Aber dann ist auch dieses Gefühl
verflogen, wie jedes wahre Gefühl, wenn die Tat es verleugnet. Die
Welt ist kalt geworden. Der Mondschein des Pazifismus vermag sie

nicht zu erwärmen und leider auch nicht die Sonne des „wissenschaftlichen"

Sozialismus, weil sie auch gar keine Sonne, sondern nur ein
Trug ist. Deuu wenn man den Vötkerkrieg bloß deswegen nicht will,
damìt der Klassenkrieg nicht gehemmt werde, wenn man blvß an seine

Klasse denkt, statt an die ganze arme Welt, wenn der Sozialismus
bloß ein Dogma hat, wo ein menschliches Herz sein sollte, dann sügt
er, statt die Welt zu erwärmen, zu ihrer Kälte nur neue hinzu. Die
Liebe ist nicht da. Es fehlt die Sonne, es fehlt die Wunderkraft, aus
der alle Rettung kommt. Darum kann der Krieg nicht wirklich zu
Ende kommen. Dazu fehlt uns einfach die Hauptsache. Wir wissen
eigentlich Alle, was es ist; wir warten eigentlich, bewußt oder unbewußt,

Alle daraus: wir harren auf eine grußeErhebung
der Liebe. Dieses Harren verdichtet sich bis-zu der Erwartung,
daß ein Mensch komme, Mann oder Frau, wie einst Franziskus von
Assisi, nein, größer, noch viel größer als er, der ungeheuren Größe
der Not entsprechend, daß ein Christus, Christus selbst komme und durch
Wunder göttlicher Liebe den Fluch wendender uns sonst in den

Abgrund zieht. Denn wie sollen sonst alle diese himmelhohen Hindernisse

des Friedens beseitigt, wie diese Meere des Hasses und Abscheus
überbrückt werden? Die Liebe ist verloren gegangen, nun spüren wir
es immer klarer, nun wissen wir auch, was es bedeutet.

Freilich haben wir nun längst eingesehen, wie stark sie auch
schon vorher verloren gegangen war. Sie lag nur gleichsam als
Verklärung, aber auch als Trugnebel auf einer Welt, deren eigentliches
Grundwesen das Gegenteil war. Es sollen bekannte nnd oft gesagte

Dinge hier nicht nochmals ausgeführt, sondern nur angedeutet werden.
Daß die ungeheuerlichen Kriegsrüstungen der Ausdruck eines ebenso

großen Kriegswillens waren, konnte und kann nur leugnen, wer
aller Psychologie entsagen will. Sie waren der Ausdruck des Systems
der Gewalt, das im Zusammenleben der Völker herrschte. Ihm
entsprach im Wirtschaftsleben ein System gegenseitiger Ausplünderung.
Was man innere Politik nannte, stand größtenteils im gleichen Zeichen,
wie es ja auch davon abhing.



- 652 —

Damit ist aber die Grundstruktur dieser Gesellschaft bezeichnet.
Ihre ganze „Kultur" erbaute sich darauf und mnßte sich entsprechend
gestalten. Das Reich der Liebe griff allerdings mildernd ein. Es
baute sich da und dort ein Kämmerchen, besetzte da und dort ein
Winkelchen und machte es traut, es verbreitete fast überall hin etwas
Wärme und Freundlichkeit; aber die Grundstruktur lieferte die Gemalt.
Der Kampf dagegen war zwar entbrannt, ein Neubau war
vorgeschlagen, aber mitten in diesen Kampf fiel — wie von einer bösen
Macht, die um ihr Reich zitterte, herbeigeführt — der Krieg mit
seinem Sieg der Gewalt. Freilich hatte, wer etwas von den Ordnungen
der Welt verstand, schon lange einsehen müssen, daß wir vor einem
Entweder — Oder standen: entweder ein Wunder geistiger Erhebung
mit dem Wunder der Liebe im Zentrum, oder der Zusammensturz,
Der Krieg, als er kam, war' nur die Offenbarung dieses fchon vorher
vorhandenen Zustandes.

Diese Dinge wollen wir, wie gesagt, nicht wiederholen, trotzdem
sie leider noch keine allgemein bekannten Wahrheiten sind und auch
da, wo man etwas von ihnen ahnt, die richtigen Folgerungen daraus
noch nicht überall gezogen werden. Aber ein Anderes, das zwar auch
nicht zum ersten Mal gesagt wird, wollen wir so stark als möglich
ins Licht stellen: Diese Grundstruktur der Gesellschaft, die Herrschaft
der Gewalt im politischen und sozialen Leben und dem, was damit
eng zusammenhing, war ihrerseits nur ein Ausdruck der seelischen
Beschaffenheit dieses Geschlechtes. Es herrschte in seiner Seele
das Gegenteil der Liebe. Wir möchten es Begehrlichkeit nennen
und damit eine tiefe Intuition aller Zeiten, die aber besonders im
Zentrum der christlichen Wahrheit liegt, erinnern. Es lebte in diesem
Geschlecht eine Gier, nicht zu geben, svndern zu nehmen, nicht zu
dienen, sondern zu herrschen, nicht Gott und den Bruder zu suchen,
sondern sich selbst. Es griff krankhaft um sich nach einem Leben, das
es offenbar nicht in sich hatte. Es war von Habsucht besessen.

Damit griff es nach den Blumen des Waldes und Feldes, sie mit
Ausrottung bedrohend, und verwüstete überhaupt die Natur, vhne
jegliches Gefühl für ihre Heiligkeit; damit griff es nach den Gütern
der Erde, nach dem Geld; damit griff es nach dem Genuß und der

Betäubung; damit griff es nach dem Menschen selbst, nach seinem
Leibe und nach seiner Seele. Denn das Fieber der Genußsucht, die

Verseuchung durch das Laster, was sind sie anders als ein solches
Umsichgreifen eines Feuers, das doch nie genug Nahrung findet, als
solch ein hungriges Haben-Wollen und Ansichraffen der Menschen nnd
Dinge? Neben dieser Habsucht im weitesten und tiefsten Sinne des
Wortes trat die Herrschsucht als besonderes Kennzeichen dieses
Geschlechtes. Sich dienend in inniger Freude an eine Sache oder auch
an Menschen hinzugeben, an sie zu glauben und ihnen Treue zu
halten, war feinen Vertretern besonders schwer geworden. Es dachte
im Grunde doch jeder nur an sich selbst. „Ein jeglicher sah auf seinen



— 653 —

Weg." Auch in die höchsten Bestrebungen schlich dieses Gift sich ein.
Sie mußten der persönlichen Erhebung vder Üeberhebung dienen.
Gott, Christus, die Bibel, mußten in den Dienst dieser Leidenschaft
treten. Die Reklame, die den wirtschaftlichen Konkurrenzkampf
begleitet, spielte auch im geistigen eiue immer größer werdende Rolle.
Stilles Arbeiten um der Wahrheit Millen, um Gottes und der
Menschen willen, wurde immer seltener. Der Erfolg war König. Die
Wunderquelle, die-Seele heißt, versiegte odcr wurde vergessen. Die
Menschen dieser Zeit konnten so wenig mit einander wirkliche Gemeinschaft

haben! Sie mußten auch die Wahrheit selbstisch an sich raffen.
Die Atomisierung ergriff alles Leben. Es gab wohl sogenannte
Organisationen, die auf Gewalt oder Egoismus gegründet waren, aber
wenig wirkliche Genossenschaften. Ein Hauptmerkmal dieser
Atomisierung war jene Eitelkeit, die besonders dem jüngeren Geschlcchte auf
der Stirn geschrieben stand und die sich gern als Individualismus
verbrämte.

Kurz: auch die Geistcswelt stand im Zeichen der Zerstreuung,
Zertrennung, Auflösung. Der Krieg war auch in dieser Beziehung
nur die lvgische Folge, oder vielleicht besser nur das grobe Sichtbarwerden

eines vorher schon vorhandenen Zustandes. Das ist die uralte
Ordnung, von der die tiefsten der Mythen und alle alte Weisheit der
Menschen redet. Wer nur auf fich selbst gestellt ist, sei er ein
einzelner Mensch, oder ein Volk, der muß sich zerstörend gegen Andere
wenden. Er sucht den Andern ans der instinktiven Erkenntnis, daß
er eigentlich zu einem größeren Ganzen gehört, das ihm verloren
gegangen ist. Er sucht im Andern dieses Ganze, aber weil er es in
ihm, der ja selbst nur ein Stück ist, doch nicht stnden kann, bleibt er
unbefriedigt und stürmt weiter, es in einem Andern zu erfassen. Wir
nennen das auch Liebe, aber es ist die u n e rlöst e Liebe, die Liebe,
die noch keine Stillung empfangen hat. Diese Liebe kann leicht in
das Gegenteil umschlagen. Sie wird eifersüchtig, weil sie allein
besitzen will; ste wird wollüstig, weil sie genießen, an sich raffen will;
sie wird grausam, weil sie das Andere verzehren will, kurz: sie ist im
Grunde Selbstsucht. Oft aber ist dieses Suchen dcs Andern vvn
vornherein nur rohe Selbstsucht. Dann wird es zu Neid, Raub, Gewalt,
Krieg. Sobald das Paradies verlassen ist, geschieht ein Mord.

Aber geht es an, die Herrschaft dieser Mächte, Habsucht, Herrschsucht,

Begehrlichkeit, gerade unserem Geschlechte zur Last zu legen?
Sind sie nicht immer dagewesen?

Gewiß, sie sind auch in früheren Zeiten dagewesen (ob „immer",
lassen wir dahingestellt). Der Unterschied aber zwischen jenen Zeiten
und der unsrigen besteht darin, daß in früheren Zeiten etwas da war,
was über diesen Mächten und gegen sie die Menschen zusammenhielt,

daß ein Element in den Seelen lebte, das anderer Art war und
ihnen das Gegengewicht hielt. Der entscheidungsvolle Vorgang, die

tödliche Krisis, die in diese Periode fielen, bestanden darin, daß das



— 654 —

Verhältnis sich umkehrte. Und damit war die Weltkatastrophe
notwendig geworden.

Wir wissen trotz aller sozialen und humanen Bestrebungen
wenig mehr, was Liebe ist. Wir sind gerade in dieser Hauptsache
seelisch verarmt. Fast Alle unter uns trifft dieser Vorwurf und
gewiß in erster Linie die, die ihn ablehnen. Hier ist die tiefste Wurzel
unserer Not.

2. Woher soll die Liebe uns wieder kommen?
Gibt es eine Rettung aus dieser Not? ^
Die Antwort hängt von einer andern ab. Ist die Liebe uns

endgültig verloren? War sie nur ein Schein und die Welt der
Gemalt die einzig wirkliche Welt? Hat Nietzsche recht behalten und
Christus das Feld sür immer verloren?

Nein, sagen wir. Die Liebe i st uoch da und wartet
auf den Sieg — den Sieg, der jetzt sogar näher gerückt ift, als
zuvor. Die Liebe ist noch da. Wo ist sie denn?

Wir antworten: sie ist in uns. Ja, in uns! Denn in der
Tiefe nnserer Seele ist sie auch jetzt noch die anerkannte Herrscherin.
Wo sie erscheint, da grüßen wir sie als solche. Lafset eine wahrhaft
grvße Liebe sich erheben und ihr werdet sehen, daß sie anch in dieser
Welt des Hasses und der Gewalt verstanden wird, ja in ihr erst recht.
Wir spüren wohl, daß Haß und Gewalt nicht das Element sind, worin
unsere Seele wahrhaft leben kann. Ja, sind sie nicht svgar auf ihre
Weise ein Zeugnis für die Liebe? Ist der Haß nicht am tiefsten als
umgeschlagene Liebe zu erklären? Liegt nicht in dem heutigen Völker-
Haß auch der Sinn, daß die Völker im Grunde einander lieben, daß
sie iu einem andern Verhältnis zn einander stehen möchten? Wie
haben früher die Völker stch bekriegen können ganz ohne Haß! Aber
hente können ste es nicht mehr. Was als Rückschritt erscheint, ist so

in gemissem Sinne ein Fortschritt. Die Völker hassen stch so sehr,
weil sie einander näher stehen. Sie sind getrennt, stnd atomisiert;
in dem tiefen, ihnen freilich unbewußten Ungenügen über diesen
Zustand suchen sie einander, tun es aber nur in der Begehrlichkeit. Sie
möchten von einander anerkannt, geehrt werden, möchten einander
beherrschen. Die Raffgier stellt sich ein, die Habsucht, die Herrschsucht.
Jn dem trotzigen Schmerz des Alleinseins schlägt man den Andern,
stellt sich erst recht auf sich selbst und es ist doch nur alles maskierte
Sehnsucht nach Gemeinschaft; es ist doch nur alles umgeschlagene
Liebe; es ist doch alles nur ein furchtbares Mißverständnis!

Ueberhaupt: was ift jene Hab- und Herrschsucht, jene sinnliche
Gier anders als Liebe — aber falsche Liebe? Es ist eine Liebe,
die ihren Weg verfehlt hat und ins Leere geraten ist. Es ist eine
tiefe Unordnung, eine Verstbrung, es ist ein Mißverständnis.

Die Liebe ist nicht verloren, sie ist bloß verkehrt. Die Liebe ist
nicht verloren, sie hat stch bloß aus der Eiseskälte dieser Welt in die



— 655 —

Tiefe der Seele zurückgezogen. Die Liebe ist das Leben; solange das
Leben sich uoch behauptet, ist auch die Liebe nicht tot. Die Liebe ist
die Seele der Seele; solange die Seele lebt, lebt auch sie. Sie liegt
vom Winter tief begraben, aber sie wartet auf ihre Auferstehung und
die ganze Seele wartet mit ihr.

Und die Liebe ist auch in der Welt. Denn Christus hat
sie in die Welt ergossen. Daran halten wir fest. Die Christenheit
ist abgefallen, aber Christus ist nicht tot. Seiue Kraft ist von seinem
Liebesweg durch die Menschenwelt und von seinem Kreuze her in die
Welt geflossen; dieser Strom hat sich gemehrt durch das warme
Herzblut aller derer, die in Schwachheit vder Kraft seinen Weg
gegangen sind. Aus diesem Strom ist doch das beste Leben des Abendlandes

geflossen. Er ist jetzt unter die Erde getreten, aber er ist da.
Es steht die Gestalt Christi da und solange sie dasteht, ist die Liebe
die höchste Macht. Sie mag eine Zeitlang verhüllt werden, aber sie

wird wieder hervorbrechen. Von ihr aus muß eines Tages wieder
eine ungeheure Not die besten der Herzen ergreifen, eine ungeheure
Not ob Jammer und Greuel der Welt; von ihr aus eine ungeheure
Kraft des Willens, ste zu wenden. Diese Macht sammelt sich gerade
in diesen Tagen der Winterkälte. Der Charfreitag der Liebe bereitet
ihren Ostertag vor. Schon können wir überall etwas von ihrem
Leben und Regen spüren. Was der Welt geschenkt werden wird nach
diesen Tagen des Grauens, ist ein gewaltiges und wunderbares
Erwachen der Liebe. Die ganze Welt Christi, die von ihm und seinen
Jüngern (mit oder ohne diesen Namen) geschaffene, die von Gottes
Leben genährte, ste wartet unter der Erde, wie die Blumen auf den

Frühling warten, fertig, zum Aufbrechen bereit, wenn die Ostersonne
scheint. '

In Christus aber erscheint die Wahrheit Gottes. Und wir
sagen darum zum Dritten: die Liebe ist nicht verloren, sie ist
vorhanden in Gott. Wenn er lebt, dann lebt auch sie.

Gott aber lebt. Denn die Katastrophe, weit davon entfernt,
gegen ihn zu zeugen, zeugt vielmehr aufs Lauteste für ihn. Denn
was war jene Zertrennung und Auflösung, die über die Welt kam,
anders als das Zeichen der Entfernung von ihm? Gott ist die Einheit

des Lebens — wo es von ihm wegrückt, zerfällt es; Gott ist die

Einheit der Menschheit — wo sie von ihm abfüllt, verfällt sie der
Zertrennung; Gott ist die Einheit jedes Menschen — wo dieser von
ihm weicht, da gerät er ins Leere. Im Leeren greift er nach dem

Schein Gottes, der Sinnenwelt mit allem, was in ihr ist; in der
Wut der Leere fällt er die Natur, den Menschen, sich selbst an. Das
Ende ist der Unmensch, sei's als Tier, sei's als Dämon. Der Krie g
ist das Ende; der Weltkrieg das Ende auf einem Wege der Abkehr
von Gott. Gott ist die Liebe — die Liebe zu ihm die einzige wahre
Liebe, das einzige wahre Band der Gemeinschaft; jede andere Liebe ist
falsche Liebe und muß als Verkehrung den Krieg erzeugen, aller Art



— (>7>6 -
Krieg, wovvn dann der blutige Waffenkrieg nur Symbol und roheste
Auswirkung ist.

Darum aber ist das Wort von der Umkehr zu Gott, frei und
tief, nicht kirchlich, theologisch oder gar Pfäfftfch verstanden, das Wort
unserer Rettung. Wir müffen Gott bekommen, um
mieder lieben zu können, wir können aber auch nicht
anders als lieben, wenn wir wieder Gott
bekommen.

Ein besonders tiefes Wort müssen wir herbeiziehen, in dein sich

das Gesagte zusammenfassen läßt: Liebe ist, wo sie ihre Vollendung
erreicht, Gnade. Dieses Wort ist zu herrlich, als daß wir durch
den theologischen Geruch, den es bekommen hat, uns davon abschrecken
lassen dürften. Gnade ist es, wahre Liebe zn empfangen, das weiß
Jeder, dem auch unr einmal dieses höchste Glück geworden ist. Das
ist aber der Wuuderquell, aus dem alles Edelste stießt, das im
Menschenwesen möglich ist. Gnade stillt das Gemüt, wie nichts
anderes. Gnade befriedigt den Unendlichkeitsdrang in uns. Gnade ist
göttlich und löst alles Göttliche in uns aus. Wer Gnade empfangen
hat, muß ste weitergeben. Sie wirkt Dankbarkeit und aus dieser
allein stammt alle wirkliche, d. h, nicht gesetzliche, nicht gemachte, frei
strömende Güte. Gnade ist Vergebung, ist Friede. Jetzt leben wir
Menschen im Gegenteil der Gnade, in dem Element des Zornes
gegen einander, dns fich besonders in dem Nicht g eist kundtut;
erst wenn wir wieder tief in jene Atmosphäre eingetaucht iverden,
können wir mit einander mieder echte Gemeinschaft haben.

Denn dann — um es in Kürze zu sagen — weicht die
Begehrlichkeit. Denn dann haben die Menschen an Stelle einer
Leere einen Besitz, der sie satt macht. Dann können sie wieder

geben, statt bloß nehmen zu wollen. Dann stellt sich auch die

Lust am Dienen, dieses vergessene Geheimnis, wieder ein; das
Dienen wird eine weit seligere Sache als das Herrschen. Dann fängt
der Wunderbrunnen der Seele ivieder an zu quellen und eine
Unendlichkeit des Lebens auszuströmen. Dann kommt Freude über die

Menschen, und Frende ist Reichtum, der scheuten und schaffen will.
Dann können die Menschen wieder an einander glauben, einander
heiligen, mit einander Gemeinschaft haben. Dann kommt felige
Demut über sie. Dann sind sie von der Krankheit des felbstischen
Wesens erlöst. Dann kehren Kindlichkeit und Heldentum wieder.

Von dieser Art haben frühere Geschlechter mehr gehabt als wir,
weil sie, kulturürmer und in vielen Dingen vielleicht roher, doch gottnäher
und feelentiefer gewesen find. Das mar die Atmosphäre des Mittelalters;

davon besaßen auch die vvn der Reformation ausgehenden
Geschlechter noch lange ein reiches Teil. Das ist die Umkehr, die wir
nötig haben — eine Umkehr natürlich im Sinne nicht bloß der Rückkehr,

sondern auch des Vorwärtsstrebens, nur auf anderem Wege
als bisher.



— 6»7 -
Von Gott kommt die Liebe. Er ist die Liebe. Sie ist sein

Wesen. Wer von ihr ergriffen, von ihr erlöst ist. der muß das
Empfangene weiter geben. Geliebt werden und Lieben, sagt Vinet,
ift das ganze Evangelium. Es ift es im weitesten Sinne, für jeden
Menschen, was sonst auch sein Bekenntnis sei. Das ist der Quell
der Liebe. Hier müssen wir genesen; «hier können wir genesen. Die
Welt geht durch eine Todeskrankheit; darin genest sie vom Reiche der
Gewalt zum Reiche der Liebe.

Wir sind jetzt arm, grenzenlos arm, aber unser Trost ist wieder
das alte Wort: „Selig sind die Armen, denn ihrer ist das Himmelreich."

3. Die Liebe und die Erlösung der Seele.
Wir sind in unserem Suchen nach der Liebe auf ein Geheimnis

gestoßen. Bei ihm wollen wir ein wenig verweilen, bevor wir das
Werk betrachten, das die Liebe in der Welt tun foll.

Weihnachten und Charfreitag sind einig in der Botschaft, daß
Jesns Christus die Liebe in die Welt gebracht und durch die Liebe
die Welt erlöst habe. Die Welt ist beherrscht von dunklen Gewalten,
von Selbstsucht, Sinnlichkeit und Todesdunkel. Wie hat Jesus Christus
ste erlöst?

Wenn wir diese Frage beantworten müßten, ohne die Geschichte

Christi zu kennen, dann tauchte gewiß sofort eine bestimmte Möglichkeit

vor uns auf, die uns zur Wahrscheinlichkeit würde. Wir würden
annehmen, daß Christus versucht haben werde, ein Reich der Gerechtigkeit

zu gründen, daß er als göttlicher Gesetzgeber das sittliche
und soziale Leben der Menschen in feste Ordnung gefaßt haben werde, die
dem Willen seines Gottes entsprächen, um auf diese Weise die Menschen
mit Gott zu verbinden. Das märe dann nach unserer Meinung das
Gottesreich gewesen, das aufzurichten er erschienen. Denn Gott
verlangt, daß der Mensch gerecht sei. So ist Moses gekommen, der
Mann des göttlichen Rechtes und Gesetzes.

Aber Jesus ist nicht so gekommen. Er hat die Welt erlöst durch
die Liebe. Wie ift das geschehen?

Wir haben davon zwei Darstellungen.
Die eine ist die des christlichen Dogmas vvn der Rechtfertigung

und Erlösung des Menschen durch Christus. Es ist eine Art Drama,
das den Kampf zwischen Recht und Liebe beschreibt. Durch die Sünde
des Menschen, sagt es, ist die göttliche Gerechtigkeit beleidigt. Sie
fordert Genugtuung. Diese kann aber der Mensch selbst nicht leisten.
Denn da die Schuld, als gegen Gott gerichtet, unendlich ist, so müßte
dies auch die Sühne sein. Es bliebe also nur das Gericht übrig, dessen

Spruch auf absolute Verdammnis lautete. Diese aber will nun Gottes
Barmherzigkeit nicht zulassen, die größer ist als seine Gerechtigkeit.
Was soll geschehen? Diesen Widerstreit löst Gott selbst, indem er Mensch
ivird, znr Erde kommt, sich erniedrigt bis zum Tod am Schandpfahl



— 658 —

und sv durch sein Leiden und Sterben die Genugtuung leistet, die der
Mensch von sich aus nicht aufbringen könnte. Dadurch ist der Fluch
von der Welt genommen nnd die göttliche Barmherzigkeit in Freiheit
gesetzt. Die Liebe ist es, die die Gerechtigkeit erfüllt, indem sie sie

überbietet und Gnade mird. Diese Liebe wird als freies Geschenk
denen zugewendet, die an sich Verdammnis verdienten.

Es fällt heute schwer, diese Gedanken zu verftehen. Und doch

enthalten sie Wahrheit, die gerade für die Probleme, die nns
beschäftigen, von der allergrößten Bedeutung ist. Das Recht (im weiteren
Sinne, als Gerechtigkeit) ist eine Macht, die nicht einfach übersehen
oder verneint werden darf. Es ist ein Ausfluß der sittlichen Gruud-
ordnung der Welt. Und doch kann das Recht nicht endgiltig helfen.
Sein letztes Wort ist Gericht, Es führt zur Verdammnis. Es macht
nicht frei; es macht nicht selig.

Was aber in dieser dogmatischen Darstellung trotzdem sremdartig
erscheint, wird uns sofort verständlich, wenn es uns im Bilde des

Lebens und Leidens Christi entgegentritt. Es ist die göttliche

Liebe, die in ihm erscheint; sie ist die in ihm wirkende Erlösung,
Aber worin zeigt sich ihre Göttlichkeit nnd worin liegt das Geheimnis
dieser Erlösung? Darin, daß sie so unbedingt ist, daß ste keine

Schranken kennt und kein Markten und kein Rechnen, sondern frei
und königlich spendet, wie die Sonne. Auch sie hat den Kampf zu
führen mit dem Recht, Dieses tritt ihr entgegen in der Frömmigkeit

der Pharisäer. Sie sehen den Willen Gottes verkörpert im Gesetz

d. h, in einem System von Ordnungen, die der Heiligkeit Gottes
Ausdruck verleihen sollen. Wer diese Ordnungen erfüllt, der erlangt
jene Gerechtigkeit, die vor Gott gilt. Aber dieses Gesetz trennt die
Menschen vvn Gott. Denn es macht die, die es halten (oder zu
halten glauben) hochmütig, und die, die es nicht halten können,
verzweifelt. Da kommt Jesus und nimmt diese Schranke weg. Er tut
dies nicht, indem er das Gesetz geringschätzig behandelt, sondern indem
er es überbietet. Er löst es auf dadurch, daß er es erfüllt. Denn er
tut mehr als das Gesetz. Er ist, was die Pharisäer nicht sind, der
Heilige. Aber als solcher geht er zu den Zöllnern und Sündern.
Sie, die durch die Forderung der pharisäischen Gerechtigkeit nur erst
recht in Ungerechtigkeit und Unseligkeit getrieben worden sind, jubeln
auf, wie er, der Heilige: ihr Genosse wird. Denn das ist ja das
Herrliche, daß nicht Einer zu ihnen kommt, der selbst ein Gesetzloser
tind vom Gesetz Gerichteter ist, sondern Einer, dessen Gerechtigkeit
größer ist als die der Pharisäer und Schriftgelehrten.

Allerdings stößt Jesus infolge davon mit der bloßen Gerechtigkeit

zusammen und die Folge ist das Kreuz. Das Kreuz ist das größte
Unrecht der Geschichte. Am Kreuze hängt der, der auf dem Thron
der Menschheit sitzen mußte. Er leidet stellvertretend für die Andern.
Er leidet, weil er die Last der Welt auf sich nimmt. Er leidet, weil
er nicht, wie Paulus sagt, die Gottgleichheit als einen „Raub" an sich



— 659 —

raffen will, d. h. weil er nicht seine Ehre sucht, sondern Gottes Werk
und die Rettung der Brüder, weil er nicht sich dienen lassen will,
sondern dienen und so sein Leben zum Lösegeld geben sür Viele. Das
Kreuz ist damit der Wendepunkt der Geschichte. Im tiefsten Unrecht
vollendet sich die Liebe. Ihre Welt bricht hervor; sie enthüllt ihr
Wesen, und damit eine neue Welt.

Das ist die Art, wie Jesus durch die Liebe die Welt erlöst.
Denn die Wirkung dieser Offenbarung der Liebe ist unendlich.
Jn dieser Liebe Jesn haben die Menschen die Liebe Gottes

verstehen uud glauben gelernt. Darin wurde ihnen das Herz Gottes
offenbar. Damit war alles Dnnkel, alle Knechtschaft und aller Zorn
aus der Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch verschivunden und
das Leben mit Gott zn lanter Freude und Seligkeit geworden. Es
war die Möglichkeit gegeben, zu Gott „Vater" zu sagen und damit
eine Unendlichkeit des Glaubens und der Freiheit aufgetan. Das
Herrlichste war aber, daß diefe Liebe als Geschenk, als Gnade zu den
Menschen kam, nicht als mühsam verdienter Lohn. Darum haben
gerade die tiefsten Seelen der Christenheit in jenem Dogma von der
Rechtfertigung und Versöhnung den zutreffenden Ausdruck ihres
Erlebens gefunden. Durch die Liebe Gottes sind wir erlöst, nicht durch
unsere Gerechtigkeit! Die Liebe hat den Fluch der Welt getilgt, nicht
das Gesetz!

Dadurch ward den Menschen auch die Möglichkeit zu wahrhaft
gutem Tun erschlossen. Die Liebe wurde zur sittlichen
Erlösung.

Das sittliche Leben bedarf ja einer Erlösung. Denn ihm tritt
das Sitte ngesetz entgegen mit seinem unbedingten „Dn sollst!" Der
Mcnsch macht die Erfahrung, daß er ihm nicht genügen kann. Je mehr
er sich abmüht, desto größer wird seine Ohnmacht, je näher er dem
Ideal zu kommen scheint, desto größer wird bei näherem Zusehen der
Abstand. Da bemächtigt sich der Seele entweder Verzweiflung odcr
Trotz. Sie kann an das Gute nicht mehr glauben und wendet sich

vielleicht aus Zorn mit Willen dem Bösen zn.
Hier erlöst wieder die Liebe. Ganz anders wird alles Wirken,

wenn es nicht um des Gesetzes willen geschieht, sondern aus der Liebe,
Das Lieben fließt aber aus dem Geliebtwerden. Lieben ist ein Geben z

wer geben will, muß besitzen; wer besitzen soll, muß empfangen.
Dieses Emfangen geschieht, wenn der Mensch Gottes Liebe erfährt.
Die Seligkeit der Gnade drängt ihn, sie weiterzugeben als Gnade
gegen die Menschen, Dankbarkeit wird der Beweggrund des Tuns.
Es wird freudig und frei; es wird damit erst wirklich gut.

Wer hätte dies nicht schvn erlebt? Welch ein armseliger Frohn-
dienst ist ein Tnn ohne Liebe! Es fehlt ihm das Leben, es fehlt ihm
die Seele. Es ist antomatenhaft. Es fehlt ihm auch die Intuition
für die Wahrheit. Das Beste ist ihm versagt. Es ist eine Last, ein
Zwang, ein lebendiger Tod. Aber wenn die Liebe kommt, welch eine



«60 —

Auferstehung! Welch ein frisches Quellen aller Kräfte! Welch ein
Reichtum! Welch eine Frende auch mitten in der Not! Denn wo die
Liebe ist, da ist Gott.

Wo die Liebe ist, da ist allein das Gute. Alles Gute ist Güte.
Nicht umsonst sind die beiden Wörter verwandt. Es gibt unter den
Menschen viel Gutes, das nicht aus der Liebe stammt, sondern aus
dem Gesetz, das heißt: aus Rücksicht auf das menschliche oder göttliche
Urteil, aus dem Bedürfnis nach Korrektheit, aus einer unbewußten
klugen Berechnung, daß ein gewisses Maß des Guten für eine sichere

Lebensführung notwendig sei. Dieses Gute hat wenig erlösende Kraft.
Es kann seinen Ursprung aus der Külte nicht verleugnen. Es wirkt
oft geradezu verbitternd. Es reizt zum Widerspruch, zum Zorn, Nur
wo wir die Liebe fpüren, da beugen wir uns als vor dem wahrhaft
Gnten, nur da fühlen wir uns dadurch erlöst.

Durch diese Liebe wird die Begehrlichkeit besiegt. Denn
sie will geben, nicht nehmen. Hier ist Reichtum, nicht Leere. Wer
von der Welt lebt, ist hungrig; er muß eine Stillung suchen in Geld,
Sinnlichkeit, Ehre, besonders aber in Machtgefühl. Hier aber vollzieht
sich jene größte der Revolutionen, die in den Worten Jesu beschlossen

ist: „Ihr mißt, daß die Herrscher der Völker sie tyrannisieren und ihre
Großen sie vergewaltigen. Unter Euch aber soll es nicht so sein,
sondern wer nnter euch groß sein will, der sei euer Diener und wer
unter euch der Erste sein will,'der sei euer Knecht." Damit ist die

Begehrlichkeit ausgetilgt. Die Wurzel der alten Welt ist vernichtet
und der Baum der neueu gepflanzt. Diese Revolution aber lehrt
Jesus nicht bloß, er ist sie selbst. Er ist die ewige Umwälzung der
Welt.

Hat aber Jesus damit die Welt wirklich erlöst? Dürfen wir beim
Blick auf den Weltkrieg von einer Erlösung der Menschheit reden?

Wir glauben, daß wir es denuoch dürfen. Die Erlösung durch
Christus ist ja in dem Sinne als eine vollkommene zu denken, daß
sie alle ihre Folgen schon in der Welt ausgewirkt hätte. Das neue
Testament denkt nirgends so. Vielmehr muß diese Auswirkung erst
noch geschehen und sie wird geschehen in gewaltigen Kämpfen und
Entscheidungen. Aber er hat eine Kette zerbrochen, hat eine Bresche
geschlagen, hat einen entscheidenden Kampf mit dem feindlichen Prinzip
gestritten und den Sieg davon getragen. Er hat den Bann einer
Welt der Gewalt und Selbstsncht durchbrochen, hat das Gvttesreich
aufgerichtet und mit dem Kreuz versiegelt, daß die Pforten der Hölle
es nicht mehr überwältigen können. Durch diese Bresche, die er
gelegt hat, kann jede einzelne Seele, die dazu den Willen hat, zu ihrer
Erlösung eingehen. Der Weg zu Gvtt ist frei. Keine Gerechtigkeit
versperrt ihn mehr. Die Liebe wartet auf ihn, welche Gnade ist. Sie
wartet aber auch auf die Welt. Und sie wird nicht umsonst warten,
denn die Welt kann der Liebe, die sich opfert, nicht widerstehen. Sie
kann auch den Weltkrieg überwarten. Das Kreuz ist feiner Sache



— 661 —

sicher. Jn der Liebe, die am Kreuze stirbt, offenbart sich Gott und
und offenbart er seine wahre Allmacht.

4. Die Liebe und die politische Erlösung.
Die Politik ist bis jetzt das Reich der Gewalt gewesen,

vornehmlich die sogenannte äußere Politik, die Beziehungen der Völker
zu einander. Mit dem Begriffe der Politik ist der der Gewalt so

eng verbunden, daß man fich fragen muß, ob die beiden wieder zu
trennen sind. Politische Kämpfe sind Machtkämpfe, politische Mittel
Machtmittel, hinter dieser politischen Macht steht aber als ultiins. i-gli«
immer die Gewalt.

Nun soll der Versuch gemacht werden, das Reich der Gewalt
auch in diesem seinem stärksten und letzten Bollwerk zu besiegen. Die
Politik, auch die äußere, soll vom Zeichen der Gewalt fortrücken in
das Zeichen des Rechts. Ein Rechtsznstand soll auch dem Kriege
ein Ende machen. Also Friede durch Gerechtigkeit!

Das ist ein großartiger Versuch und die Art und Weise, wie er
heute in den Mittelpunkt der politifchen Gedanken tritt, bedeutet eine
der entscheidenden Wendungen der Geschichte, Wir verfolgen diesen
Versuch mit klopfendem Herzen. Auch meinen wir, daß er schließlich
gelingen müsse.

Aber wenn dieses Große gelingen soll, dann nur, wenn etwas
noch Größeres gelingt. Denn wir erinnern uns an jene alte
Erfahrung der Menschheit, eine der tiefsten, die von der Menfchenseele
gemacht worden sind. Wenn sie auch nicht auf dem Gebiete der
Politik liegt, fo dürfte sie doch eine fundamentale Bedeutung für alles
Menschenwesen haben. Auf dem Wege der Gerechtigkeit haben die
stärksten und tiefsten Seelen nicht wirklichen Frieden gefunden. Das
„Gesetz", fanden sie, richte nur Zorn an, reize zur Sünde. „Gesetz"
aber ist ja die Grundlage der Gerechtigkeit Frieden fanden ste nur
in etwas, was über dem Gesetze stand, in Gnade uud Freiheit
und nur von ihnen aus wurde das Gesetz erträglich und heilsam.

Ob diese Erfahrung nicht auch auf Politik und Welterleben
Anwendung stndet? Es ist zu beachten, daß Gesetz und Recht fast ebenfo
oft Streit schaffen, als Frieden. Hinter dem Gesetz steckt irgendwie
doch noch Gewalt; Friede, wirklicher Friede aber kann nur aus der
Freiheit kommen. Das Recht hat einen egoistischen Beigeschmack. Denn
es schützt zunächst einmal das eigene Jntereffe. Es hat etwas Hartes,
Fremdes. Darin liegt aber eine Aufreizung. Darum ist es uns
fraglich, ob dieser Weg, weun er der einzige vder wenigstens
hauptsächliche sein soll, uns in eine neue Welt führen kann. Wir fürchten,
daß die ungeheuren Gewalten, die sich in der Tiefe uuserer Gesellschaft
angesammelt haben, diesen dünnen Rechtsboden, mag man ihn noch
so sehr mit Prinzipien feststampfen und mit Paragraphen pflastern
und mit Strafeinrichtungen einmauern, über Nacht vulkanisch aus-



— 662 —

brechend zersprengen könnten. Wir meinen, ivenn wir politisch erlöst
werden sollten, sei eine Umkehr von Grund aus nötig.

Das Prinzip dieser Umkehr haben wir herauszuarbeiten versucht.
Wvher ist die Zertrennung dcr Völker gekvmmen? Davon, daß das
innerste Eiichcitsband, die Einheit in Gott, zerriß. Daher die baby-
lvnische Zerstreuung, daher der antivirale Trotz und Hochmut, daher
der Haß. Dazu kam dann jenes Begehren, das Zeichen der Gottesferne,

die Hab- und Herrschsucht. Sie führten zuletzt zu der Welt-
katastrophe, die ja, wie wir immer sagen müssen, aus den tiefsten
Gründen aufsteigt. An Stelle des Einen Gottes waren im Grunde
die vielen nationalen Götter getreten, an Stelle des wahren
Monotheismus ein verhüllter Polytheismus. Mit andern Worten: das
Heidentum hatte das Christentum verdrängt. Heidentum ist ja Welt-
vergottung. Ja, man war noch über das Heidentum hinaus geraten
in die völlige Gottentfremdung. Der Nationalismus ist oft nicht
einmal mehr Heidentum, bloße religiöse Selbstvergottung des Volkes,
sondern völliger Atheismus, nämlich der Trotz und Hochmut des
allein auf sich selbst gestellten Volks-Jch. Daß die Zertrennung der
Christenheit in eine Reihe von einander fremden, ja feindlich gesinnten
Kirchen ein Unglück war, gehört in diesen Zusammenhang und mird
wohl nach und nach erkannt werden. Die Losreißung des
Protestantismus von der katholischen Kirche war vielleicht eine Notwendigkeit,

aber eine tragische; die Schuld daran liegt wohl auf beiden Seiten.

Die Zertrennung der Völker ist eine Folge des Abfalls von Gott.
Wo Gott, das wahre Leben, fehlt, da stellt sich das falsche ein; wo
Gott, die wahre Liebe fehlt, da entsteht die Begehrlichkeit. So such t en
die Völker einander. Sie wollten in irgend eine Verbindung treten;
sie konnten nicht mehr in sich selbst Genüge stnden. Aber ste suchten
darin doch nur sich selbst. Sie suchten sich, um einander zu
überwältigen, einander zu beherrschen. Es war Liebe, aber falsche, jene
nnerlöste Liebe der Begehrlichkeit. Von hier aus bekommt die Völker-
zertrennung ihren letzten Sinn. Die Abschließung der Nationen in
sich selbst, die sich in den letzten Jahrhunderten herausgebildet, und
die eine flache Geschichtsauffassung uns als lauter Fortschritt zu preisen
gelehrt hatte, war im Grunde ein Stück Selbstsucht. Es ist bezeichnend,

daß sie mit einem grandiosen Absall von den höchsten Wahrheiten,

die eine frühere Welt noch gekannt hatte, verbanden war und
mit der Ausdehnung dieses Abfalls zunahm. Es ist aber auch
bezeichnend, daß diese Zertrennung zuletzt den Schein einer neuen großen
Einheit angenommen hatte, die sich aber als Trug erwies und bloß
die Katastrophe zu einer allgemeinen machte. Das Begehren war eben
so groß geworden, daß es die Welt umfaßte. Die Unendlichkeit der
Liebe, die in die Seelen der Menschen gelegt ist, war, umgeschlagen,
zn der Zügellosigkeit des Mammonismns, der Selbstüberhebung, 'des
Machtstrebens geworden. Der babylonische Turm mußte sullen.



— 663 —

Die Heilung des Völkerschadens und der Weg zum Weltfrieden
ist also eine Umkehr auf diesem Wege. Es muß jene letzte Einheit
wieder gefunden werden. Diese mag dann aus neue und feinere Weife
verstanden und mit einem neuen Namen genannt werden, aber daß
ste gewonnen wird, ist das Eine Notwendige. Man könnte vielleicht
behaupten, der S o z i ali s m u s sei berufen, sie zu schaffen und wir
wollen dies uicht leugnen, aber wir müssen die Frage stellen: wie soll
in dieser zerrissenen, der Gemeinschaft unfähigen Welt ein wirklich
menschenverbindender Sozialismus selbst zustande kommen? Auch er
ist selbst auf jene letzte Macht angewiesen.

Das Reich Gottes ist jene Einheit. Es allein sammelt die

Menschheit aus der Zerstreuung. Jn ihm verändert sich das Bild der
Völkerwelt, wie es hente vor uns liegt. Wer dcn Gott kennt, dcr
sich im Reiche Christi kundtut, der kann gar nicht anders, als alle
Völker als eine Einheit zu betrachten. Sie sind ihm Glieder einer
großen Familie. Sie sind Gottes Schöpfung, jedes in seiner Art.
Jedes hat seinen ganz besonderen Wert, seine ganz besondere Aufgabe,
sein ganz besonderes Recht. Jedes ist heilig. An sie zu glauben mird
zu einem Stück des Gottesglaubens; denn wo bliebe sein Walten, wenn
sie von seiner Kraft verlassen wären und keine Berufung zum Höchsten
hätten? Die Hoffnung auf sein Reich mird zur Hoffnung für alle
Völker. Der Glaube an auserwählte Völker ist mit dem neuen Bunde
abgetan. Nun ist die Menschheit auserwählt, aus allen Völkern
sammelt sich das wahre Gottesvolk, aus allen leuchtet Gottesreich
auf, bei den Einen so, bei den andern anders. Es ist ein Zeichen des

Abfalls vom Reiche Gottes, wenn von Einem Volke so geredet wird,
als ob es ein Hätschelkind und von den andern, als ob sie Stiefkinder
Gvttes wären, wenn man ganze große Völker als degeneriert verloren
gibt, verächtlich von ihnen redet, ste schließlich haßt. Man mag als
Bürger des Reiches Gottes gewisse Mächte hassen, die etwa von den
Völkern Besitz ergreifen, abwechselnd von diesem oder jenem vielleicht
besonders stark, aber die Völker selbst kann man nicht anders als
lieben, sie lieben vielleicht in Schmerzen, aber ste lieben, für ste hoffen.

Das sind alles eigentlich Selbstverständlichkeiten. Aber wo sind
heute die Menschen, die diese Einheit der Menschen empfinden, so wie
sie die Einheit ihrer Familie empfinden? Wo sind die Menschen,
denen das Los eines anderen Volkes so nahe gehen kann, wie das
des eigenen, zeitweilig sogar näher? Wo sind die Menschen, die sür
andere Völker einstehen, für sie Fürbitte leisten, auch ihre Schuld auf
sich nehmen? Wo ist der Altar der priesterlichen Liebe Christi in der
Völkerwelt? Kurz: wo ist das Auge, das die Völker mit der Liebe
Gottes anschaut? Umkehr, gründliche Umkehr ist nötig, wenn wir in
die neue Welt eintreten wollen.

Mit dieser Umkehr geschieht die Veränderung, die überall mit
ihr verbunden ist: die Begehrlichkeit stirbt und wird zur Liebe
— auch bei den Völkern! Das klingt uns heute wie ein Märlein.



— 664 -
Wir sind zu sehr daran gewöhnt, daß die Völker begehren nach des
andern Land und Macht, als daß wir uns einen andern Zustand
denken könnten. Und doch — war er nicht auch schon einmal da?
Ist das Bedürfnis, groß, ja der Größte zu fein, in seiner heutigen
Allgemeinheit nicht eine moderne Erscheinung? Hängt diese ganze
quantitative Denkweise nicht eng zusammen mit jenem Mechanismus
und Atomismus, der erst in den letzten Jahrhunderten seinen Siegeszug

durch unsere Welt gehalten hat?
Sicherlich ist hierin eine Umkehr möglich — auch bei den Völkern.

Sie wird die Folge sein der Umkehr zu Gott. Es wird in die Völker
an Stelle der Leere, aus der die unendliche Raffgier entsteht, eine

Fülle treten. Sie werden wieder ihren Reichtum mehr in sich selber
stnden. Sie werden jenes Leben entdecken, das unendlich befriedigt.
Die qualitative Denkweise wird die quantitative verdrängen, der Geist
die Materie beseelen und, in gewissem Sinne, ersetzen. Die Seele wird
zu Ehren kommen und ihre Unendlichkeit. Die Völker werden
erfahren, daß es gar nicht auf äußere Größe ankommt, wenn Freiheit,
Kraft nnd Reichtum des Lebens gewonnen werden sollen, daß jene
vielmehr ebenso gut Hemmung als Förderung bedeuten kann. Es
wird zu einer Freude an fremder Größe und Eigenart kommen. Das
Gefühl der Verantwortlichkeit für das Ganze der Menschheit, worin
das für alle einzelnen ihrer Glieder enthalten ist, mird an Stelle des

jetzigen bösen Blickes für einander treten. Kurz: eine neue Atmosphäre
wird das Völkerleben erfüllen, worin alle Aufgaben, die dem
Zusammenleben der Völker gestellt werden, in ein völlig neues Licht
gerückt und ihre Lösungen unendlich erleichtert werden.

Und das erst wird dann der Friede sein.
Erst diese Umkehr des ganzen Lebens wird den internationalen

Rechtsordnungen den nötigen Halt geben. Das Gesetz wird dann
nicht bloß als Zwang wirken, sondern getragen sein von der freien
Gnade, die, aus Gott strömend und die Atmosphäre erfüllend, in den
Gemütern lebt und sie erlöst. Es braucht diese neue Welt noch nicht
eine Welt der Heiligen, nicht das vollkommene Reich Gottes zu sein,
aber es wird eine andere Lebensstimmung, eine andere Luft da fein,
eine andere Sonne scheinen. Liebe wird wieder da sein und trotz
allem Widerstand des alten Menschen herrschen.

Das ist der Weg zur politischen Erlösung. Er ist schwer, noch
kommt er uns unsicher, unmöglich vor. Aber er ist notwendig, wenn
wir gerettet werden wollen; er ist der einzige. Es setzen sich heute
viele gute und edle Seelen für den Kampf gegen den Krieg ein. Sie
erfahren dabei, daß die Friedensbewegung nicht vorwärts will. Vielleicht

vergessen wir Alle ob diefer Arbeit oft, woran es der Welt und
uns vor allem fehlt, woher zuletzt allein Friede kommen kann. Er
wird kommen aus einer Atmosphäre der Liebe, die wir durch unsere
rein persönliche Liebe schaffen helfen müssen. Dazu ist aber auch für
nns Umkehr, Buße, Neugeburt nötig.



— 6«ô —

Ein Zweites ist ebenfo klar. Der Weg der Liebe ist immer, und
je höher er führte, desto mehr, ein Opferweg gewesen und ein wahrer
Opferweg ist immer ein Passionsweg. Auch der Weg in die neue
Welt wird ein solcher sein. Es wird zu seiner Seite das Kreuz stehen.
Es werden Einzelne, werden Gemeinschaften, werden ganze Völker in
der Liebe und im Glauben der Liebe durch die Schranken dieser alten
Welt brechen müssen. Sie werden mit geltenden Ansichten und
Ordnungen in Widerspruch geraten.

Das wird die Erhebung der Liebe sein, ans die wir warten. Ist
aber das Warten nicht oft etwas bequem? Ist nicht dem Glauben
das Wunder verheißen?

Gewiß ist: die politische Erlösung geschieht zuletzt durch das
Wunder der Liebe.

b. Zwischenfrage: Welche Liebe meinen wir?
Bevor wir weitergehen, müssen wir nun aber ein Mißverständnis

abwehren.
Nur die Liebe erlöst. Aber nicht jede Liebe, die diefen Namen

trägt. Es geht unter uns eine falsche Liebe um, die es uns schwer
macht, von der Liebe zu reden und wenn wir von ihr reden,
verstanden zu werden.

Es ist die sentimentale Liebe. Sie ist mit uns einverstanden,
daß Gnade gelten solle, statt Recht. Aber sie meint es ganz anders,
als wir. Sie will das Recht auslassen, sie fragt nicht einmal nach
dem Rechten, sie will bloß vergeben, bloß weich uud gut sein. Sie
begreift alles (oder glaubt es wenigstens zu tun) und verzeiht alles.
Sie hat zu allen Zeiten die echte Liebe begleitet und entwertet. Aber
besonders in den Zeiten des Kampfes erhebt ste ihre klagende und
mahnende Stimme, Sie will Frieden, nur Frieden. Aller Kampf ist
ihr verhaßt, fchon das Wort Friede aber übt auf sie eine magische
Wirkung. Dahei fragt sie nicht, ob dieser Friede wirklich Friede wäre.
Sie ist kurzsichtig. Sie vergißt, daß Friede zwar nicht bloß auf dem
Recht, aber jedenfalls auf Gerechtigkeit und Wahrheit ruht; daß Friede
überhaupt nicht als Sache für sich begehrenswert ist, sondern nur als
Frucht alles andern Guten.

Mit dieser Liebe möchte die unsrige am wenigsten etwas zu tun
haben. Sie haßt sie, wie jede gute Sache ihre Verfälschung haßt.
Unsere Liebe geht allerdings über das Recht hinaus, schließt aber das
Recht, jedenfalls das Rechte, ein. Es ist eine sittliche, nicht eine
sentimentale (also im Grunde bloß ästhetische) Liebe. Sie läßt nichts von
der Heiligkeit der sittlichen Forderung abmarkten, sondern ist vielmehr
ihr Gipfel. Sie bedankt sich dafür, daß „Friede" rufen unter allen
Umständen besser sei als Kampf; denn sie weiß, daß nichts so viel
echte Liebe kostet als Kampf und daß es keine selbstischere Sache gibt
als ein gewisses Friedenhalten. Was wir meinen, ist keine weibische
Liebe, sondern eine heroische, eine Liebe, die das Herbste sein kann,



- 666 —

was es gibt; eine Liebe, die umstrahlt ist vom klarsten Licht der
Wirklichkeit und umweht vom schärfsten Hauch der Wahrheit; eine Liebe,
die starke Worte sagen kann, die es fertig bringt, im Gewände der

Härte zu gehen; eine Liebe, die aussehen kann, wie Feindschaft, ja
Haß — aus Liebe! Nicht jene sentimentale Liebe kann uns erlösen,
wie fromm und liebevoll sie sich auch vorkomme, sondern allein diese

große Liebe — die Liebe Christi, der nicht gekommen ist, den Frieden
zu bringen, sondern das Schwert. Nach Wahrheit uud Liebe lechzt
die Welt — echte Liebe aber ist die Wahrheit.

Unsere Liebe muß größer sein als die sentimentale Liebe. Sie
muß nicht nur Sentimentalitäten, sondern auch starke und tiefe Bande
zerreißen können — unter Schmerzen freilich — um vorwärts zu
dringen und ihr Reich zu bauen. Weil sie aber härter ist, als jene,
so ist sie im Grunde auch zarter. Heilige Liebe muß es sein.
Nur dann gelangt sie zu ihrer ganzen Erlösungskraft. Aber Liebe,
Liebe!

6. Die Liebe und die soziale Erlösung.
Das soziale Leben ist ebenfalls das Reich der Gewalt. Auf

ihr, und zwar in ihrer gröbsten Form, der Räuberform, ruht die
heutige Wirtschaftsordnung. Wir werden beraubt und raubeu, die
Einen mehr das Erste, die Andern mehr das Zweite. Es raubt
der Kaufmann, der industrielle Unternehmer und immer mehr auch
der Bauer, überhaupt jeder, der Güter erzeugt und verkauft, es

raubt aber auch der Käufer auf seine Weise, wenn anch oft unbewußt

und sogar widerwillig; denn er kauft die Ware fo billig als
möglich und fragt nicht darnach, ob infolge davon der Arbeiter, der
sie hergestellt hat, zu kurz komme oder nicht. Er lebt von Hrmger,
Verkrüppelung, Schwindsucht, freudloser Jugend vieler Menschen.
Dieses ganze System wüstesten Egoismus ruht auf der Voraussetzung,
daß der Mensch des Menfchen Feind sei nnd so erzieht es die
Menschen zur gegenseitigen Feindschaft. Das ist denn auch das
Zeichen, das unser Geschlecht ans der Stirn trägt: das Raubtierzeichen.

Man raubt Geld, Arbeitskraft, Genuß. Die Ehrfurcht
verschwindet, die Heiligkeit des Menschen geht verloren, die Jugend
wird frech, das spätere Alter protzig und gemein. Das Raubtierzeichen

^ das Kainszeichen! Und eine folche Ordnung soll man
noch mit dem Christentum verbinden können? Vielmehr ruft das
Kainszeichen dem Kainsfluch nnd der Krieg ist gerade in dieser
Beziehung nur die furchtbare, auch für stumpfe Augen sichtbare
Erläuterung unserer Zustände, Aber auch wenn nicht Krieg ist, so

erheben sich aus der Mitte dieser Gesellschaft drei furchtbare Kinder,
die sie erzeugt hat und klagen sie an: Armut, Laster und Verbrechen.

Wie soll die Erlösung der Gesellschaft von dieser Not
geschehen?



— 667 —

Auch hier ist der erste Schritt der Versuch, das Reich der
Gewalt durch das Reich des Rechtes zu ersetzen, der Träger
des Rechtes aber ist der Staat. Man unterdrückt das Verbrechen
und auch ein wenig das Laster durch Polizei und Strafgesetz. Man
schafft eine soziale Gesetzgebung, die das schlimmste Räubertum im
wirtschaftlichen Leben niederhält oder doch niederhalten will. Es
kommt der Sozialismus und will einen sozialen oder sozialistischen
Staat bauen, wobei nebensächlich ist, ob er seine Ordnung so nennt
oder nicht. Noch höher hinauf schwingt sich die Hoffnung, die von
einer Oivitäs «wnstiäns,, einem völlig vom Geiste des Christentums

durchdrungenen uud umgestalteten Staate redet.
Auch diefe Wendung bedeutet eine neue Epoche im Leben der

Menschheit, auch hier wollen wir uns freuen und hoffen, daß die
Bewegung weiter gehe — so weit sie kann.

So weit sie kann! Denn auch hier erheben sich Bedenken,
die alten Bedenken gegen, das Gesetz. Das Gesetz, sagt jene alte,
tiefe Erfahrung, macht nicht lebendig; es ist tot und wirkt Tod.
Es führt nicht zum Frieden, höchstens zu Werkgerechtigkeit, oft
zur Verzweiflung, oft zum Wegwerfen alles Gesetzes, zur falschen
Freiheit,

Haben wir diese Erfahrung mit dem Versuch, die soziale
Erlösung durch das „Gesetz" zn finden, nicht auch schon gemacht? Es
ift merkwürdig, wie unfruchtbar auch hier das Gesetz ist. Wie wenig
hat alle soziale Gesetzgebung die Gesinnungen der Menschen geändert!
Wie wenig ist sie in die Tiefe der Gesellschaft gedrungen! Wie
wenig hat sie im Grunde wirklich geholfen! Aber viel Widerwillen

hat sie erregt. Denn das viele Gesetzeswesen belastet den
Menschen. Es regt sich ihm gegenüber der tiefste Drang des Menschen,
der nach Freiheit. Aller Pharisäismns erzeugt Libertinismus. Dieser
allzu stark durch den Zaun des Gesetzes beschränkten Welt gegenüber

mochte das Ideal des industriellen „Wickingers" wackere Herzen
begeistern.

Dazu kommt, daß wir uns auf diefem Wege gewöhnen, viel
zu stark ans den Staat zu vertranen. Er soll die Dinge machen,
wir dürfen uns beruhigen. Es tritt ein ähnliches Verhältnis ein, wie
im religiösen Leben mit der Kirche: wir treten an eine Institution
ab, was eigentlich unsere persönliche Aufgabe und Sorge sein sollte.
Diese Messiasrolle des Staates hat in der nuu ablaufenden Epoche
große Bedeutung gehabt nnd fast scheint es, als ob sie in der
zunächst kommenden noch größer werden solle.

Und doch ist der Staat so wenig geeignet, Messias zu sein.
Aus allerlei Gründen. Der Staat ist eine unpersönliche Macht
und kann daher nur unpersönlich wirken. Er kann die Herzen nicht
verändern. Er kann nur vorschreiben, reglementieren. Weil er
eine unpersönliche Macht ist, wird er leicht seelenlos, ein
Mechanismus; dann haben wir die Beamtenherrschaft, die Bureaukrutie,



— «y« -
aber nach einer Seligkeit, zu der uns die Bureaukratre führt,
gelüstet Wenige. Zu der Bureaukratie gehört ein mechanisches Wirken.
Der Mensch gilt ihr nicht als Mensch, sondern als Nummer,
„Material", Rädchen einer Maschine, wie ja auch der burearckra-
tische Beamte selbst nicht als Mensch wirkt, sondern als „Funktionär",
d. h. als Apparat in Menschengestalt. Die Bureaukratie waltet ferner
um ihrer selbst Millen, wird Selbstzweck. Daß der Apparat fungiert,
geehrt wird, vermehrt wird, Macht gewinnt, wird zur Hauptsache.
(Wieder eine merkwürdige und lehrreiche Analogie zur Kirche.)

- Damit aber ist sie gerade ein richtiger Ausdruck für die Seele
des Staates. Denn der Staat hat es an sich, daß er Selbstzweck
werden will. Es wohnt ihm von Natur der Selbstvergottungsdrang
inne, dessen letzter Gipfel der Zäsarenwahnsinn ist. Sein bewußtes
oder unbewußtes Trachten ist, alle Dinge znm Werkzeug feiner
Gewalt zu machen. Wenn er sich der sozialen Reformen bemächtigt,
dann kommt das Element der Geivalt in sie und damit sind sie

vergiftet. Denn wahrer Sozialismus ist ja das Gegenteil der
Gewalt, Er will den Menschen und die Gewalt ist das
Unmenschliche; er will Gemeinschaft, und echte Gemeinschaft gibt
es nur in der Freiheit. Keine andere Gemeinschaft als die in der
Freiheit geschlossene verdient diesen Namen. Nur als Genossenschaft,

nicht als Staat kann der Sozialismus sich gestalten. Wenn
wir anch hier den alten Ausdruck anwenden dürfen: auch der
Sozialismus lebt nicht vom Gesetz, sondern von der freien Gnade.

Weil dies aber eine der Grundwahrheiten des richtig
verstandenen Christentums, also des Reiches Gottes ist, so kann das
Ideal eines „christlichen Staates" nicht bestehen,, es sei denn, daß
dieses „Christentum" eben das sein wolle, was es meistens ist,
nämlich etwas Geringeres als die Sache Jesu, eine Mischung von
Reich Gottes und Welt, von Liebe und Gewalt, von Freiheit nnd
Zwang. Das Reich Gottes kennt diese Mischung nicht, es ist nur
Freiheit und nur Liebe und zwar immer beides zusammen, nie
Ems ohne das Andere. Es gibt also eine Oivitas Osi, aber keine

Oivitäs «irristiäns,.
Das „Gefetz" gibt keinen sozialen, Frieden; ans dem Wege

des Rechtes kommt es iiicht zur fozialen Erlösung. Noch
einmal betonen wir, wie wenig uns dnrch all diese „Werke des
Gesetzes", die uns die bisherige Sozialreform gebracht hat, wirklich
geholfen worden ist. Wir sind beinahe nur tiefer in die Not
hineingeraten, in den Völkerkrieg und den sozialen Bürgerkrieg, in Armut,
Laster, Verbrechen, die heute größer sind als je.

Darum sagen wir: auch die soziale Erlösung
geschieht nur durch die Liebe.

Auch hier hilft nicht Befsernng, sondern Bekehruug. Auch hier
muß, um alles wieder in das Eine Wort zusammenzufassen, die

Begehrlichkeit, diesc umgeschlagene Liebe, aufgehoben nnd er-



— 669 —

setzt werden durch die wahre Liebe, die die Liebe zu der Wahrheit
ist. Eine andere Athmosphäre muß in die Gesellschaft kommen,
ein neues Element in sie ergossen werden. Wieder muß an Stelle
des Habenwollens das Gebenwollen, an Stelle des Herrschenwollens
das Dienenwollen, an Stelle des trotzigen und hochmütigen
Selbstwollens das Gemeinschaftswollen treten, wieder muß die Zertrennung

aufgehoben werden durch jene große Einheit, aus der Freude,
Reichtum, Leben, Ehrfurcht, Freiheit quillt. Hier allein ist die

Erlösung,

Erlösung von der ?>MUl. Woher kommt denn die Armut?
Genau wo der Reichtum, nämlich daher, daß die Einen
zu wenig haben, weil die andern zu viel haben. Denn daß bei

.einer richtigen Orientierung unserer Gesellschaft genug da wäre
für Alle, muß man nach der Erfahrung des Krieges nicht mehr
beweisen. Er hat gezeigt, was für unerhörte Reichtümer und Fähigkeiten,

folche zu fchaffen, im Schöße der Natur und Gesellschaft
ruhen, aber allerdings zugleich, wie sie verderbt werden durch die
Selbstsucht des Menschen. Anders gesagt: Gott macht reich, der Teufel
aber macht arm. Wir werden alle reich sein, wenn wir uns vom
Teufel ab und Gott zu wenden. Auch die Armut ist eine Frucht
der Leere. Diese Leere entsteht da, wo der Mensch von Gott
abrückt: das tut er, wenn er wegzieht und an sich rufst, was
Gott und damit dem Bruder gehört.

Dieser Abfall von Gott zum Besitz ist der Mammonismus,
Ihn zu besiegen ist ein Hauptteil auch der sozialen Erlösung,
Solange dies nicht geschieht und soweit es nicht geschehen ist,
bleibt die Wurzel aller sozialen Not. Das Gesetz beschneidet
dann wohl das etwas zu üppig wuchernde Laubwerk und entfernt
da und dort einige 'Wucherzweige, aber die Pflanze felbst wird
nicht ausgetilgt. Es heißt aber: „Der Geiz ist eine Wurzel
jeglichen Uebels" und „Ihr könnt nicht Gott dienen und dem
Mammon". Wie soll aber die soziale Erlösung kommen, wenn
wir nicht Gott dienen können?

Es ist ja klar, daß auch eine soziale Umgestaltung nicht
möglich ist, so lange die Menfchen innerlich so an den Besitz

gebunden sind, wie heute, so lange der Eigentums g eist so stark
entwickelt ist, der Eigentumsdämon die Menschen so fest in den
Krallen hält. So lange werden sie sich gegen jede gründliche
Neuordnung dieser Dinge wehren bis aufs Blut, sich wehren wie für
ihr Leben, sich wehren mit wilder Leidenschaft. Wenn eine gewaltsame

Revolution die heutige Wirtschaftsordnung zerbrechen sollte,
so würde fie nicht wirkliche Besserung fchaffen ohne eine Revolution
in der Grundstimmung der Menschen; die Pflanze würde aus der
alten Wurzel wieder aufwachsen und die schönste Neuordnung würde
uns nichts helfen.



— 670 —

Es hilft nur die Erlösung durch die Liebe. Es müssen Menschen
kommen, die die wahre Liebe in sich tragen und darum von der
falschen befreit sind, Menschen, die im weitesten nnd tiefsten
Sinne Gott lieben und darum nicht mehr den Mammon, Menschen!,
die Gottes Reichtum in der Seele tragen und darum schenken
müssen; Menschen, denen es unmöglich ist, von „ihren Güterw
zu sagen, daß sie ihnen eigen seien"; und dann auch irgendwie
Gemeinschaften solcher Menschen, Genossenschaften im höchsten
Sinn. Dieser Kommunismus der Liebe wird erst einen Sozialismus

möglich machen; von hier wird, wie wir schon anderwärts
gesagt haben, jene Luft "in die Gesellschaft strömen, die sie innerlich
zu einer wirtschaftlichen Umgestaltung befreit. Von hier aus
wird der Eigentumsdämon vertrieben, die Wurzel des Geizes
verbrannt. Diefe Erlösung durch die Liebe aber wird statt des heutigen
Fluches Segen über alles Leben ausbreiten und davor wird die
Armut aufhören.

Die Liebe allein wird uns auch vom Bastes erlösen. Wir
haben schon am Anfang dieses Gedankenweges gesehen, aus welchen
letzten Ursachen es stammt, darum sollten wir auch wisfen, wie es

allein befiegt werden kann: die Begehrlichkeit muß überwunden
werden.

Auch dies versucht man meistens auf einem unfruchtbaren
Wege, dem Wege des Gesetzes, Man brandmarkt das Laster moralisch
oder man unterdrückt es durch Polizei, und Strafgesetz. Aber, wie
man weiß, mit wenig Erfolg. Es verbirgt sich höchstens und
wuchert im Dunkeln erst recht. Das Gesetz ist tot, es reizt zur
Uebertretung. Nur die Liebe erlöst.

Denn wir müssen uns wieder daran erinnern, daß die Begehrlichkeit

ja eben umgeschlagene Liebe ist, falsche Liebe, ins Leere

geratene Liebe. Leere aber wird durch Schelten nicht Fülle und
der Polizeistock stillt nicht den Hunger. Wir müssen wahre Liebe
statt der falschen fchaffen, echtes Leben statt des Scheinlebens,
reine Freude statt der giftigen, wirklichen Reichtum statt des Trug-
reichtumes, dann stirbt- die Wurzel des Lasters, wie eiu Sumpf
stirbt, wenn sein Wasser abläuft und gesund wird. Es muß an
Stelle der Leere das Leben treten, es muß die verirrte Liebe
umkehren, die ganze verstörte Ordnung des Lebens so zurechtkommen,
daß Gott der Quell der Liebe wird, die von hier aus in die
Welt strömt. Jn der Welt müssen die Verhältnisse anders werden,
so daß sie Leben und Liebe ausströmen, statt Selbstsucht, Mammonismns

und Tod. Und dann muß an Stelle des Gesetzes, das

richtet, die große Gnade erscheinen, die rettet, die Liebe, die

zu den Zöllnern und Sündern ging und nicht ihre Bußpredigerin
oder innere Misfionarin, sondern ihre Genossin murde, die Liebe
Christi, die Liebe, die nicht beschuldigt, sondern entschuldigt,
entschuldigt nicht im sentimentalen und flachen, sondern in dem tiefsten



- 671 —

Sinne, daß sie statt dem Andern eine Schuld aufzulegen, seine
Schuld auf sich selbst nimmt. Daran wird das Laster sterben,
daran allein.

Und darum allein auch das yekdrechen. Was ist das
Verbrechen, wo es wirklich sittlicher Art ist, sittliche Schuld,
anders als eine Frucht der Gewalt? Und was anders als ein
Habenwollen, ein Sich-Durchsetzen-Wollen in selbstischem Trotz und
Hochmut? Was anders als Abfall von Gott, Gottesferne?

Nun begegnen wir auch dem Verbrechen mit dem Gesetz,
Dieses Gesetz ist das Strafgesetz. Strafe soll das Verbrechen
bändigen, Haben wir Erfolg damit? Wir wissen, wie wenig. Wir
wissen nun auch, warum. Das Gesetz kann nur töten. Das Gesetz reizt
auf. Das Gesetz ist ungerecht, denn es kennt die Tiefen des Menfchen
nicht.

Ja, das Gesetz ist ungerecht — und dies in gar weitem Sinne.
Denn ist das> Verbrechen nicht eine ganz natürliche Frucht unserer
Zustände? Muß der Verbrecher nicht fühlen, daß er ja nur jene
Gewalt übt, die ja die Grundordnung unserer Gesellschaft ist, daß
er nur jener Selbstsucht gehorcht, die wir ja für das heiligste! der
Heiligtümer halten? Kann man ihn mit Gewalt bekehren? Muß
er nicht unsere Abwehr bloß für eine selbstsüchtige Maßregel halten?
Muß ihm nicht das ganze Strafrecht und Strafwesen als Heuchelei
vorkommen? Ja, muß das Verbrechen nicht Reiz gewinnen?

Auch hier muß es einen andern Weg geben. Ist nicht auch das
Verbrechen ein Kind der Leere? Ist es nicht auch, so seltsam dies
klingt, verirrte Liebe? Oder ist es etwa nicht eine bekannte
Tatsache, daß gerade glühende, zur Liebe geschaffene Naturen oft
genug auf den Weg des Verbrechens geraten sind?

Auch hier hilft nur die Liebe, Die Begehrlichkeit des Menschen
gegen den Menschen muß zerbrochen werden. Ans unferer ganzen!
Gesellschaft muß das Prinzip der Gewalt und Selbstsucht entfernt
werden. Dann findet das Verbrechen darin keinen Boden und
keine Luft, mehr, worin es gedeihen könnte. Es muß freie Gnade
in die Gesellschaft hinein. Es muß sich darin die Liebe erheben,
die weiß, daß wir alle für einander verantwortlich find, daß die
Schuld des Andern auch unfere Schuld ist, der Verbrecher unser
Bruder; jede Strafe auch unsere Strafe, unser vor allem.
Daran allein stirbt das Verbrechen.

So erlöst die Liebe allein die Gesellschaft.
Wenn das klar erkannt wird, dann mag das Recht immer

seiner Aufgabe walten, es ist aber eine Aufgabe der zweiten Ordnung,
nicht der ersten wie heute. Das ist es, was wir meinen, wenn
wir Staat, Recht, Polizei, Zuchthaus angreifen. Wir kehren
das bisherige Verhältnis um. Wir begreifen, daß Staat,
Recht, Polizei, Zuchthaus vorerst noch Dinge sind, die scheinbar
schwer entbehrt werden können, aber wir sagen, daß es gelte,



- «72 —

nicht diese Dinge möglichst zn mehren, sondern die andere Welt
auszubauen. Man fragt uns: „Muß denn nicht Gewalt sein, so

wie die Menschen nun einmal sind?" Wir antworten: Mag sein,
aber ist es darum nicht gerade uusere Aufgabe, die Liebe zu mehren?
Man fragt uns: „Ist nicht Polizci nötig, wenn Eure Leiber und Häuser
sicher sein sollen?" Wir antworten: Mag sein, aber ist es nicht traurig,
daß sie nötig ist und sollte nicht unsere Sorge sein, jcnest Geist
in der Gesellschaft zu verbreiten, der sie unnötig macht? Man fragt
uns: „Wohin käme es, wenn man die Zuchthäuser schlösse?" Wir
antworten: Woher kommen die Zuchthäuser? Sind sie nicht eine
furchtbare Anklage gegen uns? Sollte nicht unsere Pflicht sein,
eine Gesellschaft zu bauen, wo keine Zuchthäuser mehr sein müssen?
Sollte nicht das Zuchthaus vernichtet werden ^ durch die Liebe?
Wir glauben an die Erlösung der Gesellschaft durch die Liebe, allein
durch die Liebe! Das Christuszeichen muß das Raubtierzeichen
verdrängen auf der Stirn der Menfchen, Ein neuer Adel muß
kommen, ein Geschlecht der freien Söhne Gottes. Davor wird alles
Wickingertum des Mammons, Lasters und Verbrechens verblassen
und sterben.

Aber freilich fagen wir auch hier mit Pestalozzi: „Die Liebe
ist eine göttliche Kraft, wenn sie wahrhaftig ist und das Kreuz
nicht scheut,"

7, Die religiöse Erlösung dnrch die Liebe,
Alle wirklichen Erlösungen gehen aus von dem Zentrum des

Lebens, Dieses aber liegt in der „Religion". Darauf kommen
wir immer wieder zurück. Die „Religion" ist schuld an den tiefsten
Uebeln und Entartungen der Gesellschaft. Sie ist dies, weil und soweit
sie von Gott abgekommen ist. Denn ist sie Gesetz, Machtdrang, Zwang,
dann wird sie schlimmer als die Welt, Dann entsteht Kirchentum,
Theologentum, Pfaffentum.

Wo liegt die Erlösung von diefem Wesen? Haben wir nicht
immer wieder erkannt, daß sie in der Liebe liegt? Religion im
Übeln Sinne des Wortes ist verirrte Liebe so gnt wie Mammonismus,
Laster und Verbrechen, wenn auch meistens (nicht immer!) in einer
andern Sphäre. Sie ist eine Rückbiegung zu sich selbst, eine Pflege
ihrer felbst, ein trotziges Verharren in sich felbst. Das Reich
Gottes aber ist eine Sache, die Sache Gottes und des Meuscheu.
Hier gelten Glaube, Hoffnung, Liebe, aber die Liebe ist die größte
unter ihnen. Gott selbst ist die Liebe und „wer in der Liebe
bleibet, bleibet in Gott und Gott bleibet in ihm."

Hier sahen wir, lag auch die Erlösung von aller Religionsnot.
Sobald die Liebe sich wirklich Gott zuwendet, verschwinden

alle jene Entartungen; sobald seine Sache, die immer auch die
des Bruders ist, das Eine wird, worauf es ankommt, lösen Kirchen-



— 673 —

tum, Theologentum, Pfaffentum sich auf. Es wird Heller, sonniger
Gottestag. Die Liebe schafft Frieden, wo das Glaubensgesetz und
das logische Gefetz nur Streit schafft.

Blicken wir von hier aus in unser religiöses, kirchliches,
theologisches Wesen hinein, so sehen wir nicht ohne Staunen, so sehr
wir es eigentlich gewußt haben, was für eine geringe Rolle darin
die Liebe spielt. Vom Glauben wird so viel mehr geredet als
von der Liebe. Die religiösen Gemeinschaften haben keine Sache,
fondern werden zu Selbstzwecken, Pflegen Religion für sich. Der
religiöse Egoismus macht sich in gröberen oder feineren Formen
breit. Sie sind keine Gemeinschaften der Liebe; die Liebe ist bloß
ein Anhang. Der Machtdrang kommt immer wieder oben auf. Er
ist es auch, der im Kampf der theologischen und kirchlichen Parteien
sehr stark an Stelle des reinen Wahrheitskampfes tritt. Wie wenig
Liebe ist in diefen Kämpfen! Wo sucht man den Gegner zu
verstehen, ihm gerecht zu werden? Wo ist das Gefühl, daß der Gegner
doch Bruder ist, daß man für ihn verantwortlich ist, auch für
seinen Irrtum? Wo die Ritterlichkeit, ja sogar nur der Anstand?

Wie soll hier die Erlösung kommen? Wir können sie auch
hier zu gewinnen versuchen durch das Recht, d.h. dadurch, daß
wir Recht behalten. Unser Recht soll dann bestehen in gewissen
objektiven Wahrheiten. Diese sind hier das „Gesetz". Dadurch
soll das Falsche zerstört werden. Die „Wahrheck" muß siegen!

Aber behält nicht auch in dieser feinsten Form das Gesetz

unrecht? Ist nicht auch hier seine Rolle das Töten, statt des

Lebendigmachens? Richtet es nicht Zorn an? Kommt man nicht
auf diesem Wege bloß zu unendlichem Streit? Kann man sich

nicht auch durch eine „objektive Wahrheit" vergewaltigt fühlen?
Hat nicht auch das „Wahrheitsgesetz", wenn es von außen an
uns kommt, wenn es an uns kommt, um uns niederzuschlagen,
etwas von dem Element der Gewalt an sich?

Diesen Weg hat die Menschheit in den höchsten Dingen gründlich

geebnet, Sie hat in der Philosophie, der Wissenschaft, der
Kunst, der Ethik, der Pädagogik, der Religion versucht, die Wahrheit

in feste Sätze zu fassen, die die Kraft eines Gesetzes bekommen,
meistens eines logischen, das aber zu einem gesellschaftlichen oder
gar kirchlich-staatlichen werden konnte. So sollte im Reiche der
Wahrheit Friede werden. Das Dogma war der Hüter dieses
Friedens.

Wir wissen, wie dieser Versuch geendigt hat, nämlich mit dem

Krieg. Das Dogma hat nicht Frieden geschafft. Denn es hat den
Geistern nicht Genüge gegeben, fondern sie bloß unterjocht. Sie
knirschten unter dem Joch. Sie warfen es ab, sobald sie konnten und
gerieten leicht in die Anarchie, das heißt hier: in die Skepsis oder den
Libertinismus des Denkens, die beide nur von der Auflehnung
leben. Das Dogma aber ist das Kind des Intellektualismus,



— 674 —

der die Wahrheit in einem System von Begriffen sucht und so eine
falsche Objektivität und Autorität schafft, gegen die sich der
fühlende Mensch auflehnt, wenn ihm dadurch das seelische Leben
gehemmt und die Werte, die er als höchste anerkennt, entwertet
werden. So schafft auch diefes Gesetz „Zorn", Richtgeist, Verketzerung,
d. h. Verdammung. Friede wird erst wieder, wenn Kierkegaards
Erkenntnis allgemein wird, daß die Subjektivität die Wahrheit
ist, oder, anders ausgedrückt, daß die Wahrheit — der Mensch ist
und Gott!

Damit find wir auch hier auf den „besseren Weg" gelangt:
Auch hier hilft nur die Liebe, Die Liebe aber kommt von Gott,
dem wirklichen Gott.

Wer an den wirklichen Gott glaubt, der glaubt an kein Dogma
Dazu ist Gott ihm zu lebendig. Darum gibt es in der Bibel
keine Dogmen und ist noch jeder Vertreter des lebendigen
Gottes mit den Dogmen semer Zeit in Kampf geraten. Der wirkliche
Gott ist zu groß, als daß alle seine Wahrheit in das Gefäß
einer Ansicht ginge. Dies weiß jeder, der ihn kennt. Er fühlt
es in Ehrfurcht. Von dieser Ehrfurcht berührt, vermutet er in
jeder gegnerischen Meinung von vornherein ein Stück göttlicher
Wahrheit und ehrt sie als folche. Diese Ehrfurcht aber verbindet
sich mit der Liebe, Die Liebe zu Gott strebt darnach, diefen
immer besser und völliger zu versteheu und fühlt fich daher zu
jedem neuen Anspruch auf Wnhrheitsvertretmrg hingezogen in
natürlicher Sympathie. Gott ist die Einheit, die über allem Streit
der Meinungen steht; er ist die Wahrheit; sich von dieser Einheit
umfaßt zu fühlen, das ist Friede. Das ist die tiefe Wahrheit, die
dem Katholizismus zu Grunde liegt; sein Fehler ist bloß, daß
er als Kirche sie in Form von äußerer Autorität zur Geltung
bringen will, während sie nur in der Freiheit Wahrheit bleiben
kann.

Wo aber diese Einheit zerbricht, da entsteht Streit. Da löst
sich die eine Wahrheit auf in eine große Zahl von Wahrheiten;
da fangen diese zerstreuten Wahrheiten an, sich zu bekämpfen; da
entstehen Dogmen, Konfessionen, Parteien; da sucht man statt der
Wahrheit die Macht; da wird Krieg. Das ist der Zustand,
aus dem wir erlöst werden möchten.

Die Erlösung wird in dem Maße erfolgen, als Gott selbst

Wirklichkeit wird. Auch der Streit in der Religion, den wir meinen,
stammt aus der Leere. Es ist eine bekannte psychologische Tatsache,
daß die Unduldsamkeit nicht von dem wirklichen Glauben kommt,
sondern eher vom Unglauben, der vielleicht im Gewand der
Rechtgläubigkeit oder sonstiger Glaubensfestigkeit einhergeht. Weil man
Gott nicht hat, aber ihn doch irgendwo begehrt, fährt man auf
diejenigen los, die eine andere Auffassung vertreten, sucht sie

niederzuschlagen, zu vernichten. Man versteift sich geizig auf das Stück



— 675 —

Wahrheit, das man selbst hat, als ob es die ganze Wahrheit
wäre, nnd eifert gegen jeden andern Anspruch. Verkehrte Liebe
auch hier wieder, Begehrlichkeit statt Geltenlasfen und Hingabe.
Wo aber Gott wirklich gefunden wird, da ensteht Fülle, mit der
Fülle der Befriedigung und mit der Befriedigung die Fähigkeit und
Lust, sich des Andern zu freuen und ihn gelten zu lassen —
kurz, die Liebe. Es tritt cm Stelle der Verachtung die Ehrfurcht,
an Stelle des Zornes die Gnade. Gott aber wird wirklich gefunden
nicht da, wo etwas zwischen ihn und den Menschen tritt, seis
ein Werk, seis ein Gesetz, ein ethisches oder somatisches oder logisches,
sondern da, wo er selbst erfaßt wird in der Unmittelbarkeit und
Fülle feines Lebens.

Hier tut sich der Weg der Versöhnung auf für uusere im
Krieg liegenden Parteien und Richtungen. Wir müssen viel mehr
auf Gottes Sache abstellen, als auf die unsrige, müssen mehr Sinn
dafür bekommen, wo Gott spricht, mehr Ehrfurcht, mehr Liebe.
Es muß auch hier eine Liebe kommen, die Gnade ist, gebende
Liebe, Liebe, die ans der eigenen Wahrheit ohne Ausdringlichkeit
spendet, statt dem Andern die seine zu nehmen; Liebe, dre auch
den Irrtum des Andern auf sich nimmt und sich für ihn
mitverantwortlich weiß; Liebe, die nicht niederschlagen und vergewaltigen,

sondern aufrichten und befreien will; Liebe, die nicht das
Ihre sucht, nicht „eifert", nicht schilt, sondern nur liebt; Liebe,
die groß und demütig, wahr und warm, menschlich frei und göttlich

rein dasteht und so für Christus zeugt, Sie allein wird uns
aus dem jetzigen Wust helfen. Es klingt wieder wie ein Märchen,
aber diese Liebe wird eines Tages dastehen und uns erlösen. Auch
hier wird der Weg aber wohl unter dem Zeichen des Kreuzes stehen.
Diese Liebe wird als „göttliche" Torheit auftreten. Aber ihr Weg
wird selig sein.

Wir harren ihrer voll inniger Sehnsucht. Aber wieder fragen
wir: warum immer nur harren?

Die Liebe komme! Die verlorene breche wieder hervor! Wir
schreien nach ihr, unserer einzigen Rettung. Aber würden wir nach
ihr schreien, wenn sie nicht bereit wäre, zu kommen? Gerade, iveil
sie mit neuer Macht kommen soll, müssen wir auf sie harren;
gerade, weil wir so weit von ihr abgekommen sind, ist der Rückweg

weit, und mit bittern Schmerzen müssen wir erkennen, was es

heißt, sie zu missen.
Aber das wissen wir und das ist zunächst die Hauptsache:
Wir müssen umkehren zur Liebe und zu den

Quellen der Liebe. Das ist der neue Weg! L. Ragaz.
(Schluß folgt.)


	Neue Wege. IX., Die Erlösung durch die Liebe

