
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 12

Artikel: Jesus : Aphorismen

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134124

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134124
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


M

v

Zesu5.

Aphorismen.
Motto: Und das Wort ward Fleisch und wohnte

unter uns und wir sahen seine Herrlichkeit,
die Herrlichkeit des eingebornen Sohnes
vom Vater, voll Gnade und Wahrheit.

as Unendliche kann nur in endlicher Form sichtbar werden; sowie
es sich selbst, ohne Umhüllung, sinnlich darstellen will,
zerfließt es in nichts. Das Lebendige wird dann Schablone,

„Wenn ihr das Fleisch des Menschensohnes nicht esset und
sein Blut nicht trinket, so habt ihr das Leben nicht in euch"
d. h., wenn ihr euch nicht so Jesu assimiliert, daß euer armes Ich
erstirbt und der Meister euer Denken und Handeln von innen heraus
regiert.

Jesus ist der Schilderer der Seele. Er hat einen Doppelblick:

für das Ganze und die Einzelheiten des Seelenlebens. Er
spricht seine Gedanken mit derselben Offenheit und man möchte fast
sagen, Verlorenheit aus, wie es ein Kind tut; aber seine Seele

gibt auch an Schärfe und Feinheit dem gewiegtesten Weltmanns und
Diplomaten nichts nach. Er taucht in die Tiefe und bringt Perlen
herauf.

Jesu Technik in der Kunst der Seelenmalerei grenzt an
Märchenzauber,

Keiner hat wie Jesus im Schmutz der Welt das Gold des

Geistes auszulesen verstanden. Er hat ein gut Stück der „Welt"
für das Gottesreich erobert. Kein Gegenstand, keine situation der
Welt ist nunmehr von der religiösen Betrachtung ausgeschlossen oder

ihr verschlossen. Seit ihm gibts keine Grenzen mehr sür den

religiösen Bereich.

Jesus ist das erd- und himmelbewegende lZirlunt tsrr-ibls der

Religion; aber im schönsten Sinne: er ist ein Kind, aber dabei



— 646 —

großartig, furchtbar, unheimlich dnrch die Tiefe seines forschenden
Blicks, dem nichts verborgen bleibt.

Alle Religion ist Kunst; sie ist die höchste angewendete Kunst.

Stil" ist geschlossener geistiger Charakter, der sich finnlich offenbart.

Jesus ist der stilvollste Menfch, der je gelebt hat.

Jesus hat das Bleibende vom Vorübergehenden, das Echte
vom Unechten, Gold und Edelstein von Talmi geschieden.

Jesus als Dichter in seinen Gleichnissen: „Er vereinigt
glücklichste Wahl des Stoffes mit höchster Simplizität in Behandlung
desselben."

Hugo Grotius bemerkte, daß viele der spezifisch christlichen
Lehren schon zu Zeiten Christi bei den jüdischen Rabbinern im Umlauf

waren; aber er vergaß dabei zu bemerken, daß Jesus der Einzige

war, der diese Lehren lebte — und ihnen dadurch erst einen
Gehalt verlieh.

Ideengehalt und Naturbeobachtung halten sich bei Jesus die
Wage.

Jesns fehlte es nicht an einer gefunden und unschuldigen
Sinnlichkeit, die er niemals versteckte, auch wenn man ihn „Fresser
und Weinsäufer" schalt.

Der Schwerpunkt der Religion liegt nicht in der Analyse,
sondern in der Synthese.

Ein „wissenschaftlicher" Jesus ist ein Druckfehler.

Jefus hat den Blick aufs Ganze der Welt. Er umfaßt Himmel
und Erde, den Menschen und die Landschaft, die tote und belebte
Natur in gleichem Maße. Alltägliche Ereignisse und Gegenstände
weiß er ins Wunderbare, wunderbare Ereignisse ins Alltägliche zu
verklären, Diese, wie jene setzt er in direkte Beziehung znr Welt,
zum Menschen, zum Herzen: Eine zentrale und darum philosophische
Weltanschauung.

Jesus betrachtet die Dinge sub spsci« sstsrnitutis st srib ?pseis
an"<z«tnA; sowohl losgelöst von allem persönlichen und vorübergehenden

Einflüssen, als auch nach Eingebung seiner augenblicklichen,
persönlichen Stimmung.

„Die Religion steckt wahrhaftig in der Natur, wer sie heraus
kann reißen, der hat sie." (Nach Dürer.)

Das „Menschenkind" ist das Maß aller Dinge. Jesus nennt
den Menschen einen Tempel. Vitruv berichtet, daß die alten Griechen
ihre Tempelbauten den Maßen des menschlichen Körpers anpaßten.

Die Wissenschaft in ihrer höchsten Steigerung wird Kunst,
die Kunst in ihrer höchsten Steigerung Religion.



— 647 —

Das halbe Denken führt zum Teufel und zur Theologie;
das ganze Denken zu Gott und zur Religion.

Die religiöse Weltauffafsung ist nur scheinbar eine snbjektive,
in Wahrheit aber die einzig objektive; da die Welt ein organisches
Ganzes ist. „Ich suche in mir den Gott, den ich anßer mir
überall finde." (Kepler.)

Ein Mechanismus ist leicht zu „handhaben", ein Organismus
schwer zu „pflegen". Jesus verlangt von seinen Nachfolgern die

„schwere" Aufgabe, Diese aber machen sich die Sache „leicht",

Ethik ist mehr als Logik, (Darum Jefus Oontrn Thomas von
Aquin.)

Das neue Testament ist nicht nur da zur Betätigung der Textkritik

und als Beweismittel für hierarchische Postulate. Es ist
vor allem die Königsburg Jefu Christi, wo der Gral der Gnade
gereicht wird.

Man kann die Evangelien von außen und innen betrachten,!,
Sie gleichen einem Glasgemälde, das von außen als dunkles, wirres
Chaos von Glasscheiben erscheint, im Innern aber in reizender
Farbenpracht unser erstauntes Auge überrascht und erfreut.

Intuition ist für den Meister; Instruktion für den Schüler.
Wann erkennt die Kirche die Meister und ihre Methode nn?

Verstand und Scholastik, das männliche, Gefühl und Mystik,
das weibliche Element, sollten sich im Menschen und in der Kirche
durchdringen. Das Kommensurable und das Inkommensurable sind
stets aufeinander angewiesen. Der Bund des Unbewußten mit dem

Bewußten im menschlichen Geiste, kann anßerordentlrch belebend
wirken und ihm Siebenmeilenstiefel der Erkenntnis verleihen.

Wenn die Sonne aufgehen will, wallt der Nebel. Mystik ifr
ber Vorbote der Revolution, Durch mannigfachen Vorspuk künden
sich neue Zeiten an. Geister gehen dem Geiste voraus.

Propheten belauschen das Werdende, Schriftgelehrte bebrüten
das Gewordene,

Religion muß Instinkt werden, die Kirchenreligion Roms ist
Raffinement.

Wenn ein neuer Prophet im Volke aufsteht und Gott seine
Gemeinde heimsucht, fo flüstern sich die Hierachen dasselbe zu, was
die Angehörigen Jesu sich zuraunten: „Er ist von Sinnen
gekommen." Ja, ja es ist, um „außer sich" zu geraten, wenn man
diesen Mangel an Witterung für Gottesgesalbte gewahrt.

Die göttliche Perfon Jesu: Das Persönliche ist nur eine
umgekehrte und, vom menschlichen Bewußtsein aus gesehen, nach innen



— 64« —

gewendete Ewigkeit; die Ewigkeit ist nur eine, vom menschlichen
Bewußtsein aus gesehen, nach außen und in der Unendlichkeit sich

betätigende Persönlichkeit.

Wenn sich das Element des Ewigen ^ das unendlich helle
- und das Element des Persönlichen - das unendlich Dunkle

— gattet, entsteht eine Götterdämmerung. Auf die Abendschönheit
des Jesajas folgt Jefus der Morgenstern.

Jesus, der Meister des innern Schauens, hat in seinen kurzen
Sprüchen die ganze, lange Denkarbeit der späteren Jahrhunderte
vorweggenommen, Jesus prägt Feingold; die Professoren walzen
Staniol.

Katechismusunterricht ist bethlehemitischer Kindermord,

Regulative können das Leben zwar regulieren, aber nicht
hervorrufen, unter Umständen es sogar ersticken. Religion läßt sich

nicht auf Kommando erzeugen, sie keimt, wächst, blüht langsam
aus der Volksseele.

Im geistigen Leben gilt das Gesetz: Durch Freiheit zur „Einheit"

d. h. zur Individualität.
Der Mensch ist das Maß aller Dinge. Darum soll man

die Religion an ihm, nicht ihn an der Religion messen. „Der
Sabbat ist um des Menschen Millen gemacht, nicht der Mensch des

Sabbats wegen."

Autorität und Freiheit.
Die Saiten der Leyer müssen straff gespannt sein, aber die

Hand soll sich in freiem Spiel auf ihnen regen.

Es ist eine geheimnisvolle Fügung, daß das Ewige sich nur
.in der Form des Vergänglichen offenbart. Was im menschlichen
Leben von wirklich dauerndem Wert sein soll, kann nur dnrch an sich

vergängliche Persönlichkeiten hervorgebracht werden. Je persönlicher
nach seinem Ursprung, desto bleibender ist es in seiner Wirkung. Zwei
weltbeherrfchende Mächte, Kaisertum wie Christentum tragen
den ganz persönlichen Namen ihres Urhebers an der Stirn. Mit
Recht. Denn in ihnen ist eine Person zur Sache, das Vorübergehende

zum Bleibenden geworden.

Der landläufige Philister hat einen heimlichen Widerwillen
gegen das Genie. Eine alte Erfahrung. Die Antipathie der Tempelwächter

gegen Jesus, die in dem Spruche gipfelt: ,,Es ist besser,

daß ein Mensch sterbe, denn das ganze Volk verderbe." „Es ärgert
mich, daß sie den Aristides stets den Gerechten nennen," sagte
der athenische Bürger. Die Epheser vertrieben den Harmodios,
ihren wackersten Mitbürger, mit den Worten: „Bei uns soll keiner
der Erste sein, wenn schon, denn anderswo und bei andern."



— «49 -
Um die Luthersche Reformation zu begreifen, muß man weniger

den Römerbrief als die kirchliche Wirtschaftsgeschichte des Mittelalters
studieren. Der Streit über „Glaube und Werke" war den Massen
höchst gleichgültig, aber die Zeitgenossen des großen Bergmannssohnes

haben die Kirche als Wirtschaftsmacht gehaßt — wie ein
armer hungriger Fabrikarbeiter die Kapitalisten haßt.

Jesus vereinigt in geistigen Dingen die Sorglosigkeit des
Bettlers mit der Majestät des Königs, Er ist ein roi àss Ausux.

Das Herz des Volkes steht Gott näher als der Kopf der
Gelehrten.

Jesus könnte, wenn er wiederkäme, weder Kaplan noch Predigt-.
amtskanditat werden. Er fiele in jedem theologischen Examen beider
Konfessionen durch.

Daß wir Jesu Mutter kennen, ist uns mehr wert als seinen
Bildungsgang zu wisfen, von dem nirgends etwas geschrieben steht,

Gut, daß Jesus nicht von Reportern und Stenographen
umgeben war. Seine Heldenseele wäre uns verloren bis auf den
heutigen Tag.

Mit Begeisterung kommt man Jesus näher als mit kalter
Objektivität, Aber wie kann ein staubfchnüffelnder Gelehrter
kongenial sein?

Große und entscheidende Geistesumwälzungen künden fich keineswegs

immer zuerst auf dem literarischen Markte an. Das Christentum

wird in der gleichzeitigen und so überaus reichen Literatur des
Altertums kaum erwähnt. Es „wuchs" stetig in der Stille.

Vom Gottesfreund aus dem Oberlande.

Neue Aege

IX. »le Erlösung Surcd Sîe Nebe.

1. Die Liebe ist uns verloren gegangen.

R^s ist eine nnr zu selbstverständliche Sache und doch zieht stch das

D Herz zusammen, wenn wir es uns völlig klar machen: die
Liebe ist uns verloren gegangen. Damit aber die

ganze Welt Christi, die ohne die Liebe nichts ist.
Das ist das Furchtbare, was geschehen ist, die höllische Krone

des Weltunterganges.


	Jesus : Aphorismen

