
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 11

Artikel: Reformation

Autor: Pfenninger, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134121

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- «19 —

Tempel erfüllte die Welt. Auch eigene symbolische Formen,
dieses Höchste nuszudrücken, falls sie noch nötig wären, fügten sich

leicht diesen gegebenen an.
Anderseits aber müßte natürlich immcr wieder die Kraft

gesucht iverden, dic jcnc ncuc Ordnung beseelte, sie wahrte und mehrte.
Darüber ist noch cin letztes Wort zu sagen. Die soziale
Umgestaltung kann nur kommen, wenn neuer Geist und neues Leben
in die Welt strömt. Die Menschen müssen hiefür zuerst befreit
werden, befreit von dem furchtbaren Egoismus, der uuser Geschlecht
nach und nach verseucht hat, wie kein anderes, nnd müssen fähig
nnd willr> gemacht werdeil zu wahrer Gemeinschaft, für die sie

jetzt durchaus unfähig sind. An Stelle des Geistes der Machtsucht,
der uns beherrscht, muß ili sie wicder jene Freude des Dienens
kommen, dic frühere Geschlechter kannten. Sie müssen vor allein
aber erlöst werden von der Hnbsncht, der Eigentumsrecht-
schaft. Eiue ueue Anffnsmng dcs Eigentums muß Raum
gewinnen, ein neues Gefühl dafür. Es mnß mieder mit Wucht jene
Empfindung übcr dic Gemüter kommen, die die eigentlich urchristlichc
und gottesreichsgcmäßc ist: „Niemand sagte von scincn Gütern,
daß sie sein eigen seien,, sondern sie hatten alle Dilige gemein."
Dazn muß aber Gott in den Herzen groß werden.

Daß dieser Durchbrnch einer neueu Welt geschehe, wird
für alle andern entscheidend sein. Er wird ihnen die Möglichkeit
verschnffcn. Von diesen Höhen wird jene Luft wehen, von der allein
alle audcri! sozialen Neuordiruugen gedeihen. Vou dieser höchsten
und feinsten Sphäre wird die niedrigste nnd gröbste leben. Hier
wird also das Größte und Wichtigste geschehen müssen: Ein
Kommen Gottcs in nener Liebe nnd neuer Gemeinschaft

dcr Liebe — dns i st das Eine, das not i st.

Davon soll weiter geredet werden. L. Ragaz,
(Fortsetzung folgt

ffesormalion.
'Ills die Zeit erfüllet mar! das ist das Grundgesetz alles Lebens,

der Geschichte des Einzelnen, wie des grvßen Gesamten. Das^ ^ svllte uns im Reformationsjilbiläumsjahr wicder besonders klar
vor der Seele steheu. Aber leider zeigen sich wenig Spuren von einem
Verständnis für diese Gottesiveisheit. Die Reformation soll gefeiert
werden, — diese Erkenntnis weckt einen Wust zappelnder Nervosität
und beklemmender Drangmüsal. Es mutet uns cm, wie ivenn einer
in einer Wüste nach Wasser gräbt und mit aller Gewalt den Zauberkünstler

spielen möchte. Aber ebensowenig läßt sich das Leben hervorackern

mit nvch sv lauten Künsten, wie Propagandaschrifttum —und



— 620 —

Rhetorik, die durch ihre fast schreierische Aufdringlichkeit den Verdacht
ihrer Armut nnd Leere bedenklich vergrößern.

Als die Zeit erfüllet mar! Gott läßt nicht markten, läßt sich

nicht überschreien. Seiue Ruhe, darin gerade seine Ueberlegenheit über
uns besteht, weiß, was sie will!

Wohl war das Leben schon erwacht in einem Hus z. B. nnd
seinen Nachfolgern in dcr Wahrhcit und im Leid; aber nur in
Einzelnen hatte es die Reife, die allein berechtigt, weil sie allein gerecht
ist, empfangen. Erst hundert Jahre später mar es einem einsamen
Mönch vergönnt an den Felsen zu schlagen, daraus Wasser quoll für
das Volk, für die Weltweite. Brausend wogte das Leben durch die

Laude; jetzt waren sie reif! Jetzt war der Tod nicht mehr nötig,
damit Leben werden kvnnte; jetzt war Zeit der Erfüllung, Zeit des

strahlenden Vvllendens vvr aller Augeu. Jetzt mußte der Kleinglaube
lveichen vor dem Glanz dieser Sonne; mas frühere Tage als glvrreichc
Niederlage gefeiert hatten, zeigte sich nun als Glvrie des Sieges.

So ivar es selbstverständlich, daß die Wissenschaften und Künste
sich reckten und dehnten in Junglust und Jungkraft; denn ivenn dns
Leben erwacht, können die seines Wesens nicht tot bleiben; sie mußten
frei werden; uud lebendig werden ist immer Befreiung.

Und uuu hellte? Wir find ivie die Wartenden, die da bange
fragen: „Hüter, ist die Nacht bald hin?" Wir recken die Hände empvr,
iveit, meit nnd harren dcr Füllung! Wann ist es Zeit?

Gott sei Dank, ivir haben Hüter mit mackeren Augen auf dcn

Türmen, die schon Mvrgendämmerung schnncn, mit Angen eines
missenden Glaubens.

Ist das Leben nah? Befreiung, Refvrmativn? Es ging ein
Erwachen durch die Lande, schvn vor dem Krieg, hier und dort, leise
aber gewuchtig zeugend von sciuem Kraftwesen, das nicht zur Breite
fich aufbläht, aber in der Tiefe seiner selber heilig gewiß ist.

In den Künsten, in Philosophie, Pädagogik nnd Wissenschaft
ivar es wie cin Aufkeimen, ein drangvoll mächtiges Treiben. Das
Lcben war es, das da werden wollte immer stärker, immer gewisser.
Das Leben wollte sich selber wieder, nud so durchstieß es die Schranken
eines starren Berstandestreibhauses. Denn das ivar die Welt
gewvrden, cin enges, dumpfes Ding mit einem gläsernen Himmel. Das
Leben reckte sich und sog Atem aus eiuer reineren Sphäre dem Tod
zum Trotz!

Aber dem Tod mußte seiu Tribut bezahlt iverden. Jn blutigen
Opfern ivird er heute hingelegt mit blutendem Herzen. Aber es muß
so sein; es ist nicht ein Triumph des Todes, mie der Kleiuglaube
zagt, es ist der Sieg des Lebens, dessen Wesen es ist, mit dem Tod
erknust werden, zu wollen. Ein wundersames Widerspiel, mie es nnr
dem Lebendigen eigen sein kann. Das Tote stirbt, das ist der Inhalt
uuserer Zeit. Deuu ist nicht gerade dcr Krieg, dessen Schutzheiliger
der Tod ist, ein Aufbrechen des Lebens? Nichts anderes als Leben!



— 621 —

Hinweg mit dem Tod, wie immer er nns auch „Höfelte" Fort mit
diesem Proteus! Wir wvllen ein Gerades, Wahres Das ist der Sinn
des Krieges, sein furchtbarer Wille! Nichts svll mehr Macht haben, das
Leben von uns zu bannen. Es will jedem werden, der frei sein will!
Der Papalismus des Todes mit all seiner hierarchisch-junkernhaften
Bevormundung muß sterben! Der Krieg ift nur der sichtbare Ausdruck

des in den Tiefen schon lange treibenden Lebens. Er ist der
Zusammenfluß und Erguß all dieses Strebens.

Gott will werden, und wir sollen mit ihm werden, denn das
Leben wird, und Gott ist das Leben; und das Leben ist in uns und
all den Dingen, die heute und schon vor dem Krieg erwachten: Kunst,
Philosophie und Wissenschaften! Jn allen weht Gottes glühender
Lebensodem, das ist unser begeisterter Glaube; ja, er ist zum Wissen
geworden, dieser Glaube. So erscheint uns alles nervöse Gezappel
und Getriebe, mit wie viel „heiliger" Notwendigkeit es sich uns auch

aufdrängen möchte, als ein tändelndes Spiel.
Auf den Reformationstag hin soll etwas „gemacht" werden.

Ehre dem wahren Empfinden folchen Treibens, aber bedenken wir:
Gott und sein Werk ist keine Mache! Es ist ein organisch Lebendiges,
das als Urding alles Echten, wie dieses immer von innen herauswächst

in Kraft und Ruhe.
Was nützen alle Programme und Znkunftsdebatten! Sie sind

wie ein Fieber, das da zuckt und gellt auf gewisse Nervenreize
eingestellt. Müssen wir fo lärmen und treiben? Sollten wir nicht stille
sein und lauschen? Ist nicht die Feier schon da, wie eine aufgehende
Sonne? Und wir eilen und wirren durcheinander mit wilden
Windlichtern, sie zu suchen! Unfer Lärm übertost alles; er betäubt uus
selbst, daß wir glauben er sei Größe. Aber so sehr er wichtig tut,
ist er "doch nur ein „Wichten". O wir! O diese Irrlichter!! Das
ist's ja gerade, was uns so kurzatmig macht, so kleingeiftig, so lächerlich

ernst. Unsere „alte" Weisheit macht Pläne, Programme für die

Zukunft und preßt die Welt hinein in die Stachelnetze ihrer
Gedanken und Theorien. Aber ste wird es erleben, daß das Zukünftige
nicht unter dem „älitsr", sondern unter dem ,,t«tg.llt8r" stehen wird.
Alle Berechnungskunst, die das Kommende zu „verftändeln" sich

erdreiste, wird sich als „tändeln" erweisen. Da werden „Propheten"
zu Proleten! O ihr alten, behäbigen Weisheitskrämer, eure gedeckten
Gassen werden leer und öde stehen, denn draußen unter dem Himmel
der Unendlichkeit schmettert das Leben seine Fanfaren, das ewig junge,
ewig neue Leben. Und sie kommen von allen Weltenden

Es geht der Erfüllung entgegen! Gott ift das Leben, nnd aus
dem Leben strömt alles, was wird; und darum ist der Spruch von
der Zeit, die erfüllt werden muß, das Grundgesetz der Welt. Gott
ist das Auge der Weisheit, das alles, was ist. in heiliger Ruhe
überschaut. So ist kein Zappeln und drangschweres Mühen Vonnöten.
Gott ist die große Ruhe des Werdens. Er ist das Sein der Ent-



- —

ivicklnng, das Eine des Vielen, das Feste mitten im Flnß, Ruhe ist
höchste Bewegung, aber Jnnenbewegung, die nicht unter dem afftzie-
renden Fluch des gleissenden, bannenden Außentnms liegt. Sie ist
ein Fatum, diese Außenwelt, für uns und für sich: sie ist der Fluch
seelenloser Beziehungen, einigen Gebundenseins. Diese Jnnenruhe aber
kann, was wir so vft nicht können: nicht reagieren, wo wir alle mit
Leidenschaft hineinfallen würden.

Stille ist Heldentum! Lernen wir diese Ruhe, darin sind wir
Gvttes Ebenbilder! Und wegen dieser Ruhe ist Gott Glaube, sv ganz
anders als nnser tastendes Weltwesen, und darum kann Gott nnr im
Glauben erfaßt werden. Gott hat Zeit, Dinge — denn auch sie
stnd Seele — und Menschen reifen zu lassen, bis sie die Erfüllung
ertragen können.' Wenn wir nun zugeben, daß Leben wird in Kunst und Wissenschaft

und ihren Geschwistern, wer ist uns aber dann Bürge, daß auch
das, was wir Religion nennen, und dessen Neubelebung wir in diesem
Jahre besonders erleben möchten, wachsen werde zll Reichtum und
Fülle?

O ihr Kleingläubigen! Ohne sie beim Namen zn nennen, rühmten

wir dvch stets von der Köuigiu alles Lebens lind Geistes. Wer
Ohren hat zn hören, der höre! Könnten denn die Pflanzen gedeihen,
ohne Grund? Niemals! Svndern das Leben der Blüten zeugt von
der Kraft ihres Grundes. Ist Peripherie möglich vhne Zentrum?
Wenn in allen Landen menschlichen Strebens Wasser lebendigen Lebens
sich zeigen, heilige Wasser, schaut ihr's dann nicht, daß es auch werden
muß in der Provinz, die Gott am nächsten ist, ja, darin Gott selber
ist. Ihr zettert und schreit und reißt das Heilige gewaltsam heraus

aus dem innersten Zusammenhang alles Geschehens. Ihr stellt
es sorglich, rührend-bemühend für sich. Ihr wendet, dreht, frottiert,
fragt und zerbrecht euch die Köpfe, wie diesc Puppe ivieder lebendig
zu 'machen, neu aufzuputzen sei; denn man svllte dvch wieder etivas
tun! Und vvr allem auf so einen Anlaß hin! Ich glaube gern, daß
ihr's in besten Treuen meint, aber ihr merkt nicht, wie klein, wie
verkehrt es ist. Nicht Kraft, sondern nach allen Seiten witternde
Hilflosigkeit „begeistert" vder besser entgeistert euch! Seid ihr
vielleicht darum so lärmig, weil ihr spürt, daß die alte Form mit aller
Gewalt kein Leben mehr annehmen will? Ihr schleppt das Vergangene
herbei, aber die eine „Kleinigkeit" fehlt dazu: das Leben! Wer bringt
euch das? Wo ist die Weisheit, die es heranzanbern könnte? Wie
wäret ihr froh, denn ihr ahnt: svnst ist alles umsonst, alles! Und
ihr möchtet doch so gern den Menschen helfen und der Welt! Ja, von
außen könnt ihr nichts tun; dort ist das Leben nicht! Schaut aus!

Alles hängt im Innersten innig zusammen, das ist Gesetz der
Natur, sollte es nicht auch Geisteslvahrheit sein? Hat die Magd mehr
Weisheit als die Herrin? Alle Geistesbewegungen, sv diametral sie

auch scheinen, wachsen ans dem Einen, dem Letzten, werden ans Gott.



— lM -
Renaissance und Reformation lebten deshalb in jenem wundersamen
Widerspiel gegenseitiger Beziehungen. Es war gar nicht anders möglich.

Wenn der Weltgrund bebt, zittert es nach bis zu den äußersten
Enden. Und sv ist auch heute Renaissance nnmöglich vhne Reformation.

Knnst, Philosophie, Pädagogik, Wissenschaft können gar nicht
aufleben, menn nicht ihr Grund und Innerstes gewaltig lebend wäre.
Es will aufbrechen zu einer neuen Offenbarung. Sie sind alle eins
in der Grundwahrheit, im Gvttesleben, mvvvn sie alle zeugen; sie

sind voll davon. Die Welt ist innerlebendige Einheit und niemals
Atomdascin, so sehr uns das Aeußere dies auch will glaubeu machen.
Sie ist nicht Zerstreuung, die auch uns dem Fluch der lärmigen
Zerstreuung anheimfallen lassen möchte. Die Welt ist synthetisch und
darum geistiger Art. Sie ist niemals naturhaft. Das Naturhafte
mit seinem Merkmal des analytischen Strebens ist im Grunde Trug.
Die Welt ist und lebt nur in und durch Sozietät, durch heilig-freie
Beziehungen, uicht Beziehungen des äußeren Zmcmges, sondern
Beziehungen der Seele; darum ist sie im Grunde nicht Leid, svndern
Freude.

So wird Gott werden, sobald sich die Zeit erfüllt, d. h. sobald
Reife da ist. Noch sind nnr Einzelne reif, Vorboten des reifenden
Lebens. Wieder müssen die Husen sterben; aber wieder wird ihnen
Gerechtigkeit widerfahren. Sic sterben in Nacht lind Verachtung; aber
ein strahlender Tag wird sie hervvrführcn mit seinem Glänze sie adelnd,
und die wir als Bettler sahen, iverden als Könige kommen und ivir
werden auf den Knieen verehren. (Jes. 53, 3—5).

Gott will ein Ganzes schaffen, vhne nnser stümperndes Stückwerk.

Die Urkraft all ihrer Schwestern lebt. Singt nicht sie aus
ihrer aller Mund? Rauscht nicht sie in ihrem Wesen iind Werden?
Da brauchen ivir Menschen nicht mühsam zn merken. Da ist ein
Anderer gewaltig im Tun. Lasse» wir die Hände davon, denn sie

schaffen nichts reines. Jetzt'tut es not einen heiligen Freien, Erden-
cntsühnten wirken zu laffen, ein Ganzes und Volles! Wir haben
genug der Halbheit, des Schmutzes, das unserem Edelsten anklebt.
Wir flehen um ein Ganzes, Ragendes, Strahlendes! und das muß
Geschenk sein, nicht lärmend erzappeltes Unding, das stolz ist und eng
wie wir. Wir sehnen uns aus der Tiefe nach Wachstum nnd heiliger
Größe, nnd das kann uns der Größte nur geben aus Freiheit und
Höhe!
^ tz'Das ist unser Glaube, der uns die Zukunft tragen läßt, weil
er sie getragen sieht. So brechen wir nicht unter ihrer Last. So
müssen wir nicht mehr suchen und irren nach geeignetster Feier
der Reformation, die auf einen besondern Termin hin geschehen soll;
denn was nach Terminen jagt, trägt das Kainszeichen des Vergänglichen,

Vergeblichen an der Stirne. Ist sie nicht da: Reformation,
iiicht wie ein feierlicher Tag, den man einmal ehrt, nein ivie heiliges
Leben, das allwallend rauscht in ewiger Feier? Leben, nur Leben,



- 624 —

das immer war und seil? mird! Es ist der Feueratem des Alls und
flammt auf in unsern Herzen wie große Begeisterung, Flammen aus
dein Innersten der Welt. Die tote Schale schmilzt und sinkt, neue
Nahrung der Glut. Wir stehen mitten drin in einer Reformation
ivie sie Menschen nvch nie erlebten!

„Und nach diesem mill ich meinen Geist ausgießen über alles
Fleisch, und eure Söhne und Töchter sollen weissagen; eure Aeltesteu
sollen Träume haben und eure Jünglinge sollen Gesichte sehen" und
weiter: „ich will mein Gesetz in ihr Herz geben und in ihren Sinn
schreiben; uud sie svllen mein Vvlk sein, sv will ich ihr Gvtt sein;
und wird keiner den andern, noch der Brnder den andern lehren nnd
sagen: Erkenne den Herrn! sondern sie sollen mich alle kennen, beide

groß und klein, spricht der Herr; denn ich will ihnen ihre Missetat
vergeben und ihrer Sünden nimmermehr gedenken."

Gvtt ist die Erfüllung; er ist Wirklichkeit, die Wirklichkeit.
Harren wir armselige Werker auf das Eiue, das uot tut, unserem
heißen Sehnen nach heiliger Fülle einzig not! Er will aus Bauden
erlösen! Schweigen wir, denn: „Ich will, ich bin's, der da will!"
spricht der Höchste. Wir glauben und harreu mit erschlossenen Augen.
Wir sehen heilige Hände an heimlicher Arbeit schaffen und weben;
krvnreine Hände bereiten ein Ganzes, Entsühntes; nnd aus dem Nebel
bricht es hervor plötzlich und strahlend, was sie schufen und woben.
Es kommt der Tag auf einmal, ohne daß wir's errechnen, ja wenn
wir's am Wenigsten glauben. Ja, wie der junge Tag aus den Toren
der Mitternacht, wird die Erfüllung hervvrbrechen, und „wir werden
seil? wie die Träumenden." Da wird verborgenes Geschehen leuchten
über den Landen, allvrts leuchten und jauchzen Heller als Svnne und
Freude.

Das ist Feier, ist Reformatio,?! Das ist Gegenwart innig
verwandt mit dem, was vergangen; nicht doch vergangen! Was Gegenwart,

wachsende, merdende Gegenivart ewig schvn war!
Arthur Pfenninger.

Aphorismen über Zesus una Sie Ideologen.
Kurzsichtige Leser und engbrüstige Schreiber gibt es in dcr

Welt übergenug; weitaugigc Seher und donncrstimmige Säger
wachsen selten und teilen der Blutzeugeu Los.

Masseninstinkte herrschen im religiösen Bereich. Die rückwörts-
blickenden, historisierenden Theologen ersticken mit roher Macht alle
prophetischen Zukunftsbauer. Sie registrieren, systematisieren, dog-
matisieren, moralisieren, treiben Kaiuistik und erfindet? liturgische
Finessen, statt zu säen, zu pflanzen, zu pflegen, zu bauen, zu schaffen,
statt Seele in Seele zu senken und Leben zn wecken.


	Reformation

