
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 11

Artikel: Neue Wege. VIII., Unser Sozialismus

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134120

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


lZeue Aege.

VIII. Unser SsÄattsmus.')

«Rie Frage nach der richtigen religiösen Genteinschaft führt uns not-
^ I Mendig zum Sozialismus. Denn er will eine nene, endgiltige,

vollkommene Regelung alles menschlichen Gemeinschaftslebens.
Er geht vom wirtschaftlichen Leben aus, will aber vvn hier aus dem

ganzen Verkehr von Mensch zu Mensch einen neuen Sinn nnd eine
nelie Form verleihen. Auf der andern Seite will das Gottesreich
seinem ganzen Wesen nach gerade iu den einfachsten und grundlegenden

natürlichen Beziehungen von Mensch zu Mensch Gestalt annehmen.
So stoßen wir iu der natürlichen Fortsetzung des Weges, dcn diese

Erörterungen bisher gegangen sind, auf den Sozialismus. Wir könneu
namentlich das Problem der Kirche, d. h. der „religiösen" Gemeinschaft,
nicht erledigen, vhne das der sozialen zu behandeln.

1.

Mit dcm Gottesreich Christi müssen ivir notwendigerweise den
Sozialismus verbinden. Denn es ist unmöglich, das Wohnen Gottes,
des Vaters, unter den Menschen mit den heutigen wirtschaftlichen
Ordnungen zusammenzudeuken. Denn diese bedeuten eine Welt der
gegenseitigen Ausbeutung, die Welt Christi aber ist eine Welt der
Liebe. Die kapitalistische^Gesellschaft ist von dem Prinzip des Rüubcr-
tums getragen, das Ideal des Gottesreiches ift die Bruderschaft; die
heutige Welt hat sich mehr nls irgend eine der bisher dagewesenen
zn einem offenen und prinzipiellen Kampf Aller gegen Alle gestaltet
und ist so logischerweise znm Weltkrieg gelangt; in der neuen Ordnung
herrscht das Gesetz der gegenseitigen Hilfe; die Leidenschaft dieses
Geschlechtes ist die Macht, d. h, die Herrschaft des Menschen über den
Menschen, das neue Glück eines Geschlechtes, das wieder Gott nnd die

') Dieser Aufsatz schließt sich in seinem Gedankengang an dcn über „Gatten-
reich und Kirche" an. Der über die „Reformation" war, wie man sich erinnern
wird, wegen der Reformationsfeier vorausgenommen worden.



— 584 —

Seele gefunden hat, wird das Dienen sein; Gott der Menschcn ist
in diesen Zeiten anf unerhörte Weise der Mammou gewesen, es wird
aber nach den Schrecken nnd Schmerzen dieser Zeiten (die nicht etwa
erst im Kriege eintraten und in Form des Krieges und die auch nicht
mit dem Kriege aufhören werden) wieder Gott Gvtt werden. Jene
erste Welt meinen wir, wenn wir von Kapitalismus reden, nicht bloß
eine bestimmte wirtschaftliche Technik, und diese zweite Welt, wenn
wir vvn Svzialismus reden, alsv anch nicht bloß ein anderes ivirt-
schaftliches System.

Damit märe ja auch schon eine ganz allgemeine Antwort aus die

Frage gegeben, warum wir Sozialisten sind und in welchem Sinne
wir es sind. Aber diese Antwort muß uvch bestimmter werden, wie
ja auch die Frage bestimmtere Formen annimmt, sobald wir dem

Gegenstand näher rücken
Vor allem tritt eine Frage ans den übrigen hervor und stellt

sich mächtig in den Vordergrund: Wie verhält sich dieser
Svzialismus zu dem der Svzialdemvkratie?

Diese Frage ist heute vielleicht wieder dringlicher als je. Sie ist
es ganz besonders auf dem Boden der Denkweise, die in diesen

Ausführungen zum Vvrschcin kommt. Ihre Vertreter sind fast ohne
Ausnahme, seis durch Eintritt in ihre Reihen, seis auf andere Art, in
die engste Verbindung mit der Sozialdemokratie getreten. Diese
Tatsache hat viel Aufregung, Kamps und Irrung erzeugt. Eine Wvlke
vvn absichtlichem und unabsichtlichem Mißverstehen lagerte sich nm sie.

Es ivar unerhört, daß Menschen, die auf dem Boden der Wahrheit
Christi staudeu oder doch zu steheu behaupteten, die znm Teil amtliche

Vertreter der „Kirche" Maren, sich zu einer Bewegung bekannten,
die nicht nur antikirchlich, sondern auch antichristlich und antireligiös
war und die auch in der Praxis Theorien vertrat, die im Gegensatz

zu den Grundanschanungen des Christentums stehen, vvr allem die

Thevrie des Kampfes und der Machtgewinnung, kurz: des
Klassenkampfes.

Wir haben vft versucht, diese Paradvxie zu erklären. ' Im Laufe
eines Jahrzehntes voll schwerer Kämpfe haben wir nns bemüht,
diese Wolke des Mißverständnisses zn zerteilen. Ob mit viel Erfolg,
wissen wir nicht. Wir haben auch nicht etwa im Sinne, diesen Versuch

wieder in der alten Weise aufzunehmen. Denn inzwischen hat
die Weltgeschichte geredet und gerichtet. Eine Welt von alten Problemen
ist versunken und eine neue aufgetaucht. Abcr gerade diese Veränderung

zwingt auch uns, noch einmal nnd zwar nun auch auf eine in
manchem Sinne neue Weise die Frage zu beantmortcn, welches denn
unser Svzialismus und unsere Stellung zur Svzialdemvkratie sei.

2.

Warum sind wir, wörtlich vder figürlich verstanden, zur
Svzialdemvkratie gegangen? War das etwa rein politisch zu verstehen,



— 585 —

nämlich so, daß wir uns eben gerade dieser politischen Partei
anschlössen, statt einer anderen? Öder war unsere Meinung, daß die

wirtschaftliche Umwälzung, die sie vorschlage, der ganze Sinn des

Christentnms sei? Waren wir, von blindem Idealismus befangen, völlig
im Unklaren über den wirklichen Geist und Zustand der Sozialdemokratie

nnd meinten darum, das Reich Gottes sei in ihr angebrochen?
Oder endlich, gingen wir zu ihr in der stillen Absicht, sie, ivenn nicht
zur Kirche, sv doch zum Christentum zu bekehren?

Nichts von alledem! — und auch nichts von anderen Bemeg-
gründeu ähnlicher Art!

Was ist cs denn gewesen, ivas uns znr Svzialdemvkratie führte
nnd was uicht?

Es ist natürlich eiue Fülle vou Gedanken und Stimmungen
gewesen, die nns vereinigt auf diesen Weg führten. Auch hat dieser
wohl bei jedem Einzelnen von uns wieder eine besondere, vielleicht vft
recht verschlungene, Gestalt. Wvllten wir uns darauf einlassen, sv

wäre sehr viel zn sagen und wir müßten weit ausführlicher werden
als uns erlaubt ist. Auch ist in diesen letzten zehn Jahren und schon

vorher so vieles darüber gesagt worden (auch in diesen Blättern), das zu
wiederholen sehr überflüssig wäre. Jn dieser Verlegenheit fragen wir
uns, welches denn der Faden ift, an den, diese Ausführungen sich

fortbewegen und da taucht denn der einfache Grundgedanke, der nns
immer wieder begegnete, nochmals auf und es scheint uns, daß er uus
wieder Klürnng und Vereinsachuug schenke.

Alles, was uns zur Sozialdemokratie geführt hat, läßt sich

zuletzt in den Satz zusammenfassen: Wir sind zur Sozialdemokratie
gegangen, weil wir darin etwas vom Gottesreich

zu finden glaubten, und zwar vvmGvttes-
reich im Gegensatz zur Religion. Es scheint uns wirklich, daß
sich nicht bester ausdrücken lasse, was uns Alle im letzten Grunde bestimmt
und mit dieser gcmaltigen Bewegung in Verbindung gebracht hat.

Wir glaubten darin etwas vvm Gvttesreich zn entdecken. Das
mill, wie die Worte andeuten, durchaus nicht etwa sagen, was man
uns etwa zugetraut hat, daß wir in ihr schvn das Gottesreich, das
fertige und vollkommene, gesehen hätten. Solche Torheit sollte man
Menschen, die im übrigen doch gezeigt haben, daß sie nicht vvn allem
Verstand und gesundem Urteil verlassen sind, ohne Not nicht zutrauen.
Wir haben die Fehler und Schatten der Sozialdemokratie immer
gesehen, freilich mit den Augen der Liebe und nicht des Hasses, aber
einer sehenden Liebe uud eiuc solche sieht besser als dcr Haß. Diesc
Fehler und Schatten haben uns wahrscheinlich vicl mchr Unruhe uud
Herzweh bereitet, als ihren Gegnern, denn diesen waren sie ja zum
Teil eine Frende oder sie standen ihnen doch bloß als kühle Richter
gegenüber, wir aber fühlten uns dafür mit vercmtwvrtlich, wir nahmen
sie auf uns. wir trugen sie mit. Aber trotzdem sahen wir in der
Bewegung ein Aufbrechen der Wahrheit Christi. Denn hier tauchte



- 586 —

ja im Gegensatz zu der vorhandenen die ganze Welt des Gvttesreiches
auf: au Stelle der Räuberwelt eine Welt der Solidarität, an Stelle
der Herrschaft der Materie eine neue Herrschaft des Geistes, an Stelle
des Mammons dcr Mensch, an Stelle der Macht das Dienen, knrz:
es stieg aus tiefer Not der Leiber und der Seelen leuchtend auf eine
Welt der Erlösung und es war ja im Wesentlichen dic Erlösung des
Gvttesreiches. Die Verwandtschaft ivar so deutlich, daß jedes Herz, das
unter einer Welt, die unter dem Schein des Christentums eine Welt dcs

Mammons, des Zäsars und des Autichrist gemordeu war, aufjubeln
mußte, aufatmen einem neuen Tag Gottes und des Menschen entgegen.

Freilich war da ein doppeltes Hemmnis. Einmal war ja anch im
besten Fall die Erfüllung des Programms der Sozialdemokratie noch nicht
das Reich Gottes, sondern höchstens ein Stück davon. Es gab Wahrheiten,

die sie nicht sehen konnte. Sodann trat auch die in ihr
vorhandene Gottesreichsmahrheit in einer Verhüllung ans, im Gewand
dcs Materialismus und Atheismus, ja sogar im Namen vvn Prinzipien,
die ihren letzten Zielen dnrchans widersprechen, nämlich des Egvismus
nnd der Gewalt.

Aber nun schreckte uns dies alles uicht ab. Deuu wir litten da,
wo wir standen, unter dcm genauen Gegenteil. Hier hatten wir ja
alle höchste Wahrheit, nach der unser Herz begehrte. Wir hatten den
Glauben an Gott und Christns, an das Reich des Geistes mit all
seinen edlen Kräften: der Liebe, dem Dienen, dem Kreuz. Wir hatten
das Ideal der Bruderschaft, einer Welt Gottes und der Seele, einer
Erlösung vvu aller Not. Aber mir hatten keine entsprechende
Wirklichkeit. Diese Welt bestand blvß in Worten, Liedern, Liturgien,

Sonntagsgefühlen, An diesen Gott glnnbten die Christen ja
nicht im Ernst. Wenn es Ernst galt, dann schien ihnen der Gvtt
Mammon oder der dcr Gemalt doch wirklicher uud mächtiger zu sein.
Wenn die wahrhaft „christliche" Welt auftauchte und Anspruch auf
Glauben uud Arbeit machte, erschien sie den Christen als ein törichter
Traum. Kurz, all diese Wahrheit blieb eine heilige Welt neben und
über der andern, die eine gewisse Verehrung genoß, eine gemisse Weihe
über die andere verbreitete, aber diese bestehen ließ, wie sie war. Das
genügte Vielen, für viele Andern aber entstand ein quälender Zwiespalt

zwischen diesen beiden Welten, Das Leben wurde dadurch vvn
tiefer Unwahrheit erfüllt. Jn dieser Atmvsphäre entstand ein Hunger
und Durst nach der Wahrheit, das heißt: nach dcr Wirklichkeit jener
Welt; mit anderen Worten: aus der Religivn heraus nach
dcm Gvttesreich.

Denn das war es ja: dort, bei den Christen, war das Gvttesreich,

abcr zur.Religivn geworden, hier, bei den Sozialdemokraten,
war das Gvttesreich, aber ohne Religion.') Wir, die wir von der
Religion ohne Gottesreich genug und übergenug hatten, stürzten uns

l) Di,ser Ausdruck, den wir nur um der Antithese willen brauchen, bedeutet
hier einfach „bemufzien GöllcSglauben",



— 587 -
mit Begier in eine Bewegung, wo einmal Wirklichkeit des Gottesreiches
auftauchte. Daß es in antireligiöser, ja antichristlicher Gestalt auftrat,
war für uns allerdings keine leichte Sache. Wir hatten vieles zu
überwinden. Aber wir begriffen diesen Zustand. War er nicht die

natürliche Folge jener andern, bei den Christen geschehenen Entwicklung,

wo das Gottesreich Religion geworden war? Hatten die

Christen uicht Gott, Christus, die Religion zu Verbündeten der
bestehenden Ordnungen gemacht und die aufkommende neue Welt aufs
leidenschaftlichste bekämpft? Was Wunder, wenn sich die ueue Welt,
es nicht besser verstehend, gegen diesen Gott, diesen Christus, gegen
die Religion wendete? Es war ein schweres Mißverständnis, aber ein

notwendiges; ja heilsames; es mußte eines Tages aufhöreu, aber erst
dann, wenn es sein Werk getan. Inzwischen lernten wir, Gott und
sein Reich (vder Christus) auch da erkennen, wo sie inkognito, ja sogar
im Gewand des Antichrist auftraten. War dieser ganze sozialdemokratische

Glaube uicht auch Christusglaube — Glaube an eine neue Welt,
eine Welt der Gerechtigkeit und Güte, eine Welt der Erlösung, eine
Welt des Menschen, ja auch eine Welt Gottes? Denn war das nicht
Gottesglaube,! gerade auch im Sinne dcr Bibel, wv Gvtt eine große
Hoffnung ist nnd der mcchre Gvtt nnd der wahre Mensch, das Gottesreich

und dns Mcnschcnrcich Eins find? Gvtt murde nicht genannt, aber
konnte er deßwegen nicht dennoch da sein, wie er umgekehrt oft
genug nicht daist, wo er genannt wird? — Und der Materialismus!
War er nicht als Gegenschlag auf den falschen, ganz und gar
nicht gottesreichsmäßigen christlichen Spiritualismus berechtigt und
notwendig? Lag nicht darin die Wahrheit, daß die Materie ihr
göttliches Recht hat, daß der Geist in die Materie hineingehen,
in ihr sich verwirklichen muß? War dies nicht ein Teil der Lehre
vvn der Fleischwerdung des Wortes? — Ferner die Klassenkampflehre!

Konnte sie nicht in einem hohen, Mahren nnd auch durchaus
gottesreichsmäßigen Sinn verstanden werden? Ist es nicht
Tatsache, das; die Geschichte der Menschheit, unter bestimmten Gesichts-
punktcn. geschcn (so weit sie nämlich nicht dnrch Kräste höherer
Act gekreuzt wird), eine Geschichte von Klassenkämpfen, cin Epos
des ewigen Kampfes zwischen Herreu und Knechten darstellt? Ist
nicht die Bibel vvn der gleichen Anschauung erfüllt? Soweit der
natürliche, uicht an Gvtt vrientierte, ja durch den Abfall von ihm
charakterisierte menschliche Zustand vorhanden ist, herrscht auch nach
ihr Hochmut, Egoismus, Gewalt und Unterdrückung. Und könnte
csl nicht sein, daß gerade die Klasse der Knechte, d. h. dcr Gcringcn,
Unterd, tickten, derer, die schwach sind „nach dcm Fleisch", dnzn
berufen wäre, cine itene Welt zu schaffen und zn diesem Zwecke einen
letzten, entscheidenden Kampf zu führen? Entspräche nicht auch dies
den! Grundnnschnunngen des alten nnd neuen Testamentes?

Kurz: cs standen hinler dcn Idealen der Sozialocmokmlic
überall Grundwahrheiten dcs Gottcsrcichcs. Auch fchltc es nicht



— 588 —

an dessen Kräften. Da war, zum Unterschied von den Kirchen, das
gewaltige Wollen einer Sache; da war ein mächtiger Glaube nn
diese Sache; da war Enthusiasmus und Opferwilligkeit; da war
dcr Bruch mit der bestehenden Welt und entsprechender Hnß von
Seiten -dieser Welt; da war Verfolgung, Acchtuug, abcr auch
Martyrium. Wer sich von dcn Kirchen kommend hier anschloß, dcr
kam aus einem stagnierenden Teich in einen mächtig dnherranschcndcu
Strom, cr erfuhr, was Religion im höchsten Sinne, was Gottes- '
reich wäre.

Freilich waren auch iu dieser Hinsicht Mängel da. Man stieß
ans eine sich Svzialismus nennende egvistische und materialistische
Gesinnung; es gab eine oft rohe nnd unsozialistische Kampfweise; es fehlte
überhaupt au wahrhaft sozialistischer Denkweise und Lebensführung;
es bestand daneben jene Verhüllung der Gottesreichswahrheit durch eine
materialistische, atheistische, Militärische Philosophie. Kurz: die ideale
Wahrheit des Svzialismus wurde mit thevretischen und praktischen
Mächten verbunden, die sie nicht nur nicht zu tragen imstande waren,
svndern zu ihr svgar in direktem Widersprnch standen.

Das sahen wir genau und empfanden cs stark. Aber cs hielt
nns uicht ab. Wir fragten uns, welche große Bewegung denn ohne
Schlackcn und Süudcn, in idenlcr Reinheit, aufgctrcten ''ei. Wir
fanden in dcr bürgerlichen Welt wahrhaftig keinen besseren Geist,
dabei aber keine Idee, die sie beseelt und immer wieder gereinigt und
gehoben hätte. Wir sahen keineu andern Weg zur Reinigung dcr
Bewegung als den Anschluß Aller derer, die ihrem Ziel in höherem
Sinn und Geist zustreben möchten. Wir erblickten in den Sünden
dcr Sozialdemokratie größtenteils eine Folge von christlicher und
bürgcrlichcr Schuld und glaubten, es sei gerade die Pflicht der
„Christen/', diesc Schnld dadurch tilgen zu helfen, daß sie sich

mitten in dn'se, nicht bloß aus Unverstand geächtete und verschrieene,
sondern auch wirklich von mancherlei Sünde befleckte Sozinldcmv-
kratie stellten. Wir meinten, so allein lasse sich mit dcr Zeit auch
das grvße religiöse Mißverständnis aufheben. Wir wvllten
selbstverständlich nicht die Svzinldcmokratie zu der Kirche bekehren, mit
der wir selbst im schwersten Kampfe standen; wir wvllten sie nicht
cinmal zum Christentum bekehren, ja sogar nicht cinmal zn Gott
nnd Christus; wir wollten einfach im Namen Gottes und Christi,
denen wir dien teu, in aller Stille das tuu, was recht war, wollten
der Wahrheit Gottes und Christi die Ehre geben, gänzlich
unbekümmert um den „Erfolg". Wir glaubten dabei freilich, daß
infolge vvn äußeren und inneren Krisen, auch eines Umschwunges der
allgemeinen Kultur, die Svzialdemvkratie dazu kommen werde, das
was an Gottesreichswahrheit in ihr sei, reiner zu entwickeln, die
entstellenden Hüllen abznstreifen, und zuletzt sich zu dem Gott, denr
sie unbewußl diene, bewußt zu bekennen. Wir hofften vor allem
auf ein Kommen des Gottesreichcs iu Form ciues Erwachens der



— 589 —

Christenheit oder sonst einer Erweckung, in Form einer neuen
Ausgießung des Geistes, und erwnrteten, dnß dnvon nuch die
Sozialdemokratie mitgerissen werde. Wir hatten ja immcr cinc Hoffnung,
die über die Sozialdemokratie, ja auch über den Sozialismus humus-
ging. Es ist ganz verkehrt, wenn man meint, ivir hätten uns der
Sozialdemokratie zugewendet, weil diesc uns dns Gottesrcich
verwirklichen sollte. Das genaue Gegenteil ist richtig: gerade weil
wir an das Gottesreich glaubten, das uuubhäugig ist vou der
Sozialdemokratie und unendlich grvßer als sie, und wir etivas davon
gespürt hatten, bekamen wir die Möglichkeit und dcn Antrieb, cs

nnch in ihr zu scheu uud uus init ihr zu verbinden. Sie ivar
uns - das ist die endgiltige Formel - cin Zeichen des Abfalls
der Christenheit, aber anch eine Verheißung eines neuen Kommcns
des Reiches Gottes. Sic war eiue vorübergehende, verhüllte, ja
verirrte Forni, dic vergehen mußte, wenn einmal die rechte auftrat.
Sie, war cinc gewaltigc Mahnung Gottes. Was sie vertrat, war
nicht alle Wahrheit des Reiches, aber wir snbcn diese hinter ihr.
Sic war uns cinc crste Welle, auf welche cmdcrc, ticfcrc, reincrc,
vollcre folgen mußten. Wir aber bekannten uus, indem wir znr
Sozialdemokratie gingen, zu unsere m Gott, zu u u s c r c m Christus
und zu ihrem Reich.

Es ist nur eine etwas andere Wendung, vielleicht auch bloß cinc
Ergänzung dcs damit Gesagten, wenn wir erklären: als wir
zur Sozialdemokratie gingen, so gingen wir uicht
zu einer politischen Partei, sondern zu dein
Proletariat. Was gingen uns Parteiprogramm und Partcidogmen
an? WirMhen das Proletariat vor uns. Wir sahen es, als die Klasse
dcr Entwurzelte», Ausgestoßenen, Enterbten, der politisch, religiös
und moralisch Geächteten. Dies war es in den Augen der bürgerlichen

und christlichen Gesellschaft. Es war dies aber gerade durch die

Verbindung mit dcr Sozialdemokratie. Diese war es, die sich des

Proletariates angenommen hatte. Sic allein hatte es mit rcchtcm
Ernst und rechter Aufrichtigkeit getan. Darum hatte sie sein
Vertrauen! gewonnen. Ob ihr Weg der richtige wnr, ob rindere Wege
besser gewesen wären, ließen wir dahingestellt, jedenfalls war uuu
diese enge Verbindung zustande gekommen. Dieses Proletariat aber
war in feinem Elend die Frucht dcr bürgerlichen nnd christlichen
Welt. Sein Zustand, sein Vorhandensein war eine gewaltige
Anklage gegen sie. Wir hörten diese Anklage. Sie ließ nns keine,
Ruhe bei Tag und "Nacht, Darum gingen wir zur Sozialdemokratie.
Denn dies war für uns die einzig wirksame Forin des Bekcuntnisscs
zum Proletariat. Wir gehörten zu diesem. Hier mußtc dic Schuld
der Gesellschaft gebüßt werden. Hieher gehörten wir, zu den
Geringen, den Geächteten. Unser Bekenntnis zur Sozialdemokratie war
ciit Bekeuntuis zu der Sache des Svzialismus, zur Schuld der
Gesellschaft, besonders des Christeiitnms. Es war ein Protest und



— 590 —

ein Glaubensbekenntnis. Nicht der Weg zu einer politifchen Partei
war unser Weg zur Sozialdemokratie, sondern ein Weg der Nnch-
folg« Christi. Die Religion halt es mit den herrschenden Mächten,
das Reich Gottes geht'zu deir Zöllnern und Sündern.

3.

Und nun — was ist geschehen? Was haben wir ausgerichtet?
Wie hat unsere Hoffnung sich bewährt? Wo steht heute die
Sozialdemokratie? Und wo stehen wir?

Das ist wieder ein großes Thema. Es ist unmöglich, cs in
diesem Znsammeuhang vollständig zu behandeln. Wir dürfen namentlich

die Frage, ob wir etwas ausgerichtet haben, unbeantwortet lasseil
nnd nns darauf beschränken, die feste nnd ans viele Tatsachen
begründete Ueberzeugung auszusprechen, daß unsere Slellnngnahme
nicht umsonst gewesen ist. Sie hat Früchte getragen, die vor Augen
sind, wenigstens für solche, die nicht absichtlich die Augeu dafür
schließen, uud andere, die zunächst nur dem Glauben sichtbnr, aber
dafür desto wertvoller sind, nnd sie hätte noch sehr vicl Größeres
ausgerichtet, wenn nicht eine tiefe Hemmung eingetreten wäre, von
der ein anderer Aufsatz berichten wird. Wir habcn keine Ursache,
jenen Weg zn bereuen/denu wir sind ihn, zwar uicht ohne Fehler
uud Schwächen, aber reiueu Herzens, im Glaubeu und in dcr Liebe,

gegangen.
Aber ob wir nun viel odcr wenig nusgcrichtet habcn, so ist auf

allil Fälle eine gewaltige Veränderung der ganzen Lage vor sich

gegangen, die wohl anch ohne dcn Krieg gekommeil wäre, durch ihn nber
kalastrophenartig beschleunigt worden ist. Dadurch wird nnch nnsere
eigene Haltung aufs tiefste beeinflußt.

Zunächst einmal ist die Stellung dcr Sozialdemokratie heute
völlig anders als in den Jahren, wo wir unter dem Zorn und
Abschen der bürgerlichen nnd christlichen Wclt für sic eintraten.
Heute ist die Sozialdemokratie gerade in den Ländern, wo sie vorher
am meistcn angcfochten war, hoffähig geworden — ach nnr zu
hoffähig! - oder'im Begriff, es zn werden. Ihre Macht schreitet
vorwärts, bald wir sie in den größten Städten der Schweiz herrschen.
Sie ist schon jetzt nur uoch in bcgrcnztcm Maße die Partei der
„Zöllner und Sünder" und wird es bald noch weniger sein. Was
aber viel wichtiger ist: der Sozialismus steht am Vorabend des

Sieges. Nicht daß wir den „Kriegssozialismus" für einen
wirklichen Sozialismus hielten, aber es Ist doch wohl eine klare Tatsache,
daß durch die Erlebnisse dieser Jahre das System dcr Privatwirtschaft

zertrümmert worden ist. Eiue völlige Rückkehr zu ihr scheint
ausgeschlossen. Freilich ist ja auch richtig, daß der Kapitalismus
durch die gleichen Ereignisse ebenfalls gestärkt worden ist oder zu
seilt scheint. Das Kapital hat sich in immer weniger Händen
vereinigt und steht hente in riesiger Geschlossenheit da. Abcr auf



— 591 —

der andern Seite ist die soziale Revolution uns so nahe gerückt und
so wahrscheinlich geworden wie noch nie. Es müßte seltsam zugehen,
wenn sie nicht käme. Man braucht dabei nicht oder doch nicht bloß
an Barrikaden und Straßcnschlachtcn und Regierungsstürze zn denken,
sondern einfach an eine gewaltige und rasche Umwälzung der
wirtschaftlichen Verhältnisse. Zu solchen werden schon allein die
Kriegsschulden führen, wird überhaupt die Not zwingen, die dem Kriege
noch lange nachfolgen muß. Wenn aber die Klasse, deren
wirtschaftliches Uebergewicht jetzt infolge des Krieges noch gewachsen
ist, versuchen sollte, ihre Herrschaft festzuhalten, vielleicht sogar
zu mehren, dann wird sich erst recht ein Sturm erheben, der sie

wegfegt.
Denn noch wichtiger als diese wirtschaftlichen Vorgänge sind

die ihnen entsprechenden geistigen. Unter ihnen hebt sich die eine
hervor: daß der Kapitalismus moralisch gestürzt ift.
Er war vorher in den Angen Vieler immer noch mit einem
gewissen idealen Nimbus umgeben. Erschien er doch als ciu Hort der
Freiheit und Kultur, als Mchrer der materiellen Wohlfahrt und
als Pflanzschule und Uebungsstätte männlicher Tatkraft. Das ist

nun doch wohl endgiltig uud für Alle dahin. Dieser falsche Nimbus
ist verflogen vor der Erkenntnis, die sich keinem ehrlichen Auge
verbergen kann, daß der Geist des Kapitalismus eiuer der Hanpt-
wege gewesen ist, die zn dem Zusammenbruch unserer Welt
geführt haben. Er gehörte zu dem ganzen gottverlassenen und seelenlosen

Kultursystem, das sich als Fluch der Menschheit erwiesen hat.
Er war Egoismus, Tierwcsen, Mechanismus, Materialismus,
Unmenschlichkeit, Gottlosigkeit. Zu den Wegen aber, die aus dem
Zusammenbruch heraus und einer neuen Welt entgegen führen, gehört
— das ist nun jedem ehrlichen Blick ebenso klar - das Gegenteil
des Kapitalismus, eben dcr Sozialismus. Es ist ihm eine breite Bresche
geschlagen iu den Verhältnissen und noch mehr in den Herzen.
Siegreich richtet sich überall sein Banner ans. Und zwar, was
bedeutsam ist, nicht uur in den Herzen der Arbeitermassen, sondern
in allen Lagern und in allen Seelen, die noch der Wahrheit
zugänglich sind. Und dcren sind Viele. Denn was wir auch vom
Kriege denken mögen, der für uns im letzten Grunde stets eine
Frucht böfer Mächte ist, so bleibt uns doch gcwiß, daß das
gewaltige, Erdbeben in den Herzen der Menschcn viele alte Götterbilder

umgeworfen und eiu Sehnen nach dem wahren Gott
wachgerufen hat. Dieses Sehnen geht auf eine neue Art zu leben und
geht auch auf eine neue Art von wirtschaftlichem Znsammenleben der
Menschen.

Damit! steigen wir aber noch höher empor. Dieses Erdbeben
hat ein neues Kommen des Reiches Gottes vorbereitet.
Denn wie wir schon angedeutet haben, geht das soziale Sehnen
Hand in Hand mit einem „religiösen". Zn denr, was in dieser



— 592 -
Katastrophe gestürzt ist, gehört auch eine bestimmte Art von
Religion, eine bestimmte Art vou Christentum. Allerorten, regt sich
ein Streben nach einer Wirklichkeit der vom Christentum in
kirchlicher und schattenhafter, zur Unwahrheit gewordener Weise
vertretenen Welt. Ein Hunger nnd Durst nach wahrhaft erlösenden
Gotteskrüften hat die Menschen ergriffen. Wir stehen nm Bornbend
einer geistigen Umwälzung und Neuschöpfung, die nn Bedeutung
vielleicht die Reformation, die wir jetzt feiern, übertrifft. Ans
Religion und Kirchentum bricht das Reich Gottcs
hervor in neuer Art und Macht.

So hat sich erfüllt, was wir hofften. Das Erwachen der
Christenheit und der Welt zu den großen. Dingen, die die
Sozialdemokratie auf ihre Weise wollte, vollzieht sich, cs hat mächtig vc-

gönnen.
Aber diese Erfüllung ist doch auch Nichterfüllung, insofern

die Umwandlung der Sozialdemokratie sich nicht vollzogen hat,
oder doch nicht in dem Mnße, wie wir es erwartet hatten. Dabei
denken wir freilich nicht an die sozialdemokratische Masse selbst, in
der, wie wir ans reichster Erfahrung wissen, das nene Leben so

gut als anderwärts arbeitet, als an die Führerschaft uud die Partei
als Partei,

Was diesc betrifft, so möchten wir von ihr nun die Formel,
die wir vorher gebraucht haben, umkehren: Die Sozialdemokratie

ift, aus einer Gottesreichsbewegung eine
Religion geworden. Man wird nnch allem Bisherigen
verstehen können, wie wir dies meinen. Es bedeutet natürlich uicht,
daß dic Sozialdemokratie nun „religiös" in gewöhnlichem Sinne
geworden, sondern daß mit ihr eine ähnliche Verwandlung
vorgegangen sei, wie jene, die eintritt, wo arts Gottesrcich Ncligion
wird. Dic Partei verlor das Bewußtsein der letzten Ziele, für die
sie eigentlich vorhanden wäre und wurde eine Sachc, die für sich

galt. Um den Sozialismus zu „retten" verriet innu ihn zn Beginn
des Weltkrieges und später auf eine Weise, die für ihn tötlich hätte
werden müssen, wenn sein Los an das der Sozialdemokratie
gebunden wäre. Wenn nur die Organisation gerettet wurde, oder

gar zn Ehren kam, dann war alles gut. Was die Partei dainit
tat, war im Grunde ein Verrat an Gott zu Gunsten der Welt,
genau so, wie die Kirche ihn immer wieder begangen hat. Der Grund
ist auch der gleiche: Unglaube. Man glaubt uicht recht an die

Macht der sozialistischen Idee. Natürlich: wenn man den
Idealismus, den Glauben an den frei schaffcudcn Geist, auch in der
Theorie nicht anerkennt, vielmehr als Unsinn erklärt, wie soll
man ihn dann in der Praris der gewaltigsten Anfechtung der Welt
gegenüber festhalten? Genau wie die Kirche ist also dieser Sozialismus
„verweltlicht". Er hat dic wcltübcrwindende Kraft verloren, cr
rechnet mit weltlichen Faktoren, vor allem mit dcr Schlechtigkeit der



— 593 —

Menschen. An Stelle des Glaubens setzte er die Berechnung und
an Stelle des persönlichen Eiustehens für die Wahrhcit die Organisation.

Genau wie die Kirche achtet er nicht darauf, daß er eine
Gemeinschaft von Ueberzeugten und Entschlossenen sei, sondern
darauf, daß cr möglichst große Massen gewinne. Wenn cr jedes
große Glauben uud Wagen für Schwärmerei nnd Narrheit erklärt
uud dafür abergläubisch auf die „Entwicklung" vertraut, so ist das
im Grunde nichts anderes, als wenu die Kirche die jewcileu
bestehenden Verhältnisse „weiht" oder auf den Himmel vertröstet.
Anch das typische Kennzeichen dcr „Weltlichkeit" fehlt natürlich nicht,
das heiße Machtstreben. Macht, nur Macht! Wie sie erworben wird,
wi« sie verwendet werden könne nnd ob überhaupt, darnach wird
nickst, gefragt. Znr „Religion an fich" gehört Macht. Auch dcr
Jesuitismus kann dauu nicht fehlen, der das schlechte Mittel durch
den Dienst dcr guten Sache geheiligt glaubt, und nnch nicht das
Pfaffentum, das ja so recht aus der Vcrwcchsluug des Glaubens
an! eine ideale Sache mit dem Gewinn von Macht im nnidenlen
Sinn beruht.

Kurz, sprechen wir das Wort nun aus: DieSvzialdemv-
kratie wird zur Kirche. Alle Merkmale einer solchen tnuchcn
auf: die Organisation, die nn sich wertvoll ist, die Unfehlbarkeit
beansprucht, die dem Einzelnen das eigene Suchen der Wahrheit
abnimmt, und solches nicht gerne sieht. Die Priester kommen und
das Dogma und die heiligen Schriften nnd die Glnubenbckcnutnisse,
natürlich auch ihre Ausleger, die Theologen und Schriftgelchrten,
und dazu die Keßer und Ketzcrrichtcr. Das alles ist vorhanden.
Wer diesc Dinge verfolgt und erlebt, der muß oft Staunen über
die Anawgie der Entwicklung dcs Christentums und des Sozinlis-
mus zur Kirche und die Aehnlichkeit dcr beiden Kirchen.

Wir heben besonders einen Punkt heraus: Wie das Christentum,

so hat sich auch der Sozialismus in eine Thevrie gehüllt, die zu ihm,
ivie wir gezeigt haben, gar nicht Paßt. Wie beim Christentum ist
diese Theorie geheiligt und unantastbar geworden. Wic bcim Christentum

ist diesc Theorie auch die Hauptsache gcworden. Das Wort
von der „Aufklärung" spielt in dcr sozialdemokratischen Taktik eine

Hauptrolle., Nicht die Tat des Glaubens und der Liebe, nicht die

Macht der sozialistischen Begeisterung ist es, die das Reich des

Sozialismus bringt und den einzelnen Sozialisten wertvoll macht,
sondern die wissenschaftliche Durchbildung, die Richtigkeit der
sozialistischen Gedanken, die Rechtglänbigkeit. Da nun doch nicht
cin Jeder in der Lage ist, in die Tiefen der svzialistischen „Wissenschaft"

einzudringen, so entsteht eine starke Abhängigkeit der Massen
von den Führern und wir haben wieder den Gegensatz von Klents
und Laien. Die Massen gewöhnen sich das eigene Denken ab und
überlassen es den Thcologen nnd Schriftgelchrten. Wer aber den
Katechismus recht gelernt hat, der branchi nur die Sprüche herzusagen



- 594 —

und alle Rätsel sind spielend gelöst. Es entsteht die sozialistische
Phrase, das sozialistische Geschwätz und die sozialistische Dummheit.

Denn das Dogma als solches wirkt immer verdummend. Diesc
ganze Herrschaft der Theorie aber hat ganz die gleiche Gefnmt-
wirkung wie die theoretische Entartung des Christentums: die rechte
Theorie tuts, dic sozialistische Praxis wird Nebensache. Aber ons
alles ist typisch für das Kirchentum: genau wie die religiöse Kirche
das freie Glauben uicht duldet, weil es eben Freiheit ist, und fich
dafür auf ihre heilige und autoritative Wissenschaft beruft, fo die
Kirche des Sozialismus. Und auch umgekehrt, weil man die Kraft
und Wucht des freien Glaubens nicht kennt, so ersetzt innn ihn
durch die „Wissenschaft", sei sie nun „heilig" oder „weltlich".

Und damit ist abermals gesagt, welches der Grund dieser
Entartung der Sozialdemokratie aus dem Gvttesreich zur Religion
ist: cs ist der gleiche wie im Christentum, nämlich das Aufhören des

Geistes, die Abnahme des Glaubens, die Entfernung von Gott
Haben wir Wirklichkeit geschildert, oder bloß eine uns lieb

gewordene Formel mit Gcwalt auf Erscheinungen angewendet, die

ihr im Grunde fremd sind? Keineswegs. Die Analogie hat sich

uns vielmehr schon lange aufgedrängt. Und warum sollte sie nicht
vorhanden sein? Walten nicht überall im Mcnschenwcscn dic glcichcn
Gruudlräfte? Ist es uicht natürlicherweise überall der gleiche Rythmus,

der zu Wahrhcit und Lebeu und zn Entnrtnng nud
Verderbnis führt?

Wir glauben, daß im Gegenteil diese Formel, die nur
ein Ausdruck lang nnd gründlich beobachteter und crlebter Wirklichkeiten

ist, ein Schlüssel werde, der uus mnnche, svnst schwer
erklärbare Erscheinungen nuftut, Waren wir nicht alle stutzig, als
wir im, Laufe des Krieges erkannten, mie eine gewisse Sozinl-
demokratie und ein gewisser Militarismus und Imperialismus mit
einander Freundschaft schlössen uud die crstc zur kräftigstcu Stütze des

zweiten wurdc? Sahen wir nicht, wic die dritte autoritäre und
„objektive" Macht, das Papsttum, sich zn diesem Bunde gesellte?
Was war das für eine verkehrte Welt?

Es war gar keine verkehrte Welt, sondern die wahre Welt,
das heißt: die Enthüllung des wirklichen Sachverhaltes. Diese Mächte
sind verwandt. Wie der Imperialismus nnd Militarismus glaubt
diese Art vvn Svzialdemvkratie bloß an die Macht, hält den Geist für
Utopie und lacht über sittliche Ideale und sittlichen Glauben. Wie er
ist sie „realpolilisch". Was Wunder, wenn sie seine Macht» und
Organisation bestaunt nnd unversehens auf seiner Seite ist? Wie
der römische Katholizismus schaltet sie die freie Wahrheitsbcwegung
des Einzelnen aus und hält sich an „objektive" Mächte; wie
jene stellt sie nicht auf das Gewissen ab, sondern ans gewisse
festgelegte Theorien. Was Wunder, wenn man fich, wenu nnch uicht
ohne einiges Staunen, plötzlich mit ihm verbündet sieht?



— 595 —

Doch müssen wir gerade an diesem Pnnkte etwas weiter
ausholen.

Der Krieg hat, wie in so manchen Tingen, auch in Bezug
ans die Sozialdemokratie allerlei klar gemacht. Er' hat ihr'mehrmals

eine große Gelegenheit gebracht, aber sie hat sie regelmäßig
versäumt. Diese Gelegenheit kam nm Anfang, wo eine Hand voll
zum Aeußersten entschlossener Lente in jenem Lande entweder den

Ausbruch des Krieges verhindern oder den ausgebrochenen hätte
lähmen können. Die innere Kruft des Sozialismus verwand den
moralischen Zusammenbruch, dcr statt dessen geschah. Wieder richteten
sich nach einiger Zett die Blicke auf den Sozinlismus als den Retter
der Wel,, in der allgemeinen Katastrophe. Große Möglichkeiten
waren ihm erösfnct, große Siege sicher. Die Sozialdemokratie konnte
das Bette für diesen Strom werden. Alles kam darauf nn, loie sie
sich nuu einstellte. Wcun sie selbst vou falschen Wegen umkehrte,
danu flössen ihr die unter dem Eindruck des gewaltigen
Erdbebens erwachten guten Kräfte von allen Seiten zu. Eine Zeit lang
schien es auch, als wollte sie wirklich diesen Weg gehen. Eine
Bnßstinnnung war damals in ihren Reihen allgemein, zum
mindesten überall da, Ivo man zur Besinnung auch nur ein wenig Zeit
hatte. Ueberall war Schmerz über die erlittene moralische Niederlage.

Man stand nn einem kritischen Punkt; die Möglichkeit,
ja Notwendigkeit einer Revolntion rückte in greifbare Nähe.
Diese konnte aber aus zwei Arten verstanden werden. Der Strom
konnte sich gleichsam nach Innen oder nach Außen wenden. Wendete
er sich nach Innen, das heißt: wurde er zur Selbstkritik, zu einer
Erneuerung des Geistes, zu einer neuen Orientierung, dann gab es

vielleicht nicht gerade rasche Erfolge (vielleicht aber, unter diesen
außergewöhnlichen Umständen, sogar diese!), aber dafür jedenfalls
einen desto größeren dauernden Erfolg, ja eine völlige Wendung,
einen ganzen Sieg am Ende der hentigen Krise. Das wäre die
innerliche, sittliche Revolution gewesen. Aber die Gefahr war von
Anfang an groß, daß dcr Strom sich mehr nach Außen wendete,
das helßl: daß cr revolutionär im oberflächlichen, bloß politischen Sinn,
im Macht- und Gewaltsinn wurde. Alles kam darauf an, ob jetzt
die rechte Führung eintrat. Die Masse war plastisch, für das eine wie
für das Andere fast gleich empfänglich. Sie jubelte in den
Versammlungen fowohl den Bnßprcdigern als den radikalen Rednern
(die übrigens oft in einer Person vereinigt waren) gleich
begeistert zu. Aber die Führer zu und noch mehr bei der Revolution

nach Innen fehlten, dafür stellten die Andern sich cin. Die
mächtig cinsctzende bürgerliche Reaktion sorgte dafür, daß sie rasch
volles Oberwasser hatten. Man geriet in ein revolutionäres Reden
hinein, das sich im Wesentlichen in Worten erschöpfte und rasch
allen Kredit verlor — was vielleicht noch das Beste nn der
Sache war, denn wenn es zu Taten gekommen wäre, dann



— 596 —

wäre nach einigen ersten Erfolgen, die vielleicht möglich gewesen
wären, der endgültige Zusammenbruch mit Sicherheit cingctretcn.
Deuu es fehlte durchaus an der Gruudvoraussctzung, die einer
solchen Eutwickluug eiueu wahreu und dauernden Erfolg hätte
verbürgen können: an einer geistigen und sittlichen Grundlage. Die
Bewegung könnte nur auf die eine oder andere Weise enden: entweder
im Sande, odcr im Abgrund. In die s e m Bette geht sie aber vorläufig
weiter. Der begreifliche, durch die äußere und innere Not dcr Zeit
und den Druck der Reaktiou immer wieder und immer mehr erzeugte
revolutionäre Geist, worin Höchstes uud Niedrigstes sich mischen,
Wendel sich den äußerlich revolutionären Führern und Losungen
zu und die edle Kraft, die zum Aufbau eiuer neuen Welt hätte
dienen follen, geht verloren oder wird zum Verhängnis. Wir haben
damit freilich Entwicklungen geschildert, dic sich vorläufig bloß in
der Schweiz völlig entfalten können, aber sie scheinen uns typisch zu
seiu und die Gefahr ist groß, daß sich überall ähnliche vollziehen iverdcn.

Es ist auch darin der Sozialdemokratie ähnlich wie der Kirche
ergangen. Auch diese, durch ihre Katastrophe zur Buße crmahnt,
hat sich' wieder den alten Bahnen zugewendet, die freilich nicht
revolutionär, sondern reaktionär sind, und die religiöse Bewegung,
die durch die gewaltigen Geschehnisse wirklich erzeugt worden war,
ist verloren gegangen oder hat, in den Dienst des Krieges tretend,
den Fluch dcr Welt vermehrt.

Aber noch ans eine andere Weise trat die Gelegenheit wieder
an die Sozialdemokratie heran (also eine dreifache Gelegenheit,
das Gegenstück zu der dreifachen Versuchung Christi!). Es wurde
ihr die Möglichkeit geboten, an der Herbeiführung des Friedens
entscheidend mitzuarbeiten. Welch eine Gunst! Welch eine Geduld
des Schicksals nach so viel Versäumnissen und Fehltritten! Abcr
diese dritte Gelegenheit wnrde zum schlimmsten Bankrott. Wir
verstehen darunter aber nicht etwa den Umstand, daß die sozialistischen
Parteien der verschiedenen Länder sich unter sich nicht einigen
konnten, sondern das Versagen des sozialdemokratischen Geistes
selbst. Es zeigte sich nun wieder die Frucht der falschen
Weltanschauung und zugleich die des Dogmatismus. Aus beiden erwuchs
eine Beurteilung des Krieges, die von vornherein zu eng war. Dcr
Kapitalismus, fugt das Dogma, hat ihn erzengt, er ist schuld
daran, er allein. Andere Faktoren, tiefere, geistige, kosmische, gicbt
cs nicht. Dic Bourgeois« ans dcr einen, das Proletariat auf der
andern Seite, das ist der wahre Gegensatz, alles andere nur
ideologische Verschleierung dieser Tatsache. Der Kamvf zwischen
Demokratie und Absolutismus, die nationalen Ansprüche der Völker,
wie der Gedanke des Vaterlandes überhnupt, das ist alles höherer
Schwindel. Von einem Unterschied zwischen dcn verschiedenen Völkern
in Bezug auf die Schuld am Kriege kann keine Rede sein, die
Regierungen sind alle gleich imperialistisch und militaristisch uud



— 597 —

die Völker alle gleich verführt. Wenn es sich gar um noch größere
Prinzipien handeln sollte, die über dcm ganzen Kampfe stünden,
etma um deu Gegensatz von Christus und Zäsar oder Gottesreich und
Weltreich, so ist dies für die Ohren dieses Sozialismus vollends Spanisch.

So wurdc denn die ganze ungeheure Weltkrise, dic größte der
Geschichte, in dieses dürftige geschichtsmaterialistische Schema
gespannt,' Es wurden jene Dogmen fabriziert, die in dem Ziinmcr-
wald-Kientalschen Glanbensbekenntnis zusammengefaßt sind. Wer sich

dazn beknnute, war ein rechtgläubiger Sozialdemokrat, wer uicht
cin Ketzer, dessen Exkomnnmikation eu ipsu als vollzogen galt.

Aber die Weltkatastrophc geht natürlich nicht in cin solches
Prokrustcs-Schema. Sie hat einen so unendlich viel reicheren Sinn,
daß an einem solchen Schema nur wieder das Versagen diesc s
Sozialismus sichtbar wird. Wie viel Lüge uud Schwindel auch über
ihr und in ihr walten mag, jene Kräfte nnd Prinzipien sind doch
auch wieder eine Wahrheit. Wer diese nicht erkennt, der kann der
Welt nicht helfen. Das Zimmerwald-Schema versagt vor den
Aufgaben dieser Tage; es ist keine genügende Antwort auf das Sehuen
unseres Geschlechtes. Der größere Teil der edelsten Kräfte, die in
diesem Stnrme erwacht sind, wendet sich anderswohin. Dieser
Sozialismus kann sie nicht befriedigen.

So versäumt er eine große Stunde, gleich wie die Kirche sie

versäumt.
Er tut das, wie gesagt, aus Dogmatismus. Anstatt die

Wirklichkeit selbst zu sehen und zu hören, sagt er sein Credo her. Er
wird blind für die Wahrheit, die lebendig in der Zeit waltet.
Er wird dumm. Das Dogma erspart eben das eigene Denken. Anstatt
daß man durch dieses, die neuauftauchenden Probleme nuf immer
neue Weise bewältigte, drückt man das Schema auf sie und ist
fertig. An Stelle des Gedankens tritt die Phrase, an Stelle der
Wirklichkeit eine Konstruktion, Der Sozialismus muß als eine

lebendige Wahrheit verstanden werden. Als solche wechselt sie

gleichsam immer wieder die Gestalt, gerade um sich selbst treu zu
bleiben, als solche tritt sie in immer neuen Verbindungen auf,
gerade um ihre Wahrheit möglichst erschöpfend darzustellen.' So tut
auch ihr Gegner. Auch er wechselt seine Form und feine Stellung.
Aufgabe eines lebendigen, undogmatischen, wahrhaft entwicklungsmäßigen

(also im besten Sinn marxistischen) Denkens wäre es, beide
in diesen wechselnden Gestalten zu erkennen und darnach den
sozialistischen Kampf zu orientieren. Ein folcher Sozialismus hätte gerade
in den Entwicklungen dieser Weltkrise den Weg zu seinem Sieg
gesehen ; er hätte in dem vielleicht manchmal irrig ausgerückten Sehnen
der Völker sein eigenes Wollen entdeckt; er hätte dafür Verständnis
und Führung gehabt statt Hohn und Phrasen; er hätte in dcm
Militarismus den Kapitalismus erkannt, d. h. die Gestalt die dieser
jetzt angenammen hat, und in seiner Besiegung den Sieg des



— 598 -
Sozialismus; er hätte auch gefragt, wo dieser Gegner nun seinen
Hauptsitz habe und wie er gestürzt werden könne. Auch die Schuldfrage

hätte ihm einen wichtigen Sinn bekommen; kurz, an Stelle
der Dogmen und Schlagwörter wären faßbare, konkrete Fragen
und Aufgaben getreten und er wäre im Ringen damit der Führer
der Völker geworden.

Aber daran hinderte den dogmatifierten Marxismus feine
Weltanschauung. Diese ist eben mechanistisch statt organisch, materialistisch
statt ethisch. Sie rechnet mit notwendigen Entwicklungen, statt mit
Schuld, Gericht, wagender Tat; sie bewegt fich in abstrackten
Allgemeinheiten, statt in lebensvollen menschlichen Idealen. Sie huldigt
dem Prinzip der „Realpolitik", d.h. der Macht und Gewalt, statt
dem der Gerechtigkeit und Güte. Damit aber kommt sie ja dem

Gegner verzweifelt nahe. Seine mächtige Organisation, fein den
Einzelnen verschlingender Staatsabsolutismus, seine Machtlciden-
schaft, sein die Nationen einstampfender Imperialismus mit seiner
Zentralisationstendenz und Verachtung des Kleinen — das alles ist
viel zu fehr Fleisch von seinem Fleische und Blut von seinem
Blute, als daß aus der Mitte dieses Sozialismus jeues sittliche
Pathos hätte erwachen können, das allein imstande ist, sich solchen
Mächten entgegeuzustemmen und die Welt auf einen neuen Pfad zu führen.

So erleben wir denn in diesen Tagen ein Schauspiel,
das zum Furchtbarsten gehört, was in diesen apokalyptischen
Zeiten an tragischer Ironie hervorgetreten ist. Wir müssen es mit
anschauen, wie es ausgerechnet die Marxisten sind, die den schon
wankend gewordenen Thron des Militarismus und Absolutismus
stützen und diesen zu ganz ungeahnten neuen Triumphen verhelfen,.
Es besteht Gefahr, daß hier ein Selbstmord verübt wird. Dieser
blinde, Sozialismus, der im Grunde keiner ist, verbündet sich halb
bewußt, halb unbewußt mit seinen Todfeinden, d. h. der Macht,
die eigentlich seine Todfeindin sein müßte, verhilft dieser zum Sieg
und wird von ihr vernichtet, zusammen mit einer ganzen Welt —
falls nicht von ti.f^ren Kräften Hi fe kommt. Was er in diesen Monaten
in Rußland getan und was von dort auf die ganze Welt zurückgewirkt
hat, bedeutet eine Schändung der Idee des Sozialismus, von der
diese sich nur schwer wird erholen können. Ein Sozialismus des

Egoismus, der Blindheit und Feigheit, ein Sozialismus des
Verrates, cin Sozialismus, der dazu auf Kosten derer lebt, die er verrät,
ein Sozialismus, der nicht etwa einfach die Waffen niederlegt ^
das wäre etwas Großes! — fondern die Waffen behält, aber sie

bloß zum. Bürgerkrieg und Klassenkrieg benützen will, sich dabei
um keine allgemein-menschlich m Angelegenheiten kümmert, die Augen
gegen alle klarsten Tatsachen verschließt und blindwütend in fein
Verderben rennt, die Welt mitreißend, falls es ihm gelingt — ein
solcher empört alle edlen und geraden Seelen auf eine Weise, die

fchwer wieder gut zu machen ist. Es ist zu fürchten, daß sich



— 5W —

die Tragödie des Wicdcrtäufcrreiches zu Münster wiederholt, nur
mit dem Unterschied, daß jeuc Täufer zu Fall kamcu, iudem sie

auf ihrer eigenen Bahn sich verirrten, während dieser Sozialismus
an dcr Untreue gegen seine eigene Sache zu Grunde ginge.

Ans diesem materialistischen Dogmatismus und dem damit
selbstverständlich verbundenen Mangel an sittlicher Krast erklären
sich alle einzelnen mißlichen Erfnhrnngen, die man mit der Sozial-
dcmokrntic gcrndc in dicscn Zeiten machen mnszte. Ans dcr dadurch
verschuldeten sektcuhaftcn Engigkeit des Geistes stammt die
Ablehnung nnd Berhöhnnng dessen, was nicht in das orthodoxe Schema
paßt. Man fühlt sich verpflichtet, den Pazifismus geringschätzig zn
behandeln nnd einen Mann wie Wilson aus dcn niedrigsten, Motiven
zu erklären. Man verhöhnt nicht nur dcn kaiscrlichen Sozialismus,
svudern anch jede berechtigte nationale Rcgnng als Nationalismus
oder Sozialpatriotismus. Man findet nicht die richtige Weise, dic
nationale und die internationale Wahrhcit zu vcrbiudcn. Mau
verfehlt damit auch eine rechte Lösung der Militärfrage und schädigt
die gute Sache durch falsche Formulicrnngcn. Man gelangt zu
einer Ar! von Kaltschnäuzigkeit in dcr Stcllnng zn Problemen des

Bölkcrlcbcns, dic einem weitblickenden und hcrzenswnrmen
Sozialismus äußerst wichtig fcin mußtcn. Wie wenig haben sich z. B. die

Zimmerwaldischcn Blätter um das Los der Armenier bekümmert,
um vou deu. Bclgieru zu schweigen - natürlich, denn das sind ja
Dinge, die das Klasseninterefse des Proletariats nichts nngchcn.
Als ob nicht gerade ein tieferes Verständnis des Klassenkampfes
jede menschliche Angelegenheit zu einer Klassennngelegenhcit des
Proletariats machtc! Und fo stellt man sich in nllen ähnlichen Dingen,
In dieser Kälte aber ersterben nicht nur alle Sympathien für den

Sozialismus von außen her, sondern er selbst muß dnriu erfrieren
- wie denn auch vor Augen liegt.

Nochmals sagen wir: genau wie die Kirche vom lebendigen Gott
abgefallen ist zu Religion und Dogma, so auf ihre Weise die
Sozialdemokratie. Der Vorgang ist dem Wesen nach der gleiche.

Iu all dieser Entartung nber ist die Sozinldcmokmtie uur ein
Kind ihrer Zeit gewesen. Denn was bedentetc Geist, Seele, Mensch,
Gvtt in dieser Zeit der Technik, Rcalpvlitik und svgenannten nccknr-

wisscuschaftlichcn Weltnuschauuug?
Es war also in ihr ein Doppeltes vereinigt: einmal etwas,

was über die Zcit hinausging, das Gottcsrcichsmäßigc, sodnnn
etwas, was gerade dem schlimmsten Bestandteil des Zeitgeistes cnt-
sprach. Das Erstc wnrdc in das Zweite getan, nener Wein in alte
Schläuche, Nun vollzieht sich, die Trennung: das Zweite verfällt
mit der ganzen Knltnr, zu dcr cs gehörte, dem Gericht, dns. Erste

') Damit soll nur über gewisse Teilerscheinungcn, nicht übcr den letzten Sinn
der russischen Revolution ein Urteil gefällt sein, ilnd auch der Leninismus kann
vermöge der höheren Vernunft dcr Geschichte der Welt zum besten dienen — msrlgrs lui!



- 600 —

aber wird in anderer, besserer Form erst recht zu Leben und Sieg
gelangen.

Soweit die Sozialdemokratie „Religion" und „Kirche"
geworden ist, muß sie vor dem Gotlesreiche weichen; sie wird in dem
Mnße >nlmchmcn, als dieses zunimmt.

Was dabei rein politisch aus dcr Sozialdcmokratic wird
und wie sich ihr Verhältnis zur Arbeiterbewegung weiterhin
gestalten wird, wvllen wir hier nicht fragen. Sie kvnnte, den Abgrund
einer falsch vrientierten Revvlutivn vermeidend, als Klassenpartei
auch weiterhin eine sogar immer größer werdende Rvlle spielen, aber
eben im Wesentlichen aus den bisherigen Wegen weitergehen; vder
ste mag dvch nvch eine innere Wandlung durchmachen uud auf
die Buhn gelangen, wo wir sie sehen möchten. Soweit dns Zweite
dcr Fall wärc, könnten wir uns auch künftig nahe zu ihr hnlten,
auch mit dem Höchsten, was wir vertreten, soweit das Erste
geschieht, können wir höchstens soweit mit ihr gchcn, als wir über-
huupt mit einer politischen Partei gehen können, müßten aber für
unser bestes Wollen uud Hoffen anderswohin schauen. Denn wir
sind entschlossen, künftig mit entfalteten Fahnen
nur dcm gnnzcn und echten Got tes reich zu dienen.

Damit haben wir aber schon den Erörterungen vorgegriffen,
die nun folgen müssen.

4.

Wie stellen wir uns auf Grund dieser Ueberzenguug und
Sachlage nun zur Sozialdemokratie? Wic verhält sich uister
Sozialismus zu dem ihrigen?

Wic wir uns persönlich und politisch zu ihr stellen, sei hier
als nebensächlich nnr noch einmal gestreift. Es entstünde etwa die Frage,
ob man mit einer Ueberzeugung, wie die nun dargelegte noch Mitglied

der sozialdemokratischen Partei bleiben könne oder nicht? Die
Antwort wird davon abhängen, ob die Sozialdemokratie noch bildsam

und entwicklungsfähig und, was dazu gehört, weitherzig genng
ist, um in ihrer Mitte ketzerische Gedanken gelten zu lassen, Gedanken,
die auf eine neue Orientierung hindrängen, oder ob sie schon
eine so feste Kirchenorganisation geworden ist, daß die Ketzer in
ihr keinen Raum mehr haben, sodann davon, in welchem Sinne
man Mitglied der Partei sein will.

Dazu bemerken wir zunächst, daß cs, wie wir gezeigt haben,
möglich ist, sich zur Sozialdemokratie zu halten (als Mitglied oder
anderswie) weil man sich zum Sozialismus und zum Proletariat
bekennen will und weil es bis jetzt keine wirksamere Form gibt,
dies zn tuu. Wenn aber eines Tages eine andere Gestalt des
Sozialismus aufkäme, die der dargestellten Ueberzeugung besser entspräche
und zugleich wirksam wäre, dann wäre es freilich für dic, ivelche
solche Ueberzeugung hegen, Pflicht, zu ihr überzugehen. Sollte in-



— 601 —

zwischen die Partei soweit gehen, solche Ketzer auszuschließen oder
wegzucckeln, so müßten sie natürlich gehen. Möglich wäre auch,
daß ihr Widerspruch gegen die Art, wie die Sozialdemokratie den

Sozialismus vertritt, so heftig und sv dringlich würde, daß er
einen äußeren Bruch zur sittlichen Notwendigkeit machte. Ob diese

Lage eingetreten sei odcr nicht, wird jcwcilen nur der Einzelne aus
seinem Gewissen heraus entscheiden können; denn das ganze Problem
ist, wie alle Prvbleme dieser Art, eines der individuellen Führung
und Bernfung. Sv lange die Dinge im Flusse siud, wie heute, ist
es wohl möglich, bei dcr Partei zu bleiben, in der es ja keineswegs

bloß orthodoxe Marxisten gibt und die auf alle Fälle noch
eine Rolle zu spielen hat. Es mögen jene idealen Beweggründe,
die wir dargestellt haben, noch in Geltung sein.

Wir machen darauf aufmerksam, wie sehr die Frage der andern
gleicht, die wir im vorletzten Aufsatze behandelt haben, der Frage, wie
wir uns zur Kirche stelleu sollen. Daß dies kein Zufall ist, braucht
nuu nicht mehr gezeigt zn werden.

Wichtiger ist die innere Stellung zu der Art, ivie die sozial
demokratie den Sozialismus vertritt. Ob nun Einer sich auch
entschließe, bei der Sozialdemokratie zu bleiben oder doch mit ihr
in enger und freundlicher Verbindung zu stehen, so ivird jene
Ueberzeugung ihm jedenfalls eine ganz bestimmte Haltung verleihen. Wir
wollen versuchen, auf Gruud der bisherigen Ausführungen dafür
auch eine kurze Formel zu finden. Sic drängt sich uns ans:
Wir werden alles vertreten, was an der
Sozialdemokratie an Gottcsreichswnhrhcit ist, alles Andere
aber ablehnen.

Haben wir das denn nicht schon bisher getan? Gewiß, aber
da ist nun doch ein Unterschied: bisher hnbcu wir freilich uus
auch nur zu dem bekannt, was uns in der Sozialdemokratie dem

Höchsten, was wir glauben, entsprechend schien, aber ivir haben das
andere ivenn auch nicht gebilligt, so dvch ertragen, es zu begreifen
versucht, es gegen falsche Beurteilung entschuldigt. Nun aber scheint
nns die Entwicklung so weit gediehen zu seiu, daß eiue Scheidung
der Elemente stattfinden mnß, die mit der Sozialdemokratie
verbunden sind. Das, was an ihr Gottesrcich ist, muß klar
hervortreten, das andere abgestoßen werden. Von
dem Ausgang dieser Krise hängt ab, ob die Sozialdemokratie als
solche die'Trägerin des Sozialismus im höchsten Sinne bleibt odcr
ob dieser sich eine neue Gestalt suchen muß und sie bei Seite
geschoben wird,

Jn folgenden Punkten unterscheidet sich nnser Sozialismus
wesentlich von dem der offizielle,? Sozialdemokratie:

1. Wir sind keine Marxisten, Wir kommen zum Svzialismus
nicht von dem Gedankengebäude her, das Karl Marx und seine Freunde
und Schüler errichtet haben. Nicht, daß wir den Marxismus einfach



— 602 —

verwürfen. Wir hegen für ihn im Gegenteil eine starke Sympathie.
Seine Großartigkeit hat auch uns tiefen Eindruck gemacht. Wir haben
es an uns selbst erlebt, mas für eine berauschende nnd übermältigende
Wirkung er ausüben kann. Wie groß muß diese Wirkuug erst da
sein, wv er gleichsam auf leere Gefäße trifft, nämlich auf Seelen, die
keinen andern grvßen Inhalt kennen, der sie befriedigte nnd ihrem
Tun uud Denken Halt und Richtung verliehe. Wir glauben auch,
daß Marx mit prophetischem Blick gémisse geschichtliche Entwicklungen
richtig vorausgeschaut hat, wenu auch, nach der Weise der Propheten,
mehr in den grvßen Zügen, als in den Einzelheiten.

Aber es ist eben mehr der Prophet Marx, den mir schätzen,
als der Dogmatiker, der Theologe, mill heißen: der Theoretiker, der
Wissenschafter. Der Marxismus zieht uns an, insofern er M es si auis -

mus ist, das heißt, soweit er dem Glauben, daß es ein Reich der
Gerechtigkeit und ivahren Menschlichkeit ans Erden geben soll, das
dem Reiche der Geivnlt ein Ende bereitet uud daß dieses Reich deu

Geringen gehören svll, einen glühenden Ausdruck verleiht. Wir fühlen
die Verwandtschaft dieser Geschichtsauffassung mit der biblischen,
besonders der der Propheten, von der sie ja auch abstammt, freilich
vhne es zu wisse». Wir glauben nnch, daß dem marxistischen
„Materialismus", diesem Enkelkind des hochgespannten Hegelschen Idealismus,

eine tiefe religiöse Wahrheit innewohne, jene Wahrheit, die das
bekannte Wort eines christlichen Mystikers ausdrückt, daß das Ende
der Wege Gvttes Leiblichkeit sei, oder jene von uns vvrhin in
ähnlichem Zusammenhang auch schon angeführte biblische Botschaft von
dem Wvrt, das Fleisch wird. Jn der Tat ist das Reich Gvttes ebenso
vollendeter Materialismus, als es vollendeter Spiritualismus ist. —
Wir können anch verstehen, daß es einen großen Sinn hat, ivenn Marx
erklärt, daß der Svzialismus von selber komme, dnrch die notwendige
„Dialektik" der Entwicklung, das heißt: durch den Kampf gewaltiger
Gegensätze, der die Wahrheit heraustreibt, und wenu er das anstößige
Wort spricht, daß die Arbeiterbewegung keine „Ideale" zu verwirklichen

habe, sv liegt darin die Erkenntnis, daß das Größte und Letzte
nicht von den Meuscheu gemacht, sondern ihnen geschenkt mird. Das
ist aber eine Grnndnnschauung aller Frömmigkeit, Es ist jedenfalls
die Stimmung des nenen Testamentes. Das Reich Gvttes ivird nicht
vvn den Menschen gemacht, es kvmmt vvn Gvtt her; Anfgabe der
Menschen ist blvß, sich fo einzustellen, daß, sie es empfange» können,
daß es überhaupt kommen kann. Wir verstehen, daß gerade diese
Botschaft besser zur Aufweckuug eines in stumpfe Hoffnungslosigkeit
versunkeueu Proletariates diente, nls wenn der, Svzialismns zu ihm
in erster Linie als sittliche Fvrdernng gekommen märe. Der Mensch
muß zuerst etwas bekommen, damit er etivas leisten kann; nnr aus
der Gabe wird eine Aufgabe. Das müde und elende Vvlk, das in
der Finsternis saß, mußte ein großes Hvffnuugslicht fehen, es mußte
ein Evangelium hören. Sv kvnnte es Kraft bckvmmen, so Hoffnung,



- 603 —

so auch Lust zu einem Tun. Wir begreifen, daß gerade eine Lehre,
die scheinbar für eigenes Tun keinen Raum läßt, die stärkste Tatkraft

aufweckt. Der Caloinismus mit seiner Prädistinntionslehre ist
ein ähnliches weltgeschichtliches Beispiel für diese Paradoxic.

Aber so sehr wir dies und anderes von dieser Art am Marxismus

anerkennen und lieben, so entschieden lehnen wir ihn ab, wenn
er aus einer prophetischen Vision eine wissenschaftliche Theorie, ein
System, ein Dogma wird. Schon der Gedanke, daß der Sozialismus
eine Wissenschaft sei, dünkt uns verkehrt. Er verkennt das Wesen
der Wissenschaft so gut, wie das des Sozialismus. Wissenschaft mag
dem Sozialismus Dienste leisten? sie wird ihn auch hemmen, verderben,
je nachdem, aber der Sozialismus selbst ist ein sittliches (oder anch
religiöses) Ideal. Ideale aber werden geglaubt oder nicht, als wahr
erlebt oder nicht; keine Wissenschaft kann ihre Wahrheit beweisen, keine

sie widerlegen; keine Wissenschaft nns versichern, daß ihre Verwirklichung

möglich ist, keine auch das Gegenteil dartun. Nur unphilosophische

Unklarheit kann solche Diuge von der Wissenschaft erwarten.
So geben wir denn aüch auf die „Aufklärung" nicht so viel, wie die

offizielle Sozialdemokratie. Gewiß ist sie gut und nötig, und es ift
wünschenswert, daß sie gründlicher und dem wirklichen Stand der
Erkenntnis angemessener werde, als sie im allgemeinen ift, aber das
Zentrum des Sozialismus verlegen wir aus der Theorie in die Tat
und wissen, daß die stärkste und tiefste Quelle der Tat das Herz ist,
nicht der Kopf, das Gewissen, nicht das Wissen. Wir glauben, ohne die

Wahrheit, die in der Lehre von dem notwendigen Kommen des Sozialismus
liegt, zu verkennen, doch an die Notwendigkeit, die schöpferische, entscheidende
Bedeutung der Tat und betrachten den im sozialdemokratischen Durchschnitt

herrschenden Glauben au die „Entwicklung", die die eigene Tat
ersetzen soll, als eine abergläubische Gedankenlosigkeit. Wir glauben
an die Notwendigkeit, den sittlichen Willen aufzurufen, das sittliche
Ideal aufzustellen und glauben an ihre Kraft. Wir glanven an den
G eist. Uns find nicht wirtschaftliche Mächte die letzten Triebkräfte der
Geschichte, so einflußreich sie auch sind, sondern geistige, seelische von
selbständiger und beherrschender Art. Wir glauben auch, daß in der
Menfchenseele noch andere, tiefere, stärkere Kräfte wirksam sind, als der
Egoismus und daß das oberste Weltgesetz nicht der „Kampf ums
Dasein" ist. Der Geist ist der Herr der Welt, nicht der Stoff; Gott
ist Gott, nicht die Welt.

Mit einem Wort: wir gehen aus von einer sittlichen
Weltanschauung. Sie wurzelt in einer „religiösen", wird aber nicht
von dieser verschlungen, denn der Gott, an den wir glauben, ist der
Heilige. Wir können von diesem Boden aus die großen Wahrheiten
des Marxismus erkennen und uns zu eigen machen, aber wir stoßen
alles davon ab, was den Geist im wahren Sinn des Wortes verrät.
Wir holen den Idealismus, dcr dem Marxismus zu Grunde liegt, aus
seiner Verhüllung und Entstellung durch eine schlechte .Philosophie



— 604 —

heraus und fügen ihn der Wahrheit ein, die wir anders woher kennen,
dankbar für das Licht, das er uns geschenkt, aber als ganz Freie.
Denn wir sind, wie bekanntlich auch Marx selbst, keine Marxisten.

2. Aus dieser Ablehnung weniger noch des Marxismus als des
marxistischen Dogmas ergeben sich bestimmte'Unterschiede der Taktik im
Kampf um den Sozialismus.

Im Mittelpunkt der Sozialdemokratie steht die Lehre vom
Klasfenkampf. Wie stellen wir uns zu ihr?')

Auch hier wollen wir gern die Wahrheit anerkennen, die in dieser
Lehre liegt. Daß der Klassenkampf eine gewaltige Tatsache der
Geschichte (die Gegenwart inbegriffen) ist, kann nur leugnen, wer
gänzlich unwissend oder blind ist. Auch kann man wohl nichts da-,
gegen einwenden, daß gerade das Proletariat wirklich die weltgeschichtliche

Berufung habe, durch einen letzten Klassenkampf das ganze
bisherige System der Klassenherrschaft umzustürzen und damit auch allen
Klaffenkämpfen ein Ende zu bereiten. Es entspricht, wie schon vorhin
bemerkt wurde,' auch der Anschauung der Bibel und dazu den
Erfahrungen der Geschichte, daß die großen Umwälzungen regelmäßig
von unten her kvmmen, daß sie vom „Volke" ausgehen, von den
Einfachen, den Gedrückten, Enterbten, die eben „geistlich Arme",
Hoffende, Sehnende werden und die frische Seelenkraft für starkes
Glauben und Tun besitzen. Es ist ja sozialdemokratische Lehre, daß
eben jener Klassenkampf des Proletariates nicht zu einer neuen Klafsen-
herrschaft führen, sondern aller Klassenherrschaft ein Ende bereiten soll.
Man kann sich diesen Klassenkampf sehr ideal denken, als Kampf um
die Erhebung des Proletariats aus Knechtschaft und Stumpfheit, als
Ringen um Recht und Liebe, als Vorwärtsdrängen zu der neuen Welt.

Soweit der Klassenkampf diesen Sinn hat, ist er eine Sache, der
wir zustimmen.

Aber so wie er gewöhnlich verstanden wird, und auch zum
guten Teil schon bei Marx gemeint ist, müssen wir ihn ablehnen. Ja,
wir gehen soweit, daß wir wünschen, auch das Wort möchte seine
allbeherrschende Bedeutung in der sozialdemokratischen Agitation verlieren.

Das ist nun freilich eine arge Ketzerei. Wir sind ihrer klar
bewußt. Sie ist ungefähr so arg, wie wenn im alten Luthertum Einer
das Dogma von der Rechtfertigung aus dem Glauben allein einer
Kritik unterworfen hätte. Aber wir denken nun einmal so und darum
muß es auch gesagt sein.

Wir lehnen die Rolle ab, die die Gewalt in dieser Lehre
spielt. Der Klassenkampf soll nach ihr nicht durch geistige Mittel, durch
den Glauben an die gute Sache, an die Wahrheit und Gerechtigkeit
und die entsprechenden Taten geführt, sondern als eine reine Machtfrage

behandelt werden. Die Menschen sind nun einmal Wölfe; die

') Vgl. zu diesen Ausführungen den Aufsatz des Verfassers über den

„Klassen-kampf" im Jahrgang 191S, Heft 9 der „Neuen Wege",



— 605 —

Frage ist nur, wer der Stärkere ist, die jetzigen Herren oder das
klassenbewußte Proletariat, die organisierte Selbstsucht vvn vben
oder die vou unten. Jn diesem Kampfe geben rein materielle Kräfte
den Ausschlag. Es gilt, die wirtschaftliche Macht zu erobern und zn
diesem Zwecke die politische, von der jene zum Teil abhängig ist.

Dafür muß das Proletariat aufgerüttelt werden. Es muß ihm
gezeigt iverden, wo sein Juteresse liegt. Sein stärkstes Motiv: die
Klassenselbstsucht, muß in Beivegnng gesetzt werden. Der Kampf ivird
aus Gründen der Klugheit und weil ja dvch die Eutwickluug
abgewartet werden mnß, am besten nicht mit eisernen, svndern mit papierenen

Waffen, vor allem mit dem Stimmzettel, geführt, aber wenn
die Diugc zur Entscheidung kommen, sv wird wohl noch die blutige
Gewalt als Geburtshelfern, walten muffen, damit die neue Gesellschaft
das Licht erblicken kann. Grundsätzliche Abneigung gegen die Gewalt
kennt man nicht, wie mn» auch den Krieg nicht ohne weiteres und
jedenfalls nicht aus diesem Grunde ablehnt.

Hierin stehen wir uun anders und es handelt sich gerade hier
um einen Grundbestandteil unseres Denkens und Fühlens. Wir
betrachten die Geivalt als eine Hanptfcindin der Menschwerdung des

Menschen und unser größter Kampf gilt dem Reich der Gewalt. Für
mis ist auch der Sozialismus das Gegenteil der Gewalt. Denn er
ruht für uns auf der anerkannten Heiligkeit des Menschen. Darum
können mir unmöglich der Geivalt die Rvlle zubilligen, die sie in der
sozialdemokratischen Klasse,ckampstccktik spielt. Wir können nicht den

Sieg des Svzialismns durch ein Prinzip herbeiführen wvllen, das
das genaue Gegenteil des Svzialismus ist.

Das bedeutet nicht, daß wir jede Anweudung von Gewalt in
dem Kampf, dcn die Arbeiterschaft führt, vhne weiteres strenge vcr-
nrteilcn. Wir bcgreifcn völlig, wenn fie nicht ohne, diesc Wusse

glaubt auskommen zu können. Wir wisscn, wic schwierig und
aussichtslos ein anderer Weg erscheint. Wir wissen, daß cr cincn
Glauben voraussetzt, den wir der Arbeiterschaft nicht ohne weiteres
zumuten dürfen. Wir wissen auch, daß die bürgcrlichc Welt ihren
Klassenk.nnps durchaus nicht weniger gewnlttätig führt iind dazu mit
stärkeren Machtmitteln. Wir wissen, daß die '

christliche Gesellschaft
diesen meistens in der Ordnung findet. Wir wissen, daß beide
in der großen Mehrheit den blutigen Krieg bis jetzt gebilligt uud
die entschicdenstcn Bckämpfcr der Gewalt für Narren gehalten haben.
Sie besitzen kein Recht, der Arbeiterschaft die Anwendung gewaltsamer

Methoden vorzuwerfen nnd machen sich schwerer Hcuchclci
schuldig, wo sie cs dennoch tun. Wo herrscht denn inner uns ein
anderer Geist? Di^ Tatsache des Klasscnkampfes ist alio weniger
ein Vorwurf gegen die Sozialdemokratie, als gegen unsere gnuzc
Gesellschaft, die unter dem Zeichen dcr Gewalt steht.
^ Abcr so sehr ivir das alles gelten lassen nnd bekennen, so

müßten wir doch unsere tiefsten llcberzeuguugcn verleugnen, wenn



— «06 -
wir nicht deutlich erklärten, daß dies nicht der höchste Weg ist
und daß es nicht unser Weg ist. Die Gewalt ist für uns böse.
Sie kann nicht zum wirklichen Sozialismus führen, sondern nur
zu einer neuen Gewalt, Denn was könnte Gewalt anderes erzeugen,
denn Gewalt? Wo Gewalt herrscht, da herrscht nicht Sozialismus,
das heißt: freie, brüderliche Gemeinschaft, Denn Gewalt ist
Herrschaft, Ein Sozialismüs, der durch Gewalt zur Herrschaft kommen
will, ruht von vorneherein auf einem inneren Widerspruch, und mnß
der Wahrheit des Wortes erliegen: „Jedes Reich und jedes
Haus, das in sich uneinig ist, muß zerfallen." Es liegt auf der
Gewalt ein Fluch. Ein Sozialismus, der den Gewaltgeist in sich

trägt, ist im Grunde Kapitalismus. Sein Prinzip ist der Egoismus,

nur ein etwas anders geformter. Dieser Geist wird sich
bald offenbaren. Er wird zu neuen Machtkämpfen führen und eine
sozialistifche Ordnung in Bälde auflösen. Wir haben da und dort
schon Einiges davon erlebt.

Was denn schlagen wir an Stelle des Gewaltweges vor? Wir
vertreten den Weg des Geistes. Wir glauben an den Geist. So stark
auch der Bau der materiellen Machte sein mag, es bleibt doch dabei:
Nsns nAitnt inslöin, der Geist bewegt den Stoff. Es ist nur
nötig, daß der Geist erwacht und daß er an sich selbst glaubt,
Dasür spricht auch die Geschichte, wenn man sie ohne die'Brille
des dogmatischen Geschichtsmaterialismus liest. Dieser Gefchichts-
materialismus mag ganz berechtigt sein, wenn er sich darauf
beschränkt, einen Ausschnitt des Geschichtsverlaufes hervorzuheben,
aber er wird sosort zur gedankenlosen Flachheit, wenn er das
Ganze der Geschichte, ihren letzten Sinn und ihre tiefsten Triebkräfte

darstellen will. Der Kampf um die materiellen Güter, der
Klasfenkampf, erfüllt die Geschichte, gewiß, aber über ihm, ihn
durchkreuzend und bis zu einem gewissen Grade auch aufhebend,
haben geistige Mächte ihr .Werk, Mächte selbständiger Art, vor
allem religiöse und sittliche Mächte, Hier werden die bedeutsamsten
Kämpfe gestritten, hier die letzten Entscheidungen getroffen, von hier
aus die großen Wendungen menschlichen Wesens herbeigeführt, hier
die Quellen erschlossen, von denen die Hauptströme des geschichtlichen

Lebens ausgehen. Auch das politische und wirtschaftliche
Leben, weit davon entfernt diese Geisteswelt zu erzeugen, wird
vielmehr von ihr stärker bestimmt, als eine oberflächliche Geschichtsforschung

ahnt. Eine wahrhaft geistvolle und großgeartete Geschichtsauffassung

wird uns eines Tages dies alles zeigen; fchon beginnt
diese Wahrheit sich durchzusetzen. Nüd so zeigt auch ein tieferer
Blick in die menschliche Seele, daß diese am stärksten doch nicht
durch den Egoismus und die Nützlichkeitsrechnung bewegt wird,
sondern durch den Ruf zum Großen, durch die Berührung des
Heldenhaften, des Göttlichen in ihr. Den großen Vertretern einer
Idee sind die Menschen bisher am willigsten gefolgt. Jesus hat doch



— 607 —

über Barrabas gesiegt, trotz dem „Kreuzige ihn", das das Volk ihm
zurief, während es den Barrabas freibat. -

So wird auch der Sozialismus siegen. Auch was er bisher an
Siegen erlangt hat, verdankt er schließlich nicht dem Appell an den

Egoismus, sondern dem Ideal, das in ihm lebt. Nnd wir glauben
nun einfach daran, daß dies der Weg fei, den er gehen/müsse.
Das sozialistische Ideal in seiner Schönheit und sittlichen
Notwendigkeit zeigen; es nach Kräften in einer sozialistischen Praxis
verkörpern; dadurch auch nach Möglichkeit die Taktik bestimmen
lassen; nicht den Sozialismus dadurch zum Siege führen wollen,
daß man ihn verrät, fondern dadurch, daß man ihm treu bleibt!
Nnd auch jenes alte und tiefste Gesetz foll nicht vergessen werden, daß
Unrecht leiden einer Sache weiter Hilst, als Nnrecht tuu, daß
unschuldiges Leiden die stärkste Kraft der Welt ist und der Weg alles
Großen ein Opferweg, Kurz: wir können auch, im Kampf um den

Sozialismus das Kreuz nicht verleugnen, Nnser Gott ist der Gott
der Liebe und nicht der Gewalt; der tiefste Sinn der Weltordnung
nicht der Kampf ums Dasein, sondern die gegenseitige Hilfe, Darnach

muH sich auch unser Kampf gestalten. Der Sozialismus
siegt durch Liebe, nicht dnrch Haß. So wollen wir ihn
vertreten. Mag man uns darob verlachen, so wissen wir, daß die
göttliche Torheit stärker ist als die Weisheit der Welt. Wir, nicht
die Klugen, haben die tiefsten Mächte der Wirklichkeit und auch das
echte Zeugnis der Geschichte für uns. Nns erscheint es als ein
grober ethischer und psychologischer Irrtum, zu meinen, es könne
aus dem Egoismus eine Welt des Gemeinschaftslebens hervorgehen.
Das wäre ein Gärtner-Zauberstück, gegen das gehalten jede Wunderlegende

wahrscheinlich würde. Wir glauben, daß nur aus Weizen
Weizen werde und nicht aus Tollkirschen, daß man, wenn man
eine Welt der Gemeinschaft schaffen will, nicht damit anfangen darf,
das Gegenteil aller Gemeinschaft, die Selbstsucht zu verkünden,
sondern eben die Gemeinfchaftsforderung, der höchstes Wort die
Liebe ist.

Wir glauben an die schöpferische Macht des Geistes, wir glauben
an die wunderbare Kraft der Konzentration dieser Macht in der
Tat, Was man etwa Entwicklung nennt, ist im Grunde nur eine
Kette von Taten des kämpfenden und wagenden Willens, Diese Tat
wird in dem Maße, als sie gewagt und entscheidend ist, mit Vorliebe

von dem Einzelnen getan. Wir glauben nicht an die Masse
als solche, d.h. als bloße Masse, und an die Wunder, die sie

tun soll, Nns ist die Masse genau so viel wert, als die Einzelnen
wert sind, aus denen sie besteht. Die Masse mag als solche freilich
eine Macht des Guten werden, aber sie kann auch eine Macht des

Bösen sein. Nnser Sozialismus hat Raum für diese bedeutsame,
schöpferische nnd führende Tat des Einzelnen, des Propheten,
Apostels, Helden. Er ist darauf angewiesen. Er ist nicht nur



— «08 —

mit einem recht verstandenen Individualismus vereinbar, sondern
mit ihm untrennbar verbunden. Es herrscht in diesem Verhältnis
nicht Widerstreit, sondern Polarität. Das echte Gemeinschaftsleben
gewinnt in dcm Maße, nls das echte Einzclleben znnimmt und
umgekehrt. Wir brauchen, wenn wir uns nach cincr ncncn Gemeinschaft

sehnen, nicht nnsern Kierkegaard zu verleugnen. Unser
Sozialismus muß cine Erhöhung, Bereicherung nnd Erlösung wahrcn
Mcnschcntums sein oder er ist nichts; dcr Maßstab seiner Echtheit
ist, ob er wahre Freiheit in der Welt vermehrt odcr uicht.

3, Mit dieser Begründnug der Taktik im Knmps um dcn

Sozialismus auf eine sittliche Wcltnnschaunng und den Glanbeu
an den Geist und die Macht der geistigen Wahrhcit, die zu, einer
großen Abweichung vom sozinldcmokrntischeu Dogmn wird, hängt
cinc wciterc Ketzerei zusammen. Wenn es im letzten Grunde nicht die
wirtschaftlichen Verhältnisse sind, die dcn Sozialismus crzeugcu,
wenigstens den Sozialismus, den wir meinen, dieser vielmehr nus
dcr Seele erwächst, besser gcsngt: geistigen Ursprungs ist, dann
kann er auch nicht auf eiue Klasse beschränkt sein, nämlich auf
diejenige Klasse, die davon den greifbaren wirtschnftlichen Vorteil hat,
sondern muß eine Sache sein, für die jede Mcnschcnsccle gewonnen
werden kann, c i n c S n ch c f ü r A l l e!

Diese Meinung ist aber eben eine Ketzerei, Die
sozialdemokratische Theorie ist geneigt, den Mcnschcn in jcdcr Hinsicht
zu einem Geschöpf dcr Verhältnisse zn machen, Moral und Rcligion,
wie Kuust uud Wissenschaft sind nnr Widcripicgeluugcu dcr sozialen
und der von diesen abhängigen politischen Zustände. Nach ihr gibt es
bis jetzt nur Klasscnrcligion und Klnsscnmoral. Dicie gcbcn sich

gern als Moral und Rcligiou an sich, nls absolut gültig, abcr das
ist nur ein Kniff dcr Klnsscnhcrrschaft, dic sich gcrn iu einen idcnlcn
Glanz hüllt, Nnr gnnz seltene Ausünhmcn durchbrcchen dicscn
Klasscnbann uud bcstätigcn nls Ausnahmen die Regel. Wenn dein
nber so ist, dann hat es keinen Sinn, für den Sozialismus in dcr
bürgerliche» und kapitalistischen Welt zu werben. Dann kann nur
der Proletarier ihn recht verstehen und ihn znm Siege führen. Dann
aber ist eben auch Gewalt nötig, um dic Widerstrebenden zn beugen.
Die Predigt des Sozialismus anf Grund idealer Motive, etwa
der Gerechtigkeit uud Liebe, richtet nichts aus. Dcr stärkste Beweis
dafür ist das Christentum mit seiner Unfähigkeit, sein soziales
Ideal durchzusetzen. Erst die Aeuderuug der Verhältnisse und die
dadurch bedingte Mncht dcs Proletariats bringt dic sozinlc Umwälzung,

die kein noch so großer und reiner Jdcnlismus herbeizusnhrcn
vermag.

Wir wissen, was diesc Theorie für sich nnführcn kann. Es gibt
eine Klassenmoral und Klnssenrcligiou, ja mnn muß ehrlicherweise
zugeben, daß cin großcr Teil dcr untcr uns vorhandcncn Moral nnd
Religion von dieser Art ist. Wir haben cs selbst iu unscrcm Kampfe



,— 609 —

genugsam und am eigenen Leibe erfahren, wie sehr die Klassenlage

und das Klasseninteresse das ganze Wesen eines Menschen
beherrschen. Wir wissen, wie schwer stch der Mensch dnzu entschließt,
etwas zu tun, was gegen seinen Vorteil geht.

Trotzdem halten wir an dem Glauben fest, daß der Sozialismus
eine Snche für jeden Menschen ist, einfach weil er Mensch ist.
Wir verhehlen uns keinen Augenblick, dnß dcm wohlgecichteu
„Marxisten" cin solches Bekenntnis bloß cin Lächeln entlockt. „Das
ist der alte utopische Sozialismus, der mit Mornlprcdigt cinc
neuc Gesellschaftsordnung schaffen wollte. Dcr ist ja längst dnrch
den wissenschaftlichen Sozialismus widerlegt. Wir wissen,
daß der Sozialismus durch eine Entwicklung kommt, worin
die materiellen Verhältnisse die cntscheidenden Triebkräfte sind." Aber
dieses Lächeln läßt uns völlig kalt. Das Schlagwort vom „utopischem"
Sozialismus erschreckt uns ebeusowenig wie das vom „wissenschaftlichen".

Wir kennen diesen answcndig nnd erlauben uns die

Ueberzeugung, daß er keineswegs eine ewige Wahrheit ist, sondern das
Kind einer bestimmten Epoche des Denkens, mit dcr cr untergeht
und daß in erstaunlich kurzer Zeit von dicscm Bau nur Trümmer
mehr übrig sein werden. Diesc Theorie ist nicht im Stande, uns
an einem Glauben zu hindern, dcr ungleich ticferc Wurzeln hat.
Für ihn sprechen unsere noch stärkeren Erfahrungen. Die besten,
überzeugtest«!, opferfreudigsten Sozialisten, die wir kennen, find
solche, die durch kein materielles Interesse, vielleicht sogar gegen
cm solches, zum Sozialismus gekommen sind. Sie stammen aus
allen Kreisen, auch den Fabrikanten, den Patriziern, den Adeligen,
den Großbauer nicht ausgeschlossen. In der sozialistischen Arbeiterschaft

selbst haben wir die wernvollsten Kämpfer und Arbeiter unter
denen angetroffen, die davon weder für ihre Person, noch sür die

Ihrigen etwas zu erwarten hnttcn. Sind übrigens nicht Marx,
Engels, Lasnllc, Jaurès und eiue unübersehbare Schnr der besten

Führer der Sozialdemokratie nns der bürgerlichen Welt gekommen
und haben diesc Männer nicht zum großen Teil eine glänzende
soziale Stellung opfern müssen, um dcm Ideal zìi leben, der Stimme
des Absoluten in ihnen zu gehorchen? Das ist eine Elite, gcwiß

- aber ists nicht immcr die Elite, die „kleine Herde", der das
Reich gehört? Kommt es nicht immer auf das „Snlz der Erde" an?

„Und das Christentum?" Wir antworten: das Christentum
ist trotz all seinen Entartungen und Versäumnissen mit Nichten sozinl
ohnmächtig gewesen. Es ist eiuc gauz oberslächlichc und unwissende
Geschichtsbetrachtung, dic dics nur so leichthin behauptet. Das
Christentum hat auch in fozinlcn Dingen die größte Umwälzung
gebracht, die die Welt erlebt hnt. Es hat einer nenen Welt Bahn
gebrochen. Der Sozialismus ist seine Frucht, die ganze sozinlc
Bewegung nur auf seinem Boden denkbar. Wir unterstehen uns,



— MO —,

jeden Augenblick diese Behauptung ausführlich zu begründen; wir
wissen, was wir sagen.

Es ist also nicht- bloß schwärmerische Illusion, wenn wir
dem Sozialismus als einer geistigen Macht zutrauen, daß er
Menschenseelen als solche erobern, daß er sich sogar gegen die Stimme
des Vorteils durchsetzen und das Gewissen der Völker werden könne.
Dieser Glaube ruht, wie nun klar ist, auf nnserer „Weltanschauung",
auf unferem Glauben an den Menschen, unserem Glauben an Gott.
Wenn Gott fein Werk in den Seelen hat, wenn die Seele göttlichen
Wesens ist, wenn sie der Stimme der Wahrheit stille halten muß,
dann muß sie auch von. der Wahrheit des Sozialismus ergriffen
werden können. Dann muß sie die Liebe dem Haß imd die Bruderschaft

dem Räubertum vorziehen. Wenn unsere letzten, tiefsten
Ueberzeugungen wahr sind, dann muß der Sozialismus für Alle sein.
Er ist für Alle oder er ist nichts. Entweder ist unfer Gottes- und
Gottesreichsglaube nur eine Dekoration, oder wir müssen aus ihm
diese Folgerung ziehen. Ja, wir müßten es schon als Menschen.
Denn was ist ein Sozialismus, der nicht dem Menschen als Menschen
den Sozialismus zutraute?

4. So vertreten wir den Sozialismus als Sache nicht bloß
4>es Proletariats, sondern des Menschen. Es muß darum auch
ein Sozialismus sein, der alle höchsten Interessen des Menschentums

einschließt, der der selbstverständliche Verteidiger aller Währhaft

menschlichen Güter ist, ein Sozialismus, der sich nicht kalt
und hochmütig gegen alles verschließt, was nicht unmittelbar im
Klasseninterefse des Proletariats liegt, der nicht sektenhast mißtrauisch
vor allem zurückbebt, was nicht den Klaffen- und Parteistempel
trägt, und sektenhast gehässig alles schlecht mächt, was nicht aus der
eigenen Werkstatt kommt, fondern ein Sozialismus des weiten Herzens,
ein Sozialismus des Vertrauens, ein Sozialismns der Furchtlosigkeit,

ein Sozialismus der Ritterlichkeit, der Geistesfreiheit, der Tiefe.
Jeder Sozialismus, dessen Grenze enger ist, als
Gott und der Mensch, ist uns zu eng. Wir haben nicht
die geringste Lust, ihm unsere freie Seele zu
verkaufen.

In diesem Sinne wollen.wir mit der Botschaft des
Sozialismus zu Allen kommen. Keine Parteiengigkeit soll uns binden.
Vielmehr ist die große Aufgabe, daß der Sozialismus aus aller
Parteiengigkeit und Parteigehässigkeit heraus, gerettet, aus einer
Parteiangelegenheit eine Angelegenheit aller Menschen werde.
Gewiß bleibt es dabei, daß der Anstoß zu großen Umwälzungen
mit Vorliebe von unten kommt. Wir glauben darum immer
noch, daß aus der Mitte des heutigen Proletariates die große
Erweckung kommen, daß dort die ersehnte Ausgießrmg des Geistes
stattfinden wird. Aber wir sind überzeugt, daß'sie dann eine Bot-



— 611 —

schuft für Alle wird, fo wie das Christentum einst zwar von Fischern
und Zöllnern ausging, aber zu Allen kam.

Das find freilich alles Gedanken, die wir niemanden aufdrängen
können oder wollen. Die Zukunft wird zeigen, ob sie Wahrheit sind
oder nicht. Wir glauben zuversichtlich, daß ihnen schon eine nahe
Zukunft gehört. Denn wir stehen an einer Wende der Zeiten, Neues
Leben quillt aus, den Trümmern einer Welt auf.' Die gewaltigen
wirtschaftlichen Umwälzungen zwingen auch die Gedanken der
Menfchen auf eine neue Bahn, In den großen Nöten, Krisen,
Katastrophen, die auch nach dein Kriege kommen werden, wird ein neues
geistiges Wesen geboren werden; neues Wollen, neues Glauben,
neue Liebeskraft wird hervorbrechen. Und dann wird der
Sozialismus möglich sein, für Alle, Er wird selbstverständliche Frucht
und notwendiger Bestandteil eines neuen Wefens sein/

Wir strecken darum wieder einmal die Hände aus allen denen

entgegen, die in der äußeren und innern Not unserer Zeit gelernr
haben, sich nach einer besseren Ordnung der Menschenwelt zu fehnenl
Wir möchten sie bitten, alter Wirrungen zu vergessen nnd mit uns
einen neuen Ansatz zu machen zu neuen Dingen. '

Diese Haltung darf nicht etwa mit einem verschwommenen
„Harmoniedusel" verwechselt werden, Wir bleiben r ad ik al. Was
Wir wollen, ist eine völlige Umwälzung der heutigen Gesellschaft,
eine wirkliche neue Welt. Unser Radikalismus geht sogar über den
der Radikalen hinaus. Aber/dieser Radikalismus soll nicht einer
sein, der in Worten und Dogmen, in Bannflüchen und Exkommunikationen

besteht und der seine Stärke im Aufrichten von Schranken
sucht. Gerade die Größe unserer Hoffnung ermöglicht nns, geduldig
zu sein, alle Ansätze zu der neuen Ordnung, wo immer sie sich finden,
zu begrüßen, mit Menschen von anderer politischer und sozialer
Farbe in vielen Dingen zusammenzuarbeiten, in der Gewißheit,
daß alle Wege des guten Willens, ob die, die darauf gehen, es

wissen und wollen oder nicht, in die nene Welt einmünden, die
unser Ziel ist. Unser Glaube macht uns frei, während das Dogma
bloß mißtrauisch macht; unser Radikalismus ist so groß, daß er
uns weitherzig macht. Wir trauen es dem Gott, an den wir glauben,
zu, daß er auf tausend Pfaden die Welt doch zu deM Einen
Ziele führt.

Der Sozialismus, den Mir meinen, muß beides vereinigen:
er muß zugleich schärfer und wertherziger fein, als der bisherige.
Er muß schärfer sein. Denn er muß viel mehr Ernst machen
und viel mehr sich selbst Treue halten. Er muß eine unerbittlich
das ganze Leben fordernde Macht sein, muß Opfer verlangen und
„das Kreuz nicht scheueu". Aber er muß zugleich weitherziger
sein. Er muß alle Engigkeit ablegen, muß aus einem großen,
frohen Vertrauen leben; muß etwas Menschlich-Freies, Weites
Sonnenhaftes haben. Je schärfer er ist, desto weitherziger kann



— 612 —

er sein, und je weitherziger, desto schärfer - und in beidem für Alle!
Wir kehren hierin die Haltung der offiziellen Sozialdemokratie

um. Sie ist eng, sektenhnft, sie hat Angst vor ueuer Wahrheit,

glaubt alle Wahrheit schon zu besitzen. Aber sie hat keinen
rechten Glauben an ihre Jdenle. Wo es gölte, dafür einzustehen bis
aufs Aeußerste, da weicht sie zurück, da macht sie einen Kompromiß.

Sie glaubt mehr an die „Welt", als an „Gott", sie lebt
aus dem Dogma statt aus dem „Glauben" ^ alles ganz wie die
Kirche. Wir möchten es umgekehrt halten: wir möchten aus dem

Glauben leben, der frei macht, aber auch die Welt überwindet,
weil er aus Gott stammt.

Sprechen wir nun das Wort aus: der Sozialismus muß
religiöser Sozialismus fein — das Wort im besten und
weitesten und zugleich ernstesten und tiefsten Sinne verstanden.
Er muß aus den letzten Kräften und Wahrheiten hervorquellen.
Diesc gilt es zu suchen. Das ist nuu die allwichtige und
allentscheidende Aufgabe. Einst war unser Weg, die Gottesreichswnhrheii
in der Sozialdemokratie zu erkennen und zu vertreten und alles,
was an Fremdem und Falschem daran hing, zu ertragen und
mitzunehmen, wenn auch unter Schmerzen, jetzt ist uuser Weg, das

Gottcsreich allein zu vertreten, das Gottesreich für Alle.
Wir leben in einer Zeit der Konzentration, Was vorher

an edlen Kräften und Bemühungen gesondert hervorgetreten war,
das will nun zur letzten Einheit zurück, um uns ihr und mit
ihr neil hervorzubrechen. Eine Reihe von Bewegungen sind in dcr
letzten Epoche aufgetreten, die alle ihren Ursprung in jener Tiefe
hatten, die alle bewußt oder unbewußt auf eine neue Welt hin
zielten: die Gcsundheitsbewcgung, die Reiicheitsbcwegnng, dic
Frauenbewegung, die Friedensbewegung und viele ähnlichen. Nun
sehen wir, wie sie langsam als einzelne untergehen, nm in einer
neueu Gesamtordnung unseres Menschenwesens als organische Teile
eines Ganzen wieder aufzutauchen. So ermattet die Abstinenzbc-
wegung, um eine Gesamtangelegenheit der Völker zu werdeu: so

versagt die Friedensbewegung, weil der Friede eine allgemeine
Menschheitssache wird. Jn dieser Entwicklung müssen auch
Sozialdemokratie und soziale Bewegung gleichsam versinken, um als selbstverständlicher

Bestandteil der kommenden neuen Welt wieder zu erscheinen.

5.

Nachdem durch diese Ausführungen, die freilich durchaus nicht
etwa Alles sagen konnten und wollten, was über den Gegenstand

zu sagen wäre, doch genügend klar geworden sein wird, welches
die allgemeine und grundsätzliche Orientierung des Sozialismus
ist, zn dem wir uns bekennen und wie er sich darick von andern
Formen des Sozialismus unterscheidet, mag nun noch die Frage
auftauchen, welche Gestalt er denn im Einzelnen annehme und ob



— 613 —

der Unterschied der Orientierung auch diese Ausgestaltung im
Einzelnen beeinflusse. Die Beantwortung dieser Frage mag aus zwei
Gründen am Platze sein: cinmal, damit klar werde, daß unser
Sozialismus nicht bloß eine unbestimmte Schwärmerei ist, fondern
daß er einen Weg kennt und ein Programm hat, sodann aber auch,
damit dadurch sein Sinn und Wesen noch deutlicher hervortrete.

Wollen wir denn also ein sozialistisches Programm unferer
eigenen Mache, etwa cin Programm dcs religiösen Sozialismus,
entwickeln?

Das wärc in dem Rahmen dieses Aufsatzes nicht möglich,
es ist aber nnch nicht notwendig und nicht wünschenswert. Wir
wissen cs nun schon lange, daß man nicht vcrsnchcn darf, im
Namen dcs Christentums ein ausgearbeitetes Einzclprogrnmm
politischer und sozialer Art aufzustellen. Das Reich Gottcs ist eine
freie und große Sache, die sich auf überraschende Weise entwickeln
und über die kurzen Gedanken der Menschen weit hinausgehen wird.
Es gilt bloß die großen, einfachen Grundprinzipien mit Macht
zu betonen und ihre Verkörperung immer wieder neu zu
versuchen: die Bruderschaft, die Heiligkeit des Menschen, das gegenseitige

Dienen, die Herrschaft Gottes und des Menschen über den
Mammon und andere Gewalten, die Verbundenheit der Menschen
in allen Dingen, den Glauben, die Liebe, die Hoffnung. Daraus
erwächst ganz von selbst die neue Welt, die auch den Sozialismus
einschließt.

Es ist auch zu bedenken, baß die ungeheure Arbeit der sozialen
Bewegung eine Fülle von Wahrheit zu Tage gefördert hat, die

nur der Verwirklichung harrt, eine Masse von Material aufgehäuft,

mit dem der Bau einer neuen Gesellschaft errichtet werden
muß. Das alles ist auch für uus, wir haben nicht alles neu
zu planen und zu finden. Diese schon geschehene Arbeit ist auch Gottes
Werk. Es gilt von ihr: „Alles ist Euer; Ihr aber seid Christi."

Aus diesen Gründen begnügen ivir uns, die Grundlinien des

Sozialismus, den wir meinen, anzudeuten.
Wieder knüpfen wir am besten bei der Sozialdemokratie an.

Das Bild der sozialistischen Gesellschaft, das ihr vorschwebt, war
lange Zeit fast ausschließlich und ist heute noch vorwiegend dcr
sozialistische Staat. Es ist mit anderen Worten eine ungeheure
wirtschaftliche Organisation nnd zwar der Natur der Sache nach
eine Zwangs organisation.

Diese Vorstellung paßt völlig zu ihrcr sonstigen Art. Ihr
kommt cs darauf an, daß der Sozialismus als objektive Macht da

sei; als M acht: denn durch Macht und Gewalt soll ja nach ihr
der Sozialismus kommen: als objektive: denn die Hauptsache ist
dabei, daß er da ist, daß dieser neue Staat besteht, der Eiuzelne
kommt davor nicht in Betracht. Dieser sozialdemokratische Staat
verleugnet nicht seine Abkunft von Hegel, dem das Gewissen des



— «14 —

Einzelnen etwas „Böses" ist, ja sogar das Prinzip des Bösen.
Die Analogie zum Prinzip der Kirche leuchtet ebenfalls ein uud
soll, weil sie vielsagend ist, unterstrichen werden.

Unser Bild einer sozialen Umgestaltung muß von vorneherein
ganz anders ausfallen, weil unser Ausgangspunkt grnndvcrschieden
ist. Denn nnser Sozialismus fließt aus einer Gesinnung. Das
Ziel, das er verwirklichen will, ist die Heiligkeit des Menschen und
die Bruderschaft. Es ist selbstverständlich, daß dies nur iu Freiheit
geschehe,-, knnu: nllc Gcwnli ist das Gegenteil der Heiligung des

Menschen. Auch wenn wir sagen, daß das Ziel unseres Sozialismus
die Verwirklichung der Gottesherrfchaft auch im wirtschaftlichen Leben
sei, kommen wir zn dem gleichen Ergebnis. Denn diese Gvttesherr-
schaft bedeutet eben Freiheit, vvllkvmmcnc Frciheit, die „herrliche
Frcihc.it dcr Kinder Gottes", wic Pnnlns sagt, sie bedeutet die
Aufhebung aller Weltmächte, die deu Meuscheu knechten.

Dadnrch ist das Grundprinzip unscrcr sozialen Arbeit ins
Licht gestellt: Unscr Sozialismus ist ganz und gar cin
Sozialismus dcr Freiwilligkeit. Uns kommt es nie bloß
darauf au, daß irgend cin objektiver Zustand verwirklicht werde,
sondern, daß lebendige Menschen möglichst zn dem iverdeu, wns
sie werden können und sollen. Wir können dies auch so ausdrücken:
mir sind im Sozialismus Protestanten, denn wir gehen aus
nicht von der Autorität, sondern vom Gewissen. Noch
richtiger, unserer ganzen Gesinnnng entsprcchcnoer, wäre zn sagen:
mir ergänzen das knrholische Prinzip dcr Objektivität durch dns
protestantische der Subjektivität. Wir motten, mie im „religiösen"
Leben kcinc „Kirche", so im sozinlen keinen „Staat". Wir wollen
die freie Genossenschaft.

Die freie Genossenschaft! Das ist durch nllc.Zeitcn die Form
gewesen, auf die man immer gekommen ist, wenn man das Ideal
einer sozialen Gemeinschaft im Sinne Christi suchte. Die
apostolische Gemeinde in Jerusalem und ihre Nachfolgerinnen in den

crstcn Jahrhunderten, die Mönchsorden, die Zünfte des Mittelalters,

dic Gemeinden dcr Waldcnser und Vcreinigungcn der Brüder
und Schwestern des gemeiusnmcn Lebens, die Gcnosscnschaftsbcstre-
bungen der christlichen Sozialisten Englands, wic dic Viktor Anw';
Hilders nnd Adolpf Stöckers alle gehen auf diese gleiche Form.
Darin mnß eine innere Notwendigkeit wnlten. Es muß die Jdcnl-
form christlichen Sozialismus sciu. Auch dn, wo dns gewaltigc
Gcbildc einer christlichen Theokratie, einer lnvittr« (.llii-istinnu, ans-
tancht uud der Staat dem christlichen Ideal seine umfassenden Formen
leihen muß, auch etwa seine Zwnngsformcu, kann doch dic Wahrhcit

nicht vergessen, werden, daß eine Gemeinschaft im Sinuc Christi
aufgebaut fein müsse auf freie Liebe, auf Brüderlichkeit.

Dieses Ideal bleibt auch für uns bestehen. Die neue Organisation

der Gefellschaft muß aus dem Geist, dem Glauben, der



— 61ô —

Liebe, geboren werden. Dafür setzen wir uns ein. Nur da, wo
solches geschieht, waltet Gottesreich. Nur das ist unse r
Sozialismus.

Wir wenden also alle Kräfte unserer Seele darauf, diesen Geist
zu wecken uud zu stärken, zu mehreu. Danu hoffen ivir, wird er
auf einem doppelten Wege die Gesellschaft umwälzen: er mird neue
Formen schaffen und er wird die vorhandenen umgestalten.

Er wird nene Formen schaffen. Das heutige Genossen-
schaftswcscu ist ja ein solcher Versuch. Ob es vou dem Geiste
geirngen ist, den wir meinen, ist freilich die Frnge, sogar ob es, so

wie es meistens bei nns begründet worden ist, auch nur richtig orientiert

sei. Die Genossenschaft nach unserem Sinne muß von Anfang
sozialistisch gemeint sein. >sic darf nicht eine Nachahmung des

Kapitalismus, darf nicht blvß auf die kluge Nützlichkeitsberechnung
gegründet sein, sondern muß entschlossen darn if ausgehen, eine
Gemeinschaft voi? Menschen darzustellen, die auf eine neue, mahrhaft
menschliche Weise mit einander leben wollen, zunächst einmal in
wirtschaftlicher Beziehung, aber in der Meinung, daß dies nur
ein Ausgangspunkt für die Neuordnung unseres ganzen
Zusammenlebens sein solle. Es entsteht hier das Problem, ob cs wohl
möglich uud richtig sei, das schon vorhandene Genossenschaftswesen
in diesem Sinne zu gestalten oder besser nmzugestalteu uud deu
Versuch zu macheu, diesen Geist darin immer besser zur Geltung
zu bringen, oder ob es nötig sei, wieder von dornen zu beginnen,
auf neuèu Grundlagen.

Dieses Problem braucht uns hier nicht zu beschäftigen. Auf
alle Fälle steht uns fest, daß die freie Genossenschaft die Urzell« des
neuen sozialen Organismus sein muß. Zur Konsnmgenosscnschaft
muß sich die Produktionsgenossenschaft gesellen. Ob sie

nur im Zusammenhang mit dcr Konsumgenossenschaft oder in einer
gewissen Selbständigkeit bestehen könne, ist wieder ein Problem, das
wir hier nicht zu behandeln brauchen. Die herrliche Aufgabe der Ge-
uosscuschuft der Arbeit ist jedenfalls die, cine Wiedergeburt der
Arbeit herbeizuführen, die vom Joche des Mammonismus und
des Ränbertums befreite Arbeit wieder zu einem Gottcsdieust und
Meuschendienst zu machen und ihr damit Schönheit uud Gesundheit,

Erziehungskraft uud Freude wiederzugeben. Wir stellen uns
vor, daß damit die Gewerkschaft in Verbindung treten müßte,
als dic Zusammenfassung der Arbeiter des gleichen Faches, und
daß diesc also gewissermaßen Hochschulen der Arbeit würden, zu deneu
dauu Arbeiterhochschulen als Ergänzung treten müßten. Das
Genossenschaftswesen aber müßte auch das Land erfassen. Das hat
es allerdings schon getan; es wäre aber gerade hier nötig, daß der
neue Geist die neue Form belebte uud diese nicht vielmehr cin
Organ kapitalistischen Wesens würde. Ein jedes Dorf müßte eine
freie sozialistische Genossenschaft werden, wic das alte Dorf es vielfach,



— 616 —

wenn auch auf unvollkommene Weise, war. Diese Genossenschaften des
Landes und der Landwirtschaft müßten mit denen der Stadt nnd
des Gewerbes in eine Beziehung, nicht des Kampfes, sondern des
Austausches, der Ergänzung und Hilfe treten und so die Kluft
zwischen Stadt und Land, Bauer und Arbeiter geschlossen und
eine wirkliche Volksgemeinschaft aufgebaut werden. Die Landfrage
muß jedenfalls in unserem Sozialismus eine wichtige Rolle fpielen.
Das Land muß ebenfalls von der Herrschaft des Egoismus und
Mammonismus erlöst werden zu wahrer Freiheit und wahrem
Segen im Sinn der alten Losung: „Das Land gehört dem Herrn."

Auf diese Umgestaltung der Gesellschaft vom Haß zur Liebe,
von der Zerrissenheit zur Einheit, von der gegenseitigen Ausbeutung
zur gegenseitigen Hilfe, vom Raubertnm zur erlösten Arbeit, von
der Mammonsherrfchaft zur Gottes- und Menschenherrschaft würde
sich dann eine neue Kultur gründen, eine neue Kunst, eine neue
Volkssitte, eine neue Volkserziehung. Davon sei hier aber weiter
nicht geredet.

Der andere Weg der sozialen Umwälzung aber besteht darin,
daß vorhandene Formen umgestaltet werden, indem
das neue Prinzip in sie eindringt. Das Prinzip muß freilich
überall das der freien Genossenschaftlichkeit sein. Aber dieses Prinzip
ist nicht an die bestimmte Form gebunden, die man gewöhnlich
Genossenschaft nennt. Es kann sich in den mannigfaltigsten Gebilden
ausdrücken. Wir denken uns, daß unsere heutigen Großgeschäfte zu
solchen freien Gemeinschaften werden könnten, etwa nach Anulogie
der Abbeschen Stiftung in Jena, Das wäre allerdings eine große
Umwälzung, aber eine solche setzen wir ja voraus. So ist auch sonst

mancherlei Wandlung möglich, die wir jetzt kaum ahnen. Jedenfalls
gehört M dem Bilde einer neuen Ordnung, das wir uns macheu,
nicht die Einförmigkeit des Mechanismus, fondern der lebensvolle
Reichtum des Organischen. Nicht auf die Formen kommt es an,
sondern auf das Prinzip. Wenn nur überall der Menfch die
Orientierung aller sozialen Ordnung ist und nicht der Profit, die Seele
und mcht die Sache, Gott und nicht der Mammon.

Auch der Staat muß von diesem Prinzip erfaßt werden.
Seine Bureaukratie, die aus dem Mechanismus erwächst, muß
verschwinden, um einer Gemeinschast Platz zu machen, wo freilich
auch Ordnung herrscht, wo auch „regiert" wird, aber im Sinne
eines freien gegenseitigen Dienens, Vielleicht sagen wir besser:
der Staat im prägnanten Sinn, der Staat als Zwangseinrichtung
macht der frei organisierten Gesellschaft Platz. Er wird von dem

genossenschaftlichen Prinzip aufgesogen, wird die Genossenschaft der
Genofsenschaften. Was von ihm noch übrig bleibt, wird bloß eine

gewisse Regulierung des Zusammenlebens einer durch Freiheit und
Liebe aufgebauten Gesellschaft sein, er wird nichts für sich bedeuten,
das Leben wird in ihr liegen. Während in einem gewissen Sozia-



— 617 —

lismus der Staat alles andere soziale Leben verschlingt, ivird er hier
von einem wahren, d. h. freien Gemeinschaftsleben selbst verschlungen.
Er löst sich, wie die Kirche, aus ins Gottesreich.

Von hier ans wollen wir noch einen raschen Blick auf die

politischen Folgen diefes Sozialismus werfen. Daß mit der
Aufhebung des Staates in jenem bestimmten Sinne auch das, was
man heute Politik nennt, verschwände, ist klar. Abcr ebenso klar
ift, daß diese Wirkung nicht auf die ciuzelucu Völker beschränkt
bliebe, sondern auch auf ihr Verhältnis zu einander übergriffe.
Einmal ist ja selbstverständlich, dnß eine solche soziale Umwälzuug
nur dann möglich ist, wenn sie überall oder doch in einem sehr
großen Kreise-geschieht. Das ist der notwendige internationale
Charakter des Sozialismus. Es gibt keinen bloß nationalen
Sozialismus. Auch ist undenkbar, daß der neue Geist, ohne
den wir uus die wirtschaftliche Umwälzung nicht vorstellen
können, nur in Einem Volk oder wenigen komme. Ebenso
ist gewiß, daß er, wenn er kommt, die gegenwärtigen Formen
des Znsammenlebens der Völker aufheben muß. Er wird auch
hier die Politik beseitigen und eine Völkergemeinschaft aufbauen, die
vom genossenschaftlichen Prinzip regiert wird. Der Föderalismus

(der ja uur eiu anderes Wort für freie Genossenschaftlichkeit
ist) Ivird die Zukunftsform auch dcr Bölkerorganisation scin. Er
ist die Forni, durch die wir hineinblicken in das im Völkcrlebcn
lomincnde Reich Gottes.

Diesc Andeutungen mögen genügen, um zu zeigen, welches
im Einzelnen die Gestalt unseres Sozialismus ist und welches der
Weg dazu. Wir betonen nur noch, daß dieses Bild nicht den
Sinn eines Modells oder eines Dogmas habe, sondern nnr ein
Beispiel sein soll, das zeigt, wie man sich eine solche Ordnuug
nach unserem Sinn denken kann, wie sie orientiert wäre, was
für eineil Geist und Sinn sie athmete.

Nun wissen wir freilich genau, daß dagegen von Seiten unscrcr
Marxisten der Einwand erhoben werden wird: „Das ist ja das
System des Anarchismus, Wisset ihr nicht, daß Proudhon
und Bakunin durch Marx überivnuden sind?"

Wir antworten: Nein, das wissen ivir nicht. Wir wissen bloß,
daß der Marxismus mit reichlicher Benutzung der Ideen des
„utopischen" Sozialismus, der seinerseits dem Anarchismus verwandt
ist, eine Epoche lang obenauf gekommen ist, schwerlich bloß zum
Nutzen der Arbeiterbewegung und der Welt; wir wissen nnch, daß
cr obenauf kam, iveil er besser dem Geiste seines Zeitalters
entsprach, aber wir halten dafür, daß dieser Geist, der die Weltkatastrophe
herbeigeführt hat, im Begriffe sei, selbst überwunden zu werden
und der Marxismus mit ihm. Im Uebrigen halten wir cs für
ein fruchtloses Spiel, unserm Sozialismus irgend einen
Ketzernamen anzuhängen. Es ist, wie wir gezeigt haben, jener Sozia-



— «18 —

lismus, der immer aufgetaucht ist, sobald das Christentum den
Versuch machte, die Welt nach feinem fozialen Ideal zu gestalten.
Wenn es dabei mit dem Anarchismus in einigen Hauptpunkten
zusammentrifft, fo soll uns dies nicht schrecken. Es kommt darauf an,
was mau unter Anarchismus versteht, und wie man ihn begründet.
Recht verstanden gehört er zu den letzten Zielen der
Menschheitsentwicklung.

Wir stellen in letzter Linie alles auf Geist und Freiheit
ab. Damit wollen wir aber nicht geleugnet haben, daß auch die

naturhaften sozialen Entwicklungen, die mehr oder weniger
aus dem Egoismus hervorwachsen, doch einer höheren Ordnung
des fozialen Lebens entgegenwachsen, ihr Grundlagen, Formen,
Baumaterial liefern können. Das gilt z. B. vom ländlichen
Genossenschaftswesen, es mag aber auch von Trust und Aktiengesellschaft
gelten. Das Leben schafft auf mannigfaltige Weise, es dringt von
der Natur zum Geiste vor, wie umgekehrt. Wir wollen keine
Doktrinäre der Geistigkeit sein und neben guten Spiritualisten auch
gute Materialisten.

Ebenso möchten wir nicht Doktrinäre der Ablehnung der
Gewalt sein. Es mag auch das Zwangsgesetz als TMS«?^»? «g M<7r«v
(Zuchtmeister auf Christus hin) noch eme notwendige Rolle zu
spielen haben. Es mag eine gewaltsame soziale Revolution,
die, aus Not und Unrecht dieser heutigen Welt erwachsen, die
vorhandene soziale Ordnung in Trümmer wirft, eine Wegbereiterin sein
für einen neuen Geist, Wir werden sie, wenn sie kommt, nicht
verdammen oder bekämpfen, vielleicht sogar begrüßen, nicht als Bestes,
aber als Zweitbestes, wie wir vielleicht auch an sozialer Zwangsgesetzgebung

mitarbeiten werden. Aber wir werden immer wisfen, daß dies
nicht unser Sozialismus ist. Unsere eigentliche Arbeit ist
die Verkündigung nicht des „Gesetzes", sondern des „Evangeliums",
ist das Eintreten für den Geist und die Freiheit, ist der Aufbau
einer Gesellschaft, einer Welt, aus der freien Liebe Gottes und des

Menfchen. ^

Denn das sei nochmals gesagt: ohne eine Ausgießung des

Geistes ist unser Sizialismus unmöglich.

Das führt uns zu einem letzten Gedankengang.
Wir möchten zunächst darauf hinweisen, daß wir nun auch

eine weitere Antwort auf die Frage nach der „religiösen Gemeinschaft",

also eine weitere Lösung des Kirchenproblems gefnnden
haben. Denn diese neue foziale Gemeinschaft würde sich ja ganz
und gar dazu eignen, zugleich eine „religiöse" zu fein, eine Form
des Zusammenseins im Höchsten. Sie wäre ja Gottesdienst im
Sinne des Reiches Gottes. Was die Kirche auf rein religiösem
Boden einschließt, das träte heraus in den Alltag, ins Fleisch; der



- «19 —

Tempel erfüllte die Welt. Auch eigene symbolische Formen,
dieses Höchste nuszudrücken, falls sie noch nötig wären, fügten sich

leicht diesen gegebenen an.
Anderseits aber müßte natürlich immcr wieder die Kraft

gesucht iverden, dic jcnc ncuc Ordnung beseelte, sie wahrte und mehrte.
Darüber ist noch cin letztes Wort zu sagen. Die soziale
Umgestaltung kann nur kommen, wenn neuer Geist und neues Leben
in die Welt strömt. Die Menschen müssen hiefür zuerst befreit
werden, befreit von dem furchtbaren Egoismus, der uuser Geschlecht
nach und nach verseucht hat, wie kein anderes, nnd müssen fähig
nnd willr> gemacht werdeil zu wahrer Gemeinschaft, für die sie

jetzt durchaus unfähig sind. An Stelle des Geistes der Machtsucht,
der uns beherrscht, muß ili sie wicder jene Freude des Dienens
kommen, dic frühere Geschlechter kannten. Sie müssen vor allein
aber erlöst werden von der Hnbsncht, der Eigentumsrecht-
schaft. Eiue ueue Anffnsmng dcs Eigentums muß Raum
gewinnen, ein neues Gefühl dafür. Es mnß mieder mit Wucht jene
Empfindung übcr dic Gemüter kommen, die die eigentlich urchristlichc
und gottesreichsgcmäßc ist: „Niemand sagte von scincn Gütern,
daß sie sein eigen seien,, sondern sie hatten alle Dilige gemein."
Dazn muß aber Gott in den Herzen groß werden.

Daß dieser Durchbrnch einer neueu Welt geschehe, wird
für alle andern entscheidend sein. Er wird ihnen die Möglichkeit
verschnffcn. Von diesen Höhen wird jene Luft wehen, von der allein
alle audcri! sozialen Neuordiruugen gedeihen. Vou dieser höchsten
und feinsten Sphäre wird die niedrigste nnd gröbste leben. Hier
wird also das Größte und Wichtigste geschehen müssen: Ein
Kommen Gottcs in nener Liebe nnd neuer Gemeinschaft

dcr Liebe — dns i st das Eine, das not i st.

Davon soll weiter geredet werden. L. Ragaz,
(Fortsetzung folgt

ffesormalion.
'Ills die Zeit erfüllet mar! das ist das Grundgesetz alles Lebens,

der Geschichte des Einzelnen, wie des grvßen Gesamten. Das^ ^ svllte uns im Reformationsjilbiläumsjahr wicder besonders klar
vor der Seele steheu. Aber leider zeigen sich wenig Spuren von einem
Verständnis für diese Gottesiveisheit. Die Reformation soll gefeiert
werden, — diese Erkenntnis weckt einen Wust zappelnder Nervosität
und beklemmender Drangmüsal. Es mutet uns cm, wie ivenn einer
in einer Wüste nach Wasser gräbt und mit aller Gewalt den Zauberkünstler

spielen möchte. Aber ebensowenig läßt sich das Leben hervorackern

mit nvch sv lauten Künsten, wie Propagandaschrifttum —und


	Neue Wege. VIII., Unser Sozialismus

