
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 10

Artikel: Der Staat und was wir von ihm erwarten dürfen. II., Was dürfen wir vom
Staat erwarten? ; III., Wie haben wir uns zum Staat zu stellen?

Autor: Matthieu, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134117

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 556 —

uns werdeu. Und das ist es, worin wir unser ganzes Hoffen und
Wollen vielleicht am allerbesten ausdrücken könnten: wir sehnen
uns nach neuen Verwirklichungen der Wahrheit
Gottes. Wir möchten, daß Ernst würde mit dem. was wir so

lange bekannt haben; wir möchten etwas verkörpert schauen von dem
Großen, das unsere Seele glaubt und hofft; wir mochten etwas
hervorbrechen sehen von den Siegen des Gottesreiches über alle Not.
Endlich, endlich soll es Ernst werden mit uns, endlich, endlich soll es

Ernst werden mit — Gott, das heißt: mit der Erfüllung seiner
Verheißung, mit dem Anbruch seines Tages. Aus den Schatten in
den Tag!

Gerade darin begegnen wir uns mit dem Geschlecht der
Reformation. Es wollte aus den Zeichen zn den Wirklichkeiten. Das war auch
wirklich der Weg, den die Reformation führte. Aber wir haben gesehen,
wie sie nicht nur die volle Wahrheit Gottes in der Erkenntnis nicht
erreichte, sondern sie auch durch die Praxis in wichtigen Punkten und
bei entscheidenden Anlässen verleugnete. Nun, sie hat ihr Werk getan,
ein Riefenmerk. Es hat stch ausgewirkt in unendlichem Segen. Es
ist aber auch eine Welt zusammengestürzt, weil jene Kräfte nicht völlig
erschienen waren und eine neue Welt kündigt sich an. Sollte nicht
dies nun der Sinn des Neuen sein, das jetzt beginnt: einmal ein

neuer Versuch, das Reich Gottes mit jenen höchsten göttlichen Kräften
zu vertreten, die zu ihm gehören und die die Reformation nicht immer
und nicht ganz erreicht hat, sodann aber und eigentlich in erster Linie
ein neues Aufbrechen der Gottesreichswahrheit in der Welt, eine neue
Offeubarung seiner Kräfte und Herrlichkeiten, eine neue Art und Epoche
der Verwirklichung der Sache Jesu? Von hier aus käme dann die

Lösung und Erlösung für alles Andere.
Und das wäre die neue Reformation — es wäre mehr als dies!

(Fortsetzung folgt.) ^

Der Staat unci was wir von ihm erwarten Kütten.

Is. Aas Sutten wir vsm Staat erwarten?
„Seht nur dort, wie er sie an sich lockt, die Viel-zu-Vielen,

wie er sie schlingt und kaut und wied.rkaut, Ack, auch in
euch, ihr großen Seelen, raunt er seine düsteren Lügen."

Also sprach Zarathustra,

'^Ius dem Wesen bes Staates ergibt sich, was wir vvn ihm zu
RH erwarten haben.

^ Die Grundtendenzen, die wir soeben zu analysieren suchten,
drängen den Staat, sich konsequent zu entfalten, sich stets zu über-



— 557 —

bieten. Der Hanptcharakterzug am Staat dünken uns nicht seine

Selbstkorrektnren, seine Bündnisse mit freiheitlichen Tendenzen, das
zeitweilige Eindämmen feines ursprünglichen Wesens, sondern eher das
nie zu unterdrückende Streben, dieses Wesen kräftig zum Ausdruck zu
bringen und zu steigern.

Der Staat ist etwas Relatives mit absoluten Ansprüchen.
Er ist etwas Menschliches, sehr Unvollkommenes, aber er hat die

Tendenz, sich zum Gott zu machen. So muß er stetsfort danach
streben, das Ganze in seinen Bereich zu ziehen und zu beherrschen.
Der Ausdruck „imperialistischer Staat" ist eine Tautologie. Der Staat
ist imperialistisch, wie Lebewesen atmen.

Wie der Bazill sich nur behaupten kann, indem er stets neue
Gebiete infiziert, ist der Staat auf Annektionen nach Außen oder nach

Innen angewiefen. Lokalisation bedeutet auch hier Absterben.

H. Staat una Kultur.

Daher das eigentümliche Verhältnis zwischen Staat und Kultur.
Wir brauchten oben das Wort S t a a t s k ultur. Damit wollten wir
den engen Zusammenhang ausdrücken, der zwischen dem Staat uud
der Kultur besteht, in welcher der Staat als Machtorganisation Ziele
und Wege des Daseins bestimmt. Er sucht diese Kultur zu seiner
Kultur zu machen. Er tut es nicht nur, weil er dank seiner Macht
die Möglichkeit hat, sie zu beherrschen. Er tut es auch — und dies
ist das weitaus Schlimmere — weil er ste nötig hat, um sich deu
geistigen Rückhalt zu verschaffen, den er wegen seines zwiespältigen
Charakters nicht entbehren kann. Seine Ansprüche sucht er zu stützen
und zu rechtfertigen. Wie die Regenten sucht er der Dynastie den

Thron zu sichern. Diese Ideologie uud diese Sicherheit sollen ihm
die Kultur liefern, der er feinen Stempel aufdrückt. Die Staatskultur
wird damit zum Instrument der Selbstidealisierung des Staates.

Die Staatskultur trägt darum ein merkwürdiges Gepräge. Wie
ihr Schutzpatron, der Staat, leidet sie am Hauptstuch des Staates,
an der Halbheit, an der Aeußerlichkeit. Sie ist etwas Unwahres,
Unechtes. Es sehlt ihr das Unmittelbare,' sie weiß nichts von dem,
was von Herz zu Herzen geht. Die Vermittlungen besorgen nicht
Charakter und impulsive Taten, fondern Bureau und Hierarchie. Der
Lebensprozeß ist gehemmt, es kommt nicht zu großen, überwältigenden
Gefühlen, die stch in heroischen Taten auslösen.

Aber dieses Halbe und Unechte hat die Macht für sich. Die
minderen Werte bekommen Zwangskurs. Der Götze macht sich zum
Gott. Dazu braucht er natürlich Anbeter, und ebenso natürlich ist
es, daß diese Anbeter nichts Eiligeres zu tun haben, als gegen alle,
die ihn nicht als Gott anerkennen, die Kriege des Gottes zu führen.

Darum ist die Staatskultur ganz auf den Krieg gestellt. Sie
ist ihrem tiefsten Wesen nach Krieg. Um die Notwendigkeit des Ge-



— 55« —

waltsprinzips, mit dem der Staat steht und füllt, zu rechtfertigen,
muß sie das Gewaltsprinzip anwenden. Man legitimiert es, indem
man es auwendet und damit die Unmöglichkeit beweist, ohne es
auszukommen. Der Krieg ist die Rechtfertigung des Staatsprinzips. Die
Staatskultur als Kriegskultur stellt die Legitimationskarte aus. Der
Krieg ist der Kampf relativer Werte um unbedingte Geltung.

Noch bedeutsamer sind die inneren Kriege. Der Staat ist im
Grund uoch imperialistischer in der inneren als in der äußeren Politik.
Darum gibt es nichts Komischeres, als wenn man, ..friedliebende
Demokratien", als solche vom Imperialismus ausnimmt. Sie können
imperialistischer sein als kriegführende Staaten. Ich sehe nicht, daß der
Wille zu herrschen, zu vergewaltigen, zu annektieren in der Schweiz so

viel schwächer ist. als in anderen Ländern. Nur kehrt er sich nach innen.
Der Staat sucht den Willen, das Gemüt, die ganze Stimmung

seiner gegenwärtigen Bürger und derer, die es einst sein werden, zu
beeinflussen. Er treibt geistige Annektion. Seine Bildung ist Annek-
tionspolitik. Er wird stets danach streben, im Intellekt seiner Bürger
zu schalten und zu walten, wie in einem okkupierten Gebiete. Er
korrigiert, was gefährlich ist. unterdrückt, was verdächtig ist, er fördert,
was ihm für jetzt nnd für die Zukunft eine stark fundierte
Machtstellung sichert. Seine Heiligsprechungen sind darum nicht 'weniger
bezeichnend, als seine Verketzerungen. Er fördert die Gesinnung, die

er braucht, durch die lauteste Anerkennung. Er braucht devote,
offizielle Existenzen. Er braucht das Korrekte, Normale, mit dem
Gegengift gegen das Echte, Unmittelbare — also mit Zynismus und
„realem Sinn.'") Er braucht den kalten, nüchternen, statistischen
Sinn, und darum fördert er ihn. Er ist im Grund soziale Arithmetik
und macht die Seele zur Zahl. Was an der Seele Impuls
geblieben ist, verwendet er zur Gegenwehr gegen das, was die Seele
von der Knechtschaft der Zahl befreien könnte.

So erdrückt die Staatskultur Charakter, Initiative und
Persönlichkeit. Dafür bietet sie aber Ersatz. Sie raubt wahre
Individualität, aber gibt dem Individuum die Möglichkeit, stch aufzubauschen.
Sie ist der Boden, auf dem das Mittelmäßige sich entfalten und breit
machen kann. Sie ist fetter Nährboden für das Strebertum. So
sehr, daß sie ihren eigenen Strebertypus schafft und züchtet, den Typus,
der in einer wunderbaren Harmonie, mit höchster Korrektheit, Ser-
vilität und Arroganz zu verbinden weiß. Die Brutalität nach unten
ist die notwendige Kehrseite der devoten Gesinnung nach oben, muß
man sich doch sür die eigene Feigheit an etwas rächen, wenn man
nicht daran zu Grunde gehen will.

Man vergleiche das klassische Geständnis von Treitschke: „Das bekannte
Jesnitenwort ist ja in seiner Schroffheit roh und radikal, aber daß es eine gewisse
Wahrheit enthalt, kann niemand bestreiten. Es gibt leider unzählige Fälle im
Staatsleben, wie im Leben des Einzelnen, wo die Anwendung von ganz reinen
Mitteln unmöglich ist."



— 559 —

Am klarsten zeigt es nns die Staatslüldung. Das Patrvnat
des Staates wird immer die Gefahr in sich schließen, daß die Bildung
zu einer Legitimationsanstalt sür das Bestehende und zu einem Unter-
suchungsiustitut für neue, nicht offizielle Gedaukenprüparate werde. Der
Staat stützt sich auf das Recht des Seins. Er läßt darum möglichst
das Recht des Seins vertreten. Er hat kein Juteresse daran, daß
das Recht des Werdens stark betont iverde, etwa über das Maß
hinaus, das ihm das Zeugnis, liberaler Gesinnung zusichert.

Die Stantsbilduug reduziert darum die Kritik auf eiu Mindestmaß.
Sie weiß nichts vvn Rütselfreudigkeit. Sie wagt nichts, sie riskiert
nichts/) sie analysiert und addiert. Sie ist darum auch ivefeutlich
historisch. Freilich in einem besonderen Sinn. Sie treibt Geschichte,

um nicht neue Aufgaben in Augriff zn uehmen. Die Geschichte ist
ihr die Flucht vvr der Gegenmnrt als Aufgabe und zugleich die
Rechtfertigung der Gegenivart als Tatsache. Die Geschichte wird ihr zu
einer hübschen Anzahl einzelner Posten, die, richtig addiert, die
Herrlichkeit des Bestehenden ergeben. Man verstehe wohl ergeben, das
heißt ergeben müssen. Denn die Summe, das Ergebnis steht
von vorneherein fest. Man kann sich denken, was nns den Posten
ivird, wenn sie sich sträuben, die richtige Summe zn ergeben.

Die Historie ist darum hier nicht die Gefchichte der Forderungen,
Ideale uud Ziele, die, stets bekämpft, reduziert, verzerrt, immer wieder
auftreten, stets ivieder ihre Ansprüche an die Menschheit richten, und
damit weit, weit in die Zukunft hinansweisen, über das Bestehende
uud seine jämmerliche Unvollkommenheit hinweg. Sie ist nicht die
Geschichte dessen, ivas hätte sein können nnd sein sollen. Sie ist die
Geschichte dessen, was gewesen ist, dessen, was sich erhalten hat imd
durch sein tatsächliches Dasein das Recht ans Dasein zn haben scheint.
Es fehlt die Spannung zwischen Sein und Svll, weil überhaupt das
große Soll fehlt.

Staatsbildung sucht das Seiu gegen das Soll zu schützen. Da
kennt ihre Fürsorge keine Grenzen. Noch mehr als die Gegenivart
liegt ihr dnrnm die Zukunft am Herzen. Sie ivill die Dynastie sichern.
Darum wendet sie ihre Aufmerksamkeit auf das Werden, dvrt, wv es

am unmittelbarste!! und impulsivsten auftaucht und die größte Gefahr
für das Sein bildet — auf die Jugend. Staatliche Pädagogik ist nichts
anderes als das Bestreben, das werdende Leben im Dienste des
Bestehendeir zu verwerten, und es zu deformieren, da, wv es sich dn-

') „Der Staat, wann er <was nicht selten dcr Fall ist) dein Einflüsse der im
Kantönli großgewachsenen Junkerdummheit odcr des boshaftesten GoriUatums
plumper Gemaltlust und Schadenfreude ausgesetzt ist, läßt den Kepler hungern, da
dieser nur die Geister zu vergnügen weiß, treibt den Euler über die Grenzen
deutscher Zunge hinaus, kreuzigt Jesum und verfolgt Jesu Jünger: aber troizdcm
oder gerade darum liegt der Staat in wesculoscm Scheine tief unter den Füßen
der Genien, und wann dcr Qualm scincr Maschinen zu jenen einporgctragen wird,
entfalten sic die FNtigc, und fliegen höher, selbst der Erinnerung an ihn aus dem
Wege." Lagarde.



— 560 —

gegen sträuben sollte. Wenn das Sein die Hauptsache ist, so muß
die Zukunft zu einem bloßen Anhängsel der Gegenwart gemacht
werden, und es muß beizeiten angefangen werden, damit das Werden
ja nicht den Krallen des Seins entschlüpfe.')

Wer die Jugend hat, hat die Zukunft.
Niemand handhabt diesen Grundsatz konsequenter als der Staat.

Und in seinem Verhältnis zur Zukunft, in seiner Annektion der
Zukunft zeigt er uns so recht, was er ist. Der staatsbürgerliche Unterricht

ist das Allerheiligste der Staatskultur.

». Staat una So«satt5MU5.

D«s Problem „Staat und Kultur" kommt am schärfsten in dem

Verhältnis des Staates zum Sozialismus zum Ausdruck.
Auf irgend eine Art müssen Staat und Sozialismus zu einander

stehen. Nur eins ist unmöglich: daß sie nicht zueinander stehen.
Sie wollen zu sehr dasselbe, das Ziel ist — formell natürlich — zu
sehr ähnlich, als daß sie an einander Vorbeigehen könnten. Sie können
vielleicht erbitterte Feinde sein. Sie können sich vertragen oder nicht
vertragen; die ganze Skala der Beziehungen ist möglich, von den

feindlichen Brüdern durch Konkurrenz und Gegnerschaft hindurch, bis
zu den Beziehungen zwischen Kompagnon und Filialinhaber, Prokurist
und Prinzipal. Aber eins können sie nicht; sich ignorieren.

Das einfachste Verhältnis ist das des offenen Gegensatzes. Es
ist eigentlich das, welches Sozialismus und Staat am besten ansteht.
Dann sind sie ehrlich, sie vergeben sich nichts dabei.

Viel gefährlicher sind andere Formen des Verhältnisses.
Wobei sofort gesagt werden muß, daß es ganz aus der Linie

der Taktik liegt, die der Staat einhält und einhalten muß, weun er
den Sozialismus zu beeinflussen, und in seinen Dienst zu zwingen
sucht. Kirche nnd Staat sehen immer genau nach, was man aus den

Ketzern machen könnte, bevor man sie hinrichtet.
Dem Staat ist im Grunde kein Vorwurf daraus zu machen,

daß er nach seiner allgemeinen Defvrmationstendenz auch den
Sozialismus zu deformieren sucht. Eine andere Frage freilich ist, ob sich

der Sozialismus, wie der Staat, selber treu bleibt, wenn er den Be-
einflußungsversuchen des Staates nachgibt.

Der Teufel nimmt immer die Verkleidung dessen an, den er am
gründlichsten verderben will. Darum haben wir auch einen
Staatssozialismus. Der Staatssozialismus ist die Neutralisierung des
Sozialismus durch ^den Staat, wie die Kirche die Unschädlichmachung des

Christentums rst. Wie das Christentum, so hat der Staat auch den

Sozialismus umgestempelt, damit er ihm nicht mehr gefährlich sei,
oder sogar nützliche Handlangerdienste leiste. Er hat ihm seine ganze

') Ich gedenke mich nächstens in den Neuen Wegen über diesen Punkt
ausführlicher zu äußern.



— 561 —

Gesinnung und Tendenz eingeimpft. Es gibt einen Sozialismus, der
das Heil vou der Autorität erwartet und eine abstrakte Staatsmaschine
mit der Verwirklichung der Freiheit betraut. Die soziale Wohlfahrt
wird nach Kasernenrezepten fabriziert.

Der Staatssozialismus ist mehr komisch und enthebt der Pflicht,
lange von ihm zu redeu. Seine Anhänger verfassen Apologien des

„Verteidigungskrieges", suchen sozialen Sinn in unsere Bureaukratien zu
bringen, schreiben Abhandlungen über den staatsbürgerlichen Unterricht

und dozieren soziale Pädagogik. Stören wir sie nicht bei diesen

nützlichen Beschäftigungen.
Der Staatssozialismus wäre noch kein genügender Grund, an

die Existenz des sozialen Teufels zu glauben, denn die Verkleidung ist

gar zu plump und darum relativ ungefährlich. Es ist auch nicht bei

ihr geblieben.
Der Staat hat sich nicht damit begnügt, einen bestimmten

Ausschnitt des Sozialismus zu beeinflussen, er hat darnach getrachtet, den

Sozialismus überhaupt mit seinem Geist zu infizieren, und dank der
kräftigen Hilfe der verwandten Tendenzen im Sozialismus selber ist
es ihm in weitem Maß gelungen.

Der moderne Staat und seine typische Deformation des Lebens
steckt in der modernen Sozialdemokratie, Ivo dieselbe zur starren,
autoritären Partei wird, wie das Irrrpsriurri rornarrurri in der katholischen
Kirche, wie das gneisn r«AÌms in der französischen Revolution. Der
kräftigste Versuch, dem sozialen Problem durch entschlossene Taten eine
neue Lösung zu geben, hat sich in Form und Inhalt von der
bisherigen Lösung stark beeinflussen lassen.

Damit wollen wir nicht sagen, daß es in unserer Bewegung
nicht auch ganz andere Tendenzen gibt. Jede Kirche hat ihre Ketzer,
auch die sozialdemokratische. Sie sind hier sogar zahlreich und keineswegs

geneigt, stch dem Dogma zu fügen. Zum erfreulichsten an der
gegenwärtigen Lage gehört das Erwachen und Erstarken einer
Gesinnung, die ganz anders vrientiert ist als die Strömungen, die mir
hier im Auge haben. Es sind deutliche Symptome vorhanden, daß
es im Sozialismus eine starke Abwendung von der Deformation gibt,
die wir hier zu kennzeichnen suchen, eine Sehnsucht nach einer neuen
Begründung, nach neuen Positionen, die eine ganz andere Stellung
ermöglichen.

Aber in weiten Kreisen der Sozialdemokratie finden wir eine

Stellungnahme zum Leben, die aufs engste mit der staatlichen
Stellungnahme verwandt ist. Es handelt sich in beiden Fällen um
ein Sein, das reich an Kompromissen, an Gefälligkeiten, ist, ein Sein,
in dem schwere Konflikte nnd Widersprüche enthalten sind, die nur
durch eine entschiedene, offene Haltung zu lösen wären, die aber
durch Ausstoßung der widerstrebenden Elemente und durch
Selbstidealisierung und Selbstvergötterung verdeckt werden.



— 562

Jn diesen Kreisen stellt man sich nicht weniger resolut auf den
Boden des Bestehenden als im der staatlichen Hierarchie und versteht
sich nicht weniger als dort auf die sozialen Taschenfpielerkünste, die
aus dem Sein das Werden herauspraktizieren. Es gibt Sozialdemokraten,

die nicht weniger entschiedene Vertreter des Rechtes des
Seins sind als unsere bürgerlichen Berufspolitiker und nicht weniger
Angst vor den Ansprüchen des Werdens haben als sie. Nur haben
sie viel schlauere Mittel ersonnen, den Widerspruch zu verdecken.
Die Ablehnung der Revolution geschieht nnter dem Schutzpatron«!
der Revolution selber. Der historische Fatalismus, der ökonomische
Materialismus sind tadellose Methoden, das Werden aus dem Sein
herauszupressen, ohne daß man sich dem Sein kraftvoll entgegenzustellen

braucht. Was man im orthodoxen Katechismus der
Sozialdemokratie als die originellste Theorie, als das Heiligtum der
proletarischen Geschichtsphilosophie ansieht, ist dem Inhalt nach die bürgerlichste

und staatsfrömmste Anschauung, die man sich denken kann.
So fehlt es an der wahren revolutionären Stimmung, die ganz

vom Recht des Werdens ausgeht, ganz auf den Glauben und seine

schaffende Kraft gestützt, ein neues Sein schafft, ein Ideal vertritt, an
dem man zum Schurken wird, wenn man sich nicht ganz in seinen
Dienst stellt.

Weitere Konsequenzen sind natürlich die Veräußerlichung und
Mechanisierung des Lebens, das Pochen auf die Form, auf die Zahl,
die Macht, das Uebersetzen aller Werte in Zahlen, die Hochschätzung
des Quantitativen, die Mißachtung des Qualitativen. Seele und
Persönlichkeit sind sür gewisse Sozialdemokraten nicht weniger Gegenstand

des Hasses und der Anfeindung als für den zynischen Vertreter
der staatlichen Machttheorie.

Ganz üppig wächst sich auf dem Boden des staatlich orientierten
Sozialismus das Delegatiousprinzip aus. Die staatliche Lösung des

fozialen Problems ist auch die Lösung des Sozialismus, der seine

Methöden beim Staat borgt. Man kann sich aber ohne Mühe denken,
was ein Sozialismus wert ift, der auf ewig die soziale Gruppe in
zwei Teile spaltet, in Leute, die etwas tun, die regieren, herrschen,
entscheiden, und in Leute, die sich regieren, beherrschen, leiten lassen,
die die Verantwortung von sich abwälzen, die durch ein ganzes System
von Hierarchie der Spontaneität und Initiative beraubt werden oder
richtiger sich derselben entledigen. Es kann da weder zu einem großen
kollektiven Leben, noch zu einem kraftvollen persönlichen Leben kommen.

Es ist klar, daß der Sozialismus unter dem Einfluß des Staatstypus,

genau wie der Staat selber, darnach trachtet, seine Deformationen

gegen revolutionäre Anwandlungen zn wahren. Auch er kennt
ein Sein, das er ängstlich gegen alle Versuche des Werdens, ein neues
Recht zu schaffen, hütet und pflegt. Er wacht nicht weniger eifrig
über den ärmlichen Ausschnitt aus dem Leben, den er für den Sozialismus
überhaupt hält, als die Kirche über ihre Verzerrung der Religion, und



— 563 —

der Staat über seine plumpe Lösung des Gemeinschaftsproblems. Der
Sozialismus unter dcm Einfluß des Staates ist nicht weniger kontra^
revolutionär, als dcr Staat selber. Er betrachtet deu echten
revolutionären Sozialismus nicht weniger als Gegner, als der Junkerstaat
den Sozialismus überhaupt.

Wie svllte er auch uicht? Wo ist der ärgere Gegner, als dort,
wo das Streben zum Ganzen geht, während man selber aus halbem
Weg stehen bleibt, nnd wv dcr kühne Sprung des Glaubens gewagt
ivird, während man sich selber ängstlich an dns Sein klammert.

Es gibt nichts, das begreiflicher wäre, als der Haß, mit dem

man im verpvlitisierten, materialistischen Sozialismus alles verfolgt,
was ein ideales Element und damit erst die wahre Rcvvlutivn in den

Sozialismus hincinbringcn will. Nichts ist einfacher zn verstehen für
den, der die Psychologie des Staates und seiner Anbeter enträtselt
hat, und ste anf die Gebiete anzuwenden weiß, die sich durch stark
aufgetragene rote Farbe vor dem Vorwurf der staatsfrvmmcn
Gesinnung zn schützen suchen, die sie dvch tatsächlich hegen.

Kein Staat wacht eifriger über die Bildung, die ihm entspricht,
als die vrthvdvre ciutvritüre Sozialdemokratie über ihren Katechismus
und die Art, wie er dem Volk eingetrichtert wird. Kein Tropfen darf
zn Boden fallen, nnd kein unreiner Tropfen darf dcr reincn Mixtur
beigesellt werden. Da, wo die Sozialdemokratie ein höchst nnvvllkvmmeues
Seiu wird, welches licbcr sich selber, scinc Methvdcn und scin Ziel zu
idealisieren sucht, als dnrch ernste Arbeit nn sich selber, dnrch Umkehr,
aus seiner Halbheit herauszutreten, ist cs uur lvgisch, daß sie den

Staat an Jntvlcranz gegen anders denkende noch übertrifft. Der
Staatsgötze ändert nichts an seiner Taktik gegen die Ketzer, wenn er
rot angestrichen wird. Die Erfahrung lehrt, daß er sie eher überbietet.

Es ist klar, daß ein Sozialismus, der sv viel Staat iu sich trägt,
ebensv wenig wie die klassische Staatskultur fähig ist, dem Leben große
Impulse zu geben, ihm dcn Geist einzuflößen, der zn dem ganz großen
Ziel führt. Auch ihm haftet der Fluch des Halben, Unechten, Künstlichen

an. Es muß immer etwas gemacht iverden, damit nichts Echtes
geschehen müsse. Man macht das Halbe chronisch, damit man ja nie
etwas Ganzes, einen rechten neuen Einsatz zu wageu brauche. Wir
habcn hicr die typische Parallele zur Taktik des Staates, der vou
einem Krieg zum andern, vvn einer Vergewaltigung zur anderen
getrieben ivird, weil er sich nicht von der jämmerlichen Halbheit
lösreißen mag, auf der seiu gauzes Wesen beruht.

Wir brauchen nns darum auch nicht zu verwundern, daß unser
bisheriger Sozialismus iu seinem Kampf gegen den Staat versagt hat. Man
überwindet nicht, was man selber in sich trägt. Zum Teil noch staatlicher

als der Staat, war der Sozialismus ein Staat im Staat, mit
dem fast komischen Anspruch, gegen den Staat aufzutreten. Es war
nur folgcrichtig, daß er mitging, als der Staut rief. Jn solchen Füllen



— 564 —

entscheiden nicht das Kleid und die Etikette, sondern die Gesinnung,
die Seele.

Noch weniger wundern kann es uns, daß der jetzige Sozialismus
sich als Ganzes unfähig erweist, etwas anderes gegen den Staat zu tun,
als radikale Resolutionen zu fassen, radikale Protestversammlungen zu
halten und radikale Manifestationen zu veranstalteu, die dem Staat
heitere Stunden bereiten mürden, wenn er gegenwärtig Zeit dazu
hätte. Solange der Sozialismus die Staatsseele in sich hegen wird,
wird er unfähig fein, den Staat und seine tötliche Deformation der
Menschheit zu überwinden. Das Maß, nach dem man etwas Krummes
gerade machen will, muß selber gerade sein.

IN. Aie Häven wir uns ZUM 5taat ?li Stellen?

Aus dem Wesen des Staates ergab sich, was wir von ihm zu
erwarten haben. Ans dem, was wir von ihm zu erwarten haben,
ergibt sich nun, wie wir uns zu ihm zu stellen haben.

Damit kommen wir zum schwersten Teil unserer heutigen
Aufgabe. Darum ist hier ein methodisches Vorgehen besonders nötig.

Als Ausgangspunkt mögen uns einige Ergebnisse unserer
bisherigen Ausführungen dienen, die man nicht bestreiten kann, man mag
im übrigen daraus die Konsequenzen ziehen, die man will.

1. Die Unumgänglichkeit einer grundsätzlichen Stellungnahme.
2. Die eigentümlichen Schwierigkeiten dieser Stellungnahme.
3. Diese Eigentümlichkeiten bedingen wieder, daß die Stellungnahme

etwas Persönliches sein muß und sich nur im engsten Zusammenhang
mit einer Weltanschauung einnehmen läßt, die nicht nur die politischen
Probleme berücksichtigt. Die Stellung zum Staat hängt von der

Stellung ab, die man zur Welt überhaupt einnimmt.
Der erste Punkt bedarf keiner langen Erörterungen. Wir haben

ihn bereits am Anfang berührt. Er wird jetzt wohl klarer hervortreten.

Wenn mir eine selbständige, bewußte Stellung in der heutigen
Welt und ihren Wirren einnehmen Möllen, so müssen wir unsere
Stellung zum Staat klar umgrenzen. Denn der Staat ist die Macht,
die dieser Welt ihr äußeres Gepräge gibt und sie auch innerlich zu
bestimmen sucht.

Die Stellung mag sein, was sie will, die Antwort, die man auf
die Ansprüche des Staates erteilt, mag schrankenlose Anerkennung
feiner Ansprüche sein, freudige Bejahung seines Wesens und seiner
konsequenten Entfaltung, oder Bekämpfung dieses Wesens — »man
kann nicht an dieser Frage vorbeigehen, oder nur eine unklare,
ausweichende Antwort geben. Die Frage muß beantwortet werden.
Mit dem Verzicht auf Antwort Verzichtes man auf den Anspruch,
ein bewußtes geistiges Selbst zu sein. Der fanatischste Staatsanbeter
ist hier dem Schwankenden, Ausweichenden an Charakter und Haltung



— l)6ô —

weit überlegen. Er hat in einer Frage, die eine klare, unmißverständliche

Stellung erfordert, den Mut und die Konsequenz für fich.
Daß diese Entscheidung und die daraus zu ziehenden

Konsequenzen leicht wären, möchten wir keineswegs behaupten. Auch den

ziveiten Punkt müssen wir unterstreichen. Der Staat und die

Stellung, die wir zu ihm einnehmen, ist wohl das schwerste Problem,
das wir heute zu lösen haben.

Schon rein theoretisch, iveil er nicht nur die tatsächlich bestehende,
sondern in vielen Punkten die einzige Lösung ist, die wirklich versucht
worden ist. Er hat die Macht für sich, cr beherrscht die Lage und
tut es nicht nur durch die Gewalt, sondern weil er die einzige Form
ist, derer sich viele Aufgaben des sozialen Lebens bedienen können.
Die Probleme des nationalen Lebens, der sozialen Gemeinschaft, der
kulturellen Forderungen sind aufs engste mit ihm verwoben.

Man kann nicht aus ihm heraus, auch wenn man sich in Gegensatz

zu ihm stellen sohlte. Er hat Formen geschaffen, in denen man
leben und wirken muß, auch wenn man gegen ihn revolutioniert.

Aus Kirche und Partei kann man austreten, aus dem Staat
kommt man nicht heraus, auch wenn man sich in den strammsten
Gegensatz zu ihm stellt. Damit ist auch gesagt, daß wir uns nicht
ohne weiteres von diesen Formen trennen und jegliche Verantwortung
für sie ablehnen können.

Dies macht schon einen bescheidenen Gegensatz zum Staat zu
keinem leichten Problem. Und es fragt sich sehr, ob es bei einem
partiellen Gegensatz bleiben kann.

Wir möchten an diesem Punkt die eigentümliche Schwierigkeit
des Verhältnisses zum Staat betonen. Denn es kommt sehr darauf
an, auf das Ungenügende aller Positionen hinzuweisen, die sich mit
einer oberflächlichen, scheinbar sehr radikalen Stellung begnügen und
den sehr äußerlich gefaßten Gegensatz mit Phrasen verdecken.

Hier erscheint das Verhältnis zunächst bedeutend erschwert.
Doch kommt uns der dritte Punkt zu Hilfe. Die Stellungnahme
zum Staat ist etwas ganz Persönliches und ist nur möglich, wenn
man auf eine ganz bestimmte Art zur Welt überhaupt steht.

Damit verengert sich der Weg, er wird schwieriger. Aber
indem er enger wird, gibt er auch unmißverständlich die Richtung an,
die zum Ziel führt.

Die Stellung zum Staat ift nicht eine Tatsache, die man konstatieren,

ein Faktum, das man hinnehmen kann, sie ist ein Standort,
den man ersteigen muß. Von den Staatsapologeten verlangen wir,
daß sie. ihre Verteidigung auf eine allgemeine Grundlage stellen. Sie
müssen das Recht des Relativen erhärten, ste müffen das absolute
Ideal, den Glauben an den Geist widerlegen, bevor sie das Recht des
Staates auf systematische, zwingende Art darlegen.

Und dies ist noch vielmehr bei der Bekämpfung des Staates der
Fall. Sie ist keineswegs eine Pflicht, die man etwa schweren, ge-



— 5«t> —

teilten Herzens erfüllen muß, sie ist ein Recht, das man zu erwerben
hat. Freilich wird dieses Recht auch zur Pflicht, die unbedingte
Erfüllung verlangen kann.

Ein Gegensatz zum Staat ist nämlich nur dort etivas anderes
als Phrase und Komödie, wo mau auf einem Boden steht, der eiueu

völligen Gegensatz zum Boden bildet, ans dem der Staat seine
Ansprüche geltend macht und das Recht ausarbeiten kann, das ihm sein
Dasein sichert.

Es ist ganz aussichtslos, deu Staat zu bekämpfen, svlange man
die Gesinnung in sich trügt, der die Gründung lind das Weiterbestehen
des Staates etmas Willkvmmenes oder Erträgliches sind. So
aussichtslos wie die Bekämpfung der Kirche dnrch einen hierarchisch
gesinnten Ketzer.

Wer im ethischen lind svzialen Relativismus befangeu bleibt,
wer an das schrankenlose Recht des Seins glau.br und aus dem Be-
steheudeil das Neue herauspressen will, kann niemals einen strammen
Gegensatz zum Staat einnehmen. Denn er steht ja auf dem Bvdeu,
auf dem der Staat gedeiht, cr trägt die Gesinnnng, die den Staat
fördert, in sich. Dic Opposition ist hier eine Komödie und wird früher
vder später iii eine dem Staat sehr millkommene Unterstützung
entarten.

Es gibt darum nichts Lächerlicheres als die oppositionelle Haltung
derjenigcn Richtungen der Sozialdemokratie, die auf der Grundlage
des historischen Materialismus, des geschichtlichen Fatalismus den

Staat bekämpfen und mit gut staatlichen Methoden, mit einer auf
Zahl, äußere Macht, Dclegatiou gestützten Politik dcn Staat zu ent-
iverten suchen. Man kann ebenso gnt einen Brand löschen, indem
man Petrvleum darcinf gießt.

Es liegt ticf im Wcsen des Staates und der ihm eigentümlichen
Defvrmcition des Lebens begründet, daß nnr da eine Opposition möglich

ist und Aussicht aus Erfolg hat, mv man cinc Stellung zum
Leben einnimmt, die den prinzipiellcn Gegensatz znm Staat nicht preisgeben

kann, vhne sich selber aufzugeben.
Der Staat ist das Halbe, welches das Ganze umfassen will, das

Sein, welches das Werdeu unterdrückt, er ist das Relative, das
absolute Ansprüche erhebt. Er ist die organisierte Macht, die nur auf
die Macht vertraut und das Ideal nnr dazu braucht, die Macht zu
idealisieren.

Deshalb ist die Opposition auch nur dort berechtigt, wv man sich

auf den Standpunkt des Absvluten stellt lind der ganzen Mathematik,
die aus dem Halben das Ganze hcranszaubert, den Rücken kehrt. Der
Gegensatz ist nur möglich, mv mall ganz in der Spannnng zwischen
Seiu uud Soll lebt und sich davvn trageil läßt. Das Svll muß
mehr gelten, als das Sein, cs muß überhaupt allein gelten, und alles
Sein darf ihm gegenüber gar nichts bedeuten. Nur dort, mo der
Glaube herrscht, kann die Staatsvmnipvtenz gcbrvchen iverdcn, weil



— 567 —

der Glaube der Kampf des wirklich Absoluten gegen die Nachahmungen
des Absoluten ist.

Darum erreicht der Gegensatz seinen Höhepunkt dort, wo
der Glaube nicht Begriff und Theorie bleibt, sondern das lebendige
Erfassen einer höchsten Realität ist, die dem Leben erst Sinn und
Zweck verleiht. Der Staat ist der Götze, der stch zum Gott macht.
Indem er diese wahnsinnige Steigerung seines Wesens vollzieht,
provoziert er selber den Widerspruch der geistigen Macht, der es allein
zukommt, gegen die Götzen aufzutreten. Und es ist recht gut, daß
der Staat selber Gott heransfordert. Denn menschliche relative Ideale
geben dem Kampf nicht die nötige Spannung und erfassen seine ganze
Tragik nicht.

Jn der Geschichte spitzt sich der Kampf zum Gegensatz zwischen
dem Staat und dem Gottesreich zn.

Das Gottesreich ist das absolute Ziel, das sich durch absolute
Methoden zu verwirklichen sucht. Es ist darum der einzige Boden,
auf dem der Gedanke eines Kampfes gegen den staatlichen Relativismus

und feinen Imperialismus mit Aussicht auf Erfolg
aufkommen kann.

Der Staat ist die Relativität, die alles Absolute durch seine

Gewaltsherrschaft zu verruchten sncht. Das Gottesreich ist das
Absolute, das in die Relativität eingreift, um sie zu sprengen, zu
überwinden, sie völlig unter die Herrschaft des unbedingten göttlichen
Zweckes zu bringen.

Wir haben hier den genauesten Gegensatz zu den Tendenzen des

Staates, wie sie sich aus seinem eigensten Wesen ergeben.
Während der Staat, vom Relativen ausgehend, in steter

Progression zur Vergötterung des Relativen gelangt, geht das Gottesreich
von der Absolutheit der göttlichen Existenz und Forderung aus. Seine
Progression ist eine stete Entwertung des Relativen. Die ganze Welt
soll Gottes werden.

Somit zwei Entwicklungsreihen, zwei Progressionen, zwei
Eroberungen, die auf die Ueberwindung und Beherrschung der ganzen
Welt ausgehen. Imperialistisch stnd beide, Gottesreich wie Staat,
beide können ihren Imperialismus nicht aufgeben, ohne sich selber
preiszugeben. Beide reißen in ihrem Drang mit, was sich ihnen
ergibt. Hier gilt darum das Entweder—Oder, die Wahl, die
Entscheidung.

Es ist naiv zu meinen, der Staat werde Halt machen, bevor er
die letzten Konsequenzen seines Imperialismus gezogen habe. Freilich
muß man stch auch klar machen, daß die Progression des Gottesreichs
ebenso unerbittlich ist, als die des Staates. Wer sich ihr verschreibt,
muß weiter, nur in anderer Richtung als der Staat.

Darum kann da, wo der Gedanke an das Gottesreich lebendig
ist, wo er das Leben bestimmt, eine der ungeheuersten
Gedankenrevolutionen stattfinden, die wir uns vorstellen können. Hier können wir



— 568 —

den Gedanken einer Kultur, eines menschlichen Gemeinschaftslebens fassen,
ohne die Leitung und Bevormundung des Staates.

Im Gottesreich sieht man die Ansprüche des Staates mit
anderen Augen an als auf dem Boden des Relativismus. Was dort
die höchste Autorität zu haben scheint, weil es wenigstens vor noch
Schlimmerem bewahrt, ist hier das Hindernis, das dem noch Höheren,
dem Willen Gottes, im Weg steht. Es ist deshalb nicht inkonsequent,
unaufrichtig und undankbar, wenn man bei aller Anerkennung dessen,

was vom Staat geleistet worden ist, und bei der Würdigung dessen,

was er uns jetzt bietet, und was wir nun gebrauchen, ihn nicht für
das letzte Wort, für die richtige Lösung hält. Hier gilt Kierkegaards
Wort von der Grausamkeit des Absoluten. Es ist grausam gegen das
Relative, das seinen Ansprüchen Konkurrenz macht. Freilich, wo
stünden wir, und was wäre unser Leben ohne diese Grausamkeit?
Die Grausamkeit des Absoluten ist das Einzige, was uns vor der
„Liebe" des Relativen und seinen Scheinwerten bewahrt.

Beim Gottesreich bleibt der Gegensatz gegen den Staat nicht
Theorie und abstrakte Orientierung. Denn das Reich Gottes ist nicht
Gedanke, fondern Tatsache, nicht Idee, sondern Realität. Es ift eine

neue Realität, die mit ihren besonderen Gesetzen und Lebensformen in
unsere Realität einbricht und inmitten dieser Realität, unbekümmert
um ihr Leben und ihre Ansprüche, ein Leben ganz eigener Art führt.

Inmitten der Herrschaftssphäre des Staates, inmitten des

Lebens, das wir als Wucherung des Relativen bezeichnen können,
entfaltet fich ein Leben, das im Unbedingten wurzelt, daraus seine

Krast schöpft und von ihm so klar uud fest orientiert wird, daß es

vor Entgleisung sicher ist.
Die ersten Keimzellen dieses Lebens, dieser der Staatsströmung

entgegengesetzten Strömung, nehmen sich sehr bescheiden aus. Aber
die Prinzipien und die Methoden des Gottesreiches sind anders als
die des Staates; es kommt da nicht auf das Quantitative, sondern
auf die Intensität an. Darum ist eine solche Keimzelle überall da,
wo ein Einzelner, ein fehr bescheidener Einzelner, sich ganz von Gott
leiten läßt, wo sein armes, relatives, vergängliches Dasein die Form
wird, deren Gott sich bedient, um einen Strahl seiner absoluten Größe
in die Welt hineinleuchten zu lassen. Wo der Wille ganz in den Dienst
Gottes tritt, wo das Gewissen ganz an Gott orientiert ist, ist die

Halbheit des Staatslebens schon überwunden. Hier ist es nicht mehr
das Relative, das sich zur Gottheit aufbauscht, es ist das Relative, das
sich willig von Gott überwinden läßt und nun dem Siegeszug des

Absoluten zum Werkzeug dient. Darum ist auch der Weg für jeden
Einzelnen etwas Bestimmtes, Persönliches. Die Freiheit und Mannigfaltigkeit

der Kinder Gottes tritt dem Schematismus des Staatsgötzen
und seiner Anbeter entgegen.

Trotz der Mannigfaltigkeit und der persönlichen Stellungnahme
jedes Einzelnen kann es hier nicht zur Zersplitterung kommen. Die



— 569 —

unbedingte Hingabe an Gott ist die größte Organisationskraft, die
wir kennen. Es gibt nichts Sozialeres als die Berührung des
Relativen mit der Forderung Gottes.

Wir haben hier den klassischen Gegensatz zur äußerlichen
Organisation des Staates, bei der es wesentlich auf äußeres Zusammenfügen

ankommt. Der Staat addiert, das Gottesreich steigert. Das
Leben, das Gott im Einzelnen entfacht, mird durch den Kontakt mit
anderen Einzelnen, in denen Gott ebenfalls lebendig ist, zur helleren
Flamme.

Damit ist auch (freilich sehr allgemein und prinzipiell, wie es im
Rahmen dieses Vortrages möglich ist)/) die grundsätzliche Stellung zum
Staat angedeutet. Ein Gegensatz, der die Staatswerte und die
Staatsomnipotenz anders als durch Phrasen oder durch äußerliche
Revolution zu überwinden trachtet, ift nur möglich, wenn er seinen
Ausgangspunkt bei der neuen Realität nimmt, die mit Christus und
seinem Reich einsetzt und sich weiterentfaltet. Ohne den Anschluß an
diese Realität ist die Realität der Staatskultur nicht zu überwinden.
Man kann den Teusel nicht mit Beelzebub austreiben. Es muß
zuerst der Stärkere gekommen sein und den Starken gebunden haben.
Es gibt nur einen Geist, der das Prinzip der Staatskultur durch ein
anderes Prinzip zu ersetzen vermag und dieses Prinzip gegen direkte
und indirekte Angriffe, gegen offene Feindschaft und Assimilütions-
versuche, gegen faulen Frieden und Kompromisse feien kann, das ist
der Geist Gethsemanes und Golgathas. Denn er ist der Geist des

Kampfes und des Sieges, der aber den Kampf nie zu etwas Aeußer-
lichem werden läßt, weil er einen ganzen Sieg will.

Hiermit nehmen wir in der großen Tragödie, die sich heute
abspielt, erst die Stellung ein, die der Größe des Konfliktes enspricht.

Von oben gesehen, ist die Geschichte der Kampf zwischen den
Werten Gottes und den Scheinwerten der Menschen. Jn großen
Krifen, wie heute, ist der Gegensatz nur dramatischer, schärfer, er
drängt mehr zur Entscheidung.

Der heutige Weltuntergang ist der Tod einer Welt, die sich von
menschlichen Werten leiten ließ und ihnen den Vorrang vor Gottes
Werten gab. Darum ist dieser Untergang auch die dringliche
Aufforderung, mit dem göttlichen Maßstab zu messen und sich nicht durch
die scheinbare Grausamkeit des Absoluten abschrecken zu lassen.

Unsere sozialen, politischen und religiösen Organismen, Staat,
Kirche und offizieller Sozialismus sind besondere Fälle eines
allgemeinen Falls, Abarten eines gemeinsamen Fehlers, der nnsere Kultur
in den Tod gerissen hat, oder unfähig war, sie vor dem Sturze zu
bewahren. Sie sind das Halbe, welches das Ganze vernichtet, das
Sein, das das Werden hemmt. Und da es im Leben kein Stehen-

Ich hoffe nächstens in den Neuen Wegen mehr im Einzelnen auf die
praktische Seite dieser grundsätzlichen Stellung zurückzukommen.



— 570 -
bleiben geben kann, sind sie zugleich das Zurück, das einmal die
Menschheit in die Tiefe stürzen mußte, aus der sie zur Höhe empor
sollte.

Unter diesen Organismen nimmt der Staat eine eigentümliche,
wohl die zentrale Stelle ein. Nicht nur weil er die Macht besitzt
und sie benützt, sondern weil er auch' in der Kirche und im Sozialismus

steckt. Da ist Fleisch von seinem Fleisch, Geist von seinem Geist.
Die Ueberwindnng der kirchlichen Formen durch eine lebendige religiöse
Gemeinschaft, die Ueberwindung des verknöcherten Sozialismus durch
einen lebendigen Sozialismus, alles hängt davon ab, daß die
unumschränkte Herrschast des Lebenstypus gebrochen werde, der im Staat
seine klassische Verkörperung gefunden hat und von hier aus das ganze
Leben zu beeinflussen sucht.

Die Entstehung des Staates und die Entfaltung seiner
Machtansprüche verfolgen, heißt nichts anderes tun, als die Versuche
verfolgen, menschliche, reale Ziele an Stelle der göttlichen Ziele zu setzen.

Darum ist das bescheidene Ergebnis unseres schweren, mühsamen
Ganges eine einfache Frage. Oder noch weniger: das Heraushören
einer Frage aus dem jetzigen Sturm. In gewissen Zeiten ist es
aber eine Hauptsache, daß Fragen gehört werden. Daran liegt die
Erlösung, das Vorwärts, die Zukunft.

Werte Zuhörer, hören Sie die Frage, die noch lauter als das
Chaos, das uns umgibt, lauter als das Todesröcheln einer
untergehenden Welt tönt:

Sie lautet: iZött Slier Mît! I. Matthieu.

ver proteslantkmus uns Sie WeSensttage.
(Eine Betrachtung zum Reformationsjubiläum.)

in deutscher Pfarrer schreibt uns:
Wohl noch zu keiner Zeit wurde die landeskirchlich-konfessto-

nelle Gespaltenheit des Protestantismus so lebhaft empfunden,
wie in der Gegenwart. Denn es ist ihm dadurch versagt, gerade
gegenüber den erschütternden Ereignissen dieses Weltkrieges als
geschlossene Einheit aufzutreten und sich auf diese Weise auf den Gang
der Geschehnisse irgendwie Einfluß zu verschaffen. Wir müffen dies
umso mehr beklagen, als es in jüngster Zeit dem Oberhaupt der
katholischen Kirche mit kluger Berechnung gelang, durch eine Note
an die kriegführenden Staaten, die Aufmerksamkeit auf sich zu
lenken und durch die Beachtung, die sie fand, die innere Geschlossenheit

der katholischen Kirche, trotz allen Gegenströmungen, kund zu
tun. Denn ob auch die politische Tragweite dieses Schrittes kaum


	Der Staat und was wir von ihm erwarten dürfen. II., Was dürfen wir vom Staat erwarten? ; III., Wie haben wir uns zum Staat zu stellen?

