
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 10

Artikel: Neue Wege. VII., Die Reformation

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 522 —

„Draußenstehenden", die Spuren der kommenden Um- uud
Neugestaltung zu erspähen und auf eiue Erneuerung der Menschheit zu
hoffen. Der Glaube erschöpfte sich in dem Gerede von Strafe und
Schutz Gottes, aber wo blieben die Verheißungen, welche die alten
Propheten in Zeiten der Not durch alles Unheil hindurch schimmern
ließen, wie das Sonnenlicht hinter schwarzem Gewölk? Freilich tauchen
jetzt da und dort Stimmen auf, welche auf das Ganze gerichtet sind
und das Gute betonen, das auch diese Zeit bringen muß; aber es

sind gar wenige Menschen, in denen das lebt, Leben und Gestalt
gewinnt. Reformation feiern, heißt nach solchen Menschen ausschauen,
dürsten darnach im Glauben, daß eine neue Zeit, ein neues Menschengeschlecht

kommen wird.
Einstweilen spitzen stch die Gegensätze zu: auf der einen Seite

ruft und sinnt man täglich nach immer neuer Gewalt:^) „Krieg fei die

Losung, fei der Grundton jeder Stunde! Die männliche Jugend
müsse so erzogen werden, daß sie mit achtzehn Jahren fertige Soldaten
stnd," und nach einer Zeit der Ebbe werden neue Rüstungen in Aussicht

gestellt, denn, so heißt es, die Existenz der Völker beruht auf
Gewalt. Auf der anderen Seite erkennt man den Wahnwitz solchen
Daseins, man ist überzeugt davon, daß auf Versöhnung, ja auf
Verbrüderung der Völker allein die Zukunft des Menschengeschlechts beruht,
und erklärt darum allem, was dem im Wege steht, den Krieg. Christus
und sein Reich taucht aus der Vergangenheit auf als das große Ziel
der Menschheit auf Erden. Vernichtung oder Versöhnung!

„Kein Drittes! Gib in großem Stile dich!
Du kneisst die Lippen — bist du ,unser? Sprich!"

Gott, gib uns in unserer Reformationszeit Menschen, die klar
und deutlich, voll Mut und Glauben sich zu Dir und Deinem Reich
bekennen. L. Stückelberger.

Neue Aege.

M. vie «eksrmatlsn/)
1.

R^s ist ein merkwürdiges Zusammentreffen, das eines tiefen Sinnes
nicht entbehrt, wenn nun die vierhundertjährige Jubelfeier der
Reformation in das vierte Jahr des Weltbrandes fällt. Sollte

diefer nicht unter Anderm den ganz einfachen und klaren Sinn haben :

Aus einem deutschen Schulprogramm.
2) Dieser Aufsatz erscheint wegen der Reformationsfeier außerhalb der Reihenfolge,

die er im Zusammenhang der ganzen Serie einnimmt.



— K2Z —

die Reformation, mag sie einst anch etwas Großes bedeutet haben,
hat doch ihr letztes Ziel verfehlt? Denn es ist doch gewiß klar,
daß jener Zustand der Welt, aus dem die Katastrophe zuletzt
hervorwuchs, nicht hätte eintreten können, wenn das, was die
Reformatoren gewollt haben, sich einigermaßen verwirklicht hätte, ja,
man könnte vielleicht noch weiter gehen und sagen: wenn das, was
sie gewollt, das Richtige, ganz das Richtige, das Vollgenügende
gewesen wäre. Die Katastrophe ist zwar eine solche der ganzen
Christenheit, nicht bloß ihres protestantischen Teils, aber der
Protestantismus wollte ja eine Erneuerung der Christenheit von Grund
aus und der von ihm ausgegangene Anstoß hat die folgenden
Jahrhunderte beherrscht; wenn nun das Ende die Weltzerfleischung ist,
dann drängt sich doch wohl die Frage auf, ob denn der Anfang
gut gewesen sei. Es könnte zum mindesten so sein, daß zwar die
Reformation einst ein gutes und großes Werk gewesen wäre, dessen

Wirkungen sich nun aber erschöpft hätten, sodaß ein neues Werk
diefer Art nötig geworden wäre.

Jedenfalls müßte die Reformationsseier ganz unter dem Zeichen
des Weltkrieges stehen. Das sollte im Grunde selbstverständlich fein.
Sie müßte ganz und gar von der Frage beherrscht fein: „Welcher
Zusammenhang besteht zwischen den beiden Ereignissen? Was für
einen Sinn kann im Angesicht dieses ungeheuren Bankrottes eine
Reformationsfeier haben? Kann uns gerade in dieser Lage eine
Besinnung auf jenes Ereignis etwas nützen?" Daß dann diese ganze
Feier eine Bußfeier würde, versteht sich von selbst.

Dadurch bekäme fie aber auch einen unerwarteten Wert. Denn
was hat sonst eine bloße Wiederkehr von Zahlen zu bedeuten?
Als ob die lebendige Geschichte damit etwas zu tun hätte!
Sie wird dadurch eher verrenkt und gehemmt. Wenn solch ein geheiligtes

Datum eintritt, dann fühlt man sich natürlich veranlaßt,
Personen und Bewegungen, die nun vielleicht doch, so groß und heilsam

sie einst waren, Tote sind, aus dem Reiche der Schatten
heraufzubeschwören mitten in unsern Tag hinein. Wir stehen
vielleicht gerade an einer völlig andern Stelle; wir haben mit
ganz andern Aufgaben zu tun, haben ganz andere Fragen zu
beantworten. Es find vielleicht Aufgaben und Fragen, die mit denen
zusammenhangen, womit jene Personen und Bewegungen verbunden,
sind, aber sie sind uns doch auf ganz andere Weise, auf unfere
Weise, gestellt, und auf unsere Weise müssen wir mit ihnen
fertig werden. Auch wenn jene früheren Gedanken an sich tiefer,
wertvoller, wahrer wären, als die unfrigen, so leben wir eben

von unserer Wahrheit, von der Wahrheit, die wir verstehen
und erleben können. Es hilft uns gar nichts, wenn wir mühsam
versuchen, uns jene ältere Wahrheit durch Anempfindung zu eigen
zu machen, wir werden dadurch nur unwahr, geraten in Fremdes
hinein nnd verhindern uus daran, zu der uns bestimmten Wahr-



— 524 —

heit zu gelungen. Wenn unser Weg durch Flachland führt, dann
bleibt uns doch nichts anderes übrig, als ihn zunächst weiter zu gehen;
so allein können wir schließlich vielleicht zur Höhe gelangen. Mögen
wir auch kleine Leute sein und jene Einstigen Riesen, so müssen wir
eben als kleine Leute leben und das bloße Anstaunen der Riesen
hilft uns nichts. Uebrigens gilt das Wort: „Ein kleiner Mann ist
auch ein Mann," und wir trauen Gott zu, daß er nicht nur
Einen Tag der Wahrheit habe, der ewig gleich wiederkehren müsse,
fondern immer neue Tage und immer größere, strahlendere.

Es mag dann allerdings wohl geschehen, daß, wenn wieder
ein Tag neuen Wahrheitslichtes aufgegangen ist, von ihm aus ein
früherer neues Leben und neuen Sinn erhält, vielleicht auch, daß
ein einem neuen Tag entgegenringendes Geschlecht oder auch cin
einzelner Mensch dieser Art gerade auf seinem besondern Wege
dazu gelangt, die Verwandtschaft seines Wollens mit dem der Früheren
einzusehen, so daß Vergangenheit Gegenwart wird, mehr Gegenwart als
das, was svnst diesen Namen trägt, und daß sie dann hinuntersteigen
zu, den Hallen der Väter, um dort Rat, Licht, Mut zu holen. Denn
sie sind ja nicht tot; „Gott ist nicht ein Gott der Toten, sondern
der Lebendigen, ihm leben sie Alle." Es ist ein ganz falsches
Verständnis der Geschichte, wenn man sie sich als eine gerade Linie
vorstellt, auf der das, was geschehen ist, für immer der bloßen
Vergangenheit verfällt, sodass was chronologisch weiter wegrückt, damit
damit nnch im tieferen Sinne immer mehr Vergangenheit wird. Das
Bild des in fich selbst zurückkehrenden Kreises dürfte den Sinn
der Geschichte besser, obfchon auch nicht ganz zutreffend, darstellen.
Auch ist Geschichte nicht bloß Chronik, das heißt: ein buntes Kommen
und Gehen von mehr oder weniger zufälligen Gestalten und
Ereignissen, vielmehr ist sie in dem Maße, als sie wirkliche Geschichte
ist, eine sinnvolle Einheit, ein Organismus, eine Bewegung zu
einem Ziel hin, eine Arbeit, ein Kampf, ein Reich. Was da

einmal geschehen ist, mag etwas geleistet haben, das sür immer
gilt, mag eine Entscheidung bedeuten, auf die später einfach gebaut
werden kann und muß, mag eine lebendige Tatsache sein, ein
Quell, aus' dem immerfort geschöpft werden kann und muß,
als ob er heute erschlossen wäre. So leben wir von der Geschichte
und dürfen uns nicht von ihr losreißen, ohne unser wahrhaft
geistiges Leben abzuschneiden und uns der bloßen Natnr
auszuliefern. Geist im Vollsinn ist Geschichte, wie denn auch nur der
Geist Geschichte haben kann, Jn diesem Sinn ist es uns seit langem
ein Hauptanliegen unseres Kampfes um eine geistige Welt und einen
lebendigen Gott, geschichtliches Denken gegen allen Naturalismus
und Intellektualismus, die im Grunde kein wahres Werden kennen,
zu behaupten. Denn die ganze sittliche Welt in jenem tiefsten
Sinne des Wortes, wo es mit „wahrhaft geistig" Eins ist, hängt
daran, daß wirklich etwas geschieht, daß es eine Tat gibt,



— 525 —

die lebendige Ewigkeit in sich schließt und die etwas schafft, das
heißt: daran daß es Geschichte gibt.

Aber nun gibt es Geschichte und Geschichte. Lebendige
Geschichte ist überall nur, wo Erleben ist, alles Uebrige ist bloße
Vergangenheit, Chronik, Gespenst. Und darin besteht nun eben die
Gefahr solcher Jubiläen, daß sie zufälliger, äußerlicher, mechanischer,
weil bloß chronologischer Natur sind. Es wird nicht gewartet,
bis Gestalten und Bewegungen der Vergangenheit von selbst aus
dem Schlummer erwachen und wieder lebendig werden. Es verhält
sich ja so, daß dafür eine bestimmte Regel vorhanden ist. Menschen
und Epochen mögen noch so groß gewesen sein, sie müssen wieder
in den Hintergrund treten, unverstanden werden oder bloß als
Schatten im Gedächtnis der Nachkommenden weiterleben, bis ihre
Stunde wieder gekommen ist, bis der Weckruf der Geschichte wieder
an sie ergeht und sie aufstehen aus ihrem Grabe, um einem neuen
Tage von neuem ihre Botschaft auszurichten, Lebendigere als je,
immer Gegenwärtigere. Das sind dann die echten Auferstehungen,
die Jubiläen von Gottes Gnade, Aber die chronologischen Jubiläen
sind von des Kalenders Gnaden und das Werk der Gelehrten. Sie
kommen zu den Schlummernden, bevor deren Stunde erschienen ist,
rütteln an den Gräbern, wirbeln historischen Staub auf, aber was
dann erscheint, ist nicht ein Lebendiges, sondern höchstens ein
Phantasiegebilde; es lebt den Jubiläumstag und stirbt mit ihm. Oder
es werden durch die Mühsal der historischen Wiederbelebung die
Toten wirklich einen Augenblick zu einem Scheinleben erweckt, sie

richten sich aus, schauen uns aus müden Augen an und sinken
in ihren Schlummer zurück. Aber wir sind dadurch gestört worden.
Denn wir sind veranlaßt worden, die Wahrheit, die sich uns heute
enthüllen will, aus den Augen zu verlieren. Man benutzt vielleicht
auch den Anlaß, um ein Lebendiges unserer Tage durch eine große
Vergangenheit totzuschlagen. Man schmückt die Gräber der
Propheten, während man ihre wirklichen Nachfolger steinigte, wenn
sie unter uns erschienen. So ist der Erfolg eine größere Unwahrheit.

Dies ist überhaupt die Art jener Geschichte im üblen Sinne.
Ihre Weise ist es, die Lebendigen an die Gräber der Vergangenheit
zu ketten. Sie rüttelt die Toten wach und erweckt sie doch nicht wirklich.

So ist meistens die Geschichte, wie sie als „Wissenschaft"
getrieben und der Jugend beigebracht wird. Gegen sie wehrt sich alles,
was lebendig ist und will dann überhaupt nichts mehr von
Geschichte wissen. Der Historismus, der ein Kind des Intellektualismus

ist, erzeugt den AntiHistorismus; beide verstehen nichts von
der lebendigen, der^erlebten Geschichte, die immer auch Gegenwart ist.

Wir mußten aus diesen Gründen vor der an eine Jahreszahl

gebundenen Reformationsfeier recht Angst haben. Würde da

nicht wieder eine solche Theater-Auferweckung stattfinden? Würde
da nicht wieder geschauspielte Begeisterung in Masse erzeugt werden?



— b2ti —

Würde man da nicht mieder die Gelegenheit bcnützen, die Gegenwart

durch die Vergangenheit zu vernichten? Würde man da nicht
wieder Masken von Wahrheiten auf den Altar stellen, deren
Wirklichkeit man verbrennen ivürde? Kurz: ivürde man nicht wieder
eine große Rühmerei von Dingen anstellen, die gar nicht
vorhanden sind, mit Weihrauchnebeln für die Vergangenheit den
tatsächlichen Zustand der Gegenwart verdecken und die heute nötige
Reformation verhindern? Würde nicht alles ein leerer Spektakel und
eine große Heuchelei werden?

Es ist nach unserem Gefühl anders gekommen. Einmal ist es,
wie gesagt, der Krieg, der dem ganzen Anlaß einen gewaltigen
Hintergrund und bitteren Ernst verleiht. Gerade der Krieg ist es

auch, der vollends alle jene Probleme aufgewirbelt hat, die eine
neue religiöse Orientierung zum Teil schon bedeuten, zum Teil
nötig machen. Was in der Reformation gewaltig aufgährte, wird
heute wieder lebendig. Es geschieht in völlig anderer Form, aber
aus dem lebendigen Kamps drängt es uns, zurückzuschauen und zu
fragen, wie einst in anderer Lage und in anderer Form diese
dargebotenen Probleme gelöst worden sind. Auch bei uns drängt alles auf
eine Erneuerung des Lebens aus den tiefsten Gründen; da kann
es für uns nur vom größten Nutzen fein, zu erfahren, ivie einst
eine solche Erneuerung zustande gekommen ist, in welcher Form
die Wahrheit erschien und wie sich der Irrtum einnistete. Eben
weil wir wieder lebendiges Geschehen haben, wird die Gefchichte
wieder lebendig und das chronologische Jubiläum der Reformation
trifft diesmal gerade zufammen mit der Stunde ihrer gottgewirkten
Auferstehung. Dafür ist uns ein Beweis, daß Viele von uns, ohne
von ferne an Jahreszahlen zu denken, uns schon seit längerer Zeit
mit steigendem Interesse jener Epoche zugewendet haben. Allerdings
ist damit auch gesagt, daß dieses „Jubiläum" nicht mit den
entsprechenden Jahreszahlen erlöschen, sondern daß es zu einer völligen-
Wiederbelebung, einer gründlichen Auseinandersetzung mit jener
großen Epoche kommen muß, bis klar geworden ist, wo ihr Werk
fortgesetzt, wo es verbessert und ergänzt werden mnß. Dabei
meinen wir aber selbstverständlich nicht, daß die Arbeit unserer
Tage sich an diese geschichtliche Auseinandersetzung binden müsse,
sondern eben genau umgekehrt, daß diese sich als Frucht von jener
von selbst einstellen werde. Jn dieser Zeit des Weltgerichtes und
eines anbrechenden neuen Aeons stehen alle Toten auf,

2.

Was hat denn die Reformation bedeutet? Was bedeutet sie
heute? ' ' ^

In der Antwort auf diefe Frage gehen die beiden Arten
von Geschichtsbetrachtung deutlich und typisch auseinander.



— 527 —

Die tote Geschichte (wir wollen sie einmal so nennen) hat von
der Reformation das uns bekannte Bild gezeichnet. Zunächst scheint
es freilich nicht eins/ sondern mehrere; es erweist sich zuletzt aber
doch, daß alle einen Stil haben. Da ist einmal das des Liberalismus

von seinen edlern und tiefern Formen an bis zum
flachsten Aufklärungsfreisinn aller Jahrhunderte. Darnach ist die
Reformation wesentlich eine Freiheitsbewegung, Je nachdem

man den Begriff der Freiheit faßt, faßt man auch diese

Freiheitstat der Reformation, Sie bedeutet für die Einen die
Einsetzung des religiösen Gewissens in sein Recht gegenüber jeder
Zmangsautorität, die Befreiung des Weltlebens' von der Bevormundung

durch die geistliche Gewalt und damit eine weite Bresche für
das Eindringen einer freien, rein menschlichen Kultur, die übrigens
der Religion nicht entbehren und nicht unchristlich fein muß; für
die Andern bloß die Auflehnung der Vernunft gegen das Joch
des Papsttums und der Tagesanbruch nach der Finsternis des Mittelalters,

wobei man, je nachdem man das Verhältnis zwischen der
Kraft diefes neuen Lichts zu der kirchlich-pfäffischen Verdunkelung,
die es bald erlitten habe, abschätzt, auch das ganze Ereignis höher
oder niedriger einschätzt. Im ganzen ist von der liberalen Auffnssnng
der Reformation wie vom Liberalismus überhaupt zu sagen, daß sie

auch in ihren edlern Formen die Bewegung vorwiegend von der
Seite der Kultur her beurteilt, in den gröbern aber kaum einen
Rest von ihrem wahren Sinne festhält.

Aehnlich ist die Art des g es ch ich tsma t e r ial ist is ch e n

Sozialismus. Danach ist die Reformation der religiöfe Reflex
oder Ueberbau einer'politischen und sozialen Umwälzung. Sie spiegelt
die erstarkte Macht des städtischen Bürgertums und die neuerwachte
Befreiungssehnsucht der Bauernschaft wieder. Sie bietet dieser
jene religiösen Formeln, die den eigentlichen Kern des Vorganges
im Geiste jener Zeit verklären und rechtfertigen sollen, ihn aber
für uns verhüllen. Man sieht, daß das Ereignis hier in erster
in erster Linie als politisches nnd soziales betrachtet wird.

Und nun die religiöse oder theologische. Auffassung,
Hier greift man wirklich oder schernbar tiefer. Man sucht die

religiöse Wurzel der Reformation und findet sie in jenem heißen
Bemühen, über das ungenügende und für tiefere Seelen qualvolle
System des Katholizismus zu einem neuen Verständnis des Heils und
einer sicheren und frohern Gottesgewißheit durchzudringen. Man
geht, um zu einem tiefern Verständnis zu gelangen, mit Vorliebe
den psychologischen Weg. Man versenkt sich besonders in Luthers
Seelenkampf und erklärt, feine Lieblingsformel annehmend, dast es fich
für die Reformatoren darum gehandelt habe, einen „gnädigen Gott
zu kriegen." Diesen hätten sie, abseits von der Kirche und den
menschlichen Werken, in Christus allein gefunden und im Glauben
allein ergriffen. Das sei die „Rechtfertigung aus dem Glauben", das



— 528 —

sog. Materialprinzip, das heißt: der Inhalt der reformatorischen
Botschaft. Das sei auch die Quelle der neuen Freiheit. Denn an diesem
Punkte erwache das religiöse Gewissen und stelle sich mit seinem:
„Ich kann nicht anders" der ganzen Welt entgegen; aus diesem
Zentrum ströme daher alle übrige Freiheit, die die Reformation gebracht,
neben der Freiheit von Papst und Kirche namentlich die Befreiung
von der asketischen Weltangst zn der Sicherheit, die, wie Goethe
bekanntlich im Hinblick auf die Reformation sagt, mit festen Füßen auf
Gottes Erde steht. Den Mut aber zu dieser Freiheit des Glaubens

und dem Glauben an die Freiheit hätte den Reformatoren
der Rückgang auf die Bibel gemacht. Darin hätten sie an Stelle
des Menschenwerkes „Gottes Wort" gefunden und einen unmittelbaren

Zugang zn Christus selbst. Diese Gründung ans die Bibel
hat man etwa das F o r m a l Prinzip, das heißt: die religiöse
Methode der Reformation genannt. Die Wiederentdeckung der Bibel
wird ihr zum besonderen Verdienst angerechnet. Und so nennt man
wohl auch etwa das allgemeine Priestertum, das sie wieder
vertreten habe und entwickelt nach der hiemit charakterisierten
Methode den ganzen Inhalt der Reformation, ihr ganzes System. Sie
wird eben ein System, ein fertiges Ganzes von Gedanken und
Einrichtungen, und wird als solches der katholischen Kirche gegenübergestellt.

Was ist von diesen drei verschiedenen Bildern (die im Grunde
nur eins sind) zn halten?

Ist es nicht richtig, daß die Reformation eine Freiheit s tat
ist, eine Erlösung und Tronbesteigung des Gewissens? Ohne Zweifel
ist sie dies. Die Frage ist nur, woher diese Freiheitstat gekommen
und welcher ihr tiefster Sinn ist, worauf der Liberalismus keine
genügende Antwort weiß.

Ist es nicht auch richtig, daß die Reformation im Zusammenhang

mit einer gewaltigen Gährnng politischer und sozialer
(man könnte auch hinzufügen: allgemein kultureller Art)
gestanden hat? Gewiß, auch dies ist richtig. Aber heißt dies schon,
daß sie daraus abgeleitet werden kann? Hat eine solche
„Ableitung" überhaupt einen Sinn? Scheitert nicht gerade an der
Reformation, wie an allen großen Geistesbewegungen, die einseitige
geschichtsmaterialistische These hoffnungslos? Wer will ei«m Luther,
einen Calvin, auch einen Zwingli, ökonomisch-politisch „erklären",
ohne sich lächerlich zu machen, da doch jedem, der Hinsehen kann,
sofort klar ist, daß es seelische Erfahrungen tiefster und letzter
Art sind, die aus diesen Männern das gemacht haben, was sie
geworden sind? Oder wer will es wagen, sie aus dem „Milieu", der
Umwelt „abzuleiten", da sie doch eine zum Teil ganz widerstrebende
Umwelt gewaltig gestaltet haben? Hoffentlich ist die Zeit bald vorbei,
wo man mit solchen Schlüsseln den Sinn des Großen in der



— 529 —

Geschichte eröffnen will und damit noch besonders „wissenschaftlich"
zu sein meint.

Bleibt denn die religiöse und theologische
Erklärung. Trifft nicht wenigstens sie den Kern? Wir wollen nicht
leugnen, daß fie tiefer greift und wenigstens an die letzte Wahrheit
rührt. Und doch ^ wird damit die Welt der Reformation wirklich
lebendig? Was sagen uns diese Formeln, auch die religiösen, lebendigen,

um von den Versteinerungen des theologischen Kauderwelsches
abzusehen? „Einen gnädigen Gott kriegen!" Wer unter uns erlebt
jene Gerichtsschrecken, jenes qualvolle Sichabmühen mit den „Werken",
d. h, einem vorgeschriebenen gesetzlichen Weg zu Gott, aus dem
die vulkanische Sehnsucht, die sich in jenem Worte ausspricht, und
ihre Stillung entsprang? Das Problem eines heutigen Menschen
ist nicht Gottes Gnade, sondern Gottes Wirklichkeit. Man
mag das eine Verflachung nennen (ich halte zwar nicht dafür, daß
es dies sein müsse), aber es ift so. Das heutige religiöse Problem
verdichtet fich in den zwei Brennpunkten: ob Gott ist und ob er
der Herr ist. Aehnliches gilt von Christus. Wir leugnen natürlich
durchaus nicht, daß man sich auch heute in jene Empfindung hinein-
fühlen, hineinsteigern, hineinquälen kann — man kann sich sogar
in die lutherische „Freudigkeit" hineinquälen! — wir leugnen nicht,
daß es auch heute für jede tiefere Seele Erlebnisse gibt, die sie
gelegentlich an jene Stelle führen, wo Luther und die andern
Reformatoren in diefer Sache gestanden find, ja wir gestehen zu, daß
es etwa Menfchen geben wird, deren innere Entwicklung der ihrigen
ähnlich verläuft; aber das find Ausnahmen, und jene mehr normalen
Erlebnisse nehmen in unserm Gesamtleben eine andere Stelle ein,
als bei dem Geschlechts der Reformation, sie müssen dies tun, weil
unsere ganze Welt anders ist. So können wir zwar, zugespitzt
gegesagt, Luthers Erlebnis galvanisieren, so daß es lebendig zu werden
scheint, aber es ist ein Schemleben.

Aehnliches müssen wir, wenn wir aufrichtig sein wollen, auch
von den übrigen Kategorien erklären, womit man uns nach dieser
Auffassung den Sinn der Reformation zu beschreiben pflegt. Wer
lebt heute im Ernst, nach der Art der Reformatoren, mit der
Wllcht ihrer Empfindung, in dem Sow licks, aus dem Glauben allein?
Nicht daß dies nicht eine gewaltige Wahrheit wäre, so gut ivie das
Wort vom „gnädigen Gott", nicht daß das Wort vom Glauben,
recht verstanden, in seinem ganzen tiefen, freien und großen Sinn
erfaßt, nicht eine ewige Zentralwahrheit bliebe, aber bei wem hat es

heute jenen Klang, den es bei Paulus und Luther hat? Uns fehlt eben
die Erfahrung, aus der es seine Leidenschaft bezog, der Gegner,
gegen den es ein Kampfruf war. Wir sehnen uns gerade nach
„Werken" d. h. nach Wirklichkeiten, Verwirklichungen der Wahrheit,

besonders der Liebe, und wenn wir dabei doch jener Wahrheit
ihr Recht geben werden, so doch auf ganz neue Weise. ^ Wenn wir von



- l«0 —

der B i b el reden cils vom „Wort Gottes", ist dies dann wirklich eine

notwendige Ausdrucksweise oder nur ein halbvermodertes sprachliches

Erbstück, das heißt: entspricht dies unserer Art zu fühlen,
unserer Lage, oder ist es bloß der letzte blasse Nachglanz eines
einstigen Erlebnisses? Und'wie steht es unter uns mit der Rolle
der Bibel? Wenn ein kirchenbehördlicher Erlaß zur Reformationsfeier,

der sich überhaupt in diesen soeben geschilderten Geleisen bewegt,
von der Bedeutung der Bibel redet, die durch die Reformation wieder
zu Ehren gebracht worden fei und als Fortsetzung ihres Werkes

gar noch die moderne „freie Forschung" nennt, die vorläufig die
Bibel im reformatorischen Sinn zerstört hat — ist das nicht arges
Verlegenheitswerk, das man nicht lassen kann, weil man an das
herkömmlich? Schema von der Bedeutung der Reformation
gebunden ist? — die Befreiung der Welt, die Erhebung der
Welt- und Berufsarbeit zum Gottesdienst — meint man dies heute
noch so, wie es die Reformation »verstanden hat? Spürt man
noch etwas von dem ursprünglichen Pathos des Gegensatzes zu der
Welt der Askese, oder meint Man bloß ein religiös verklärtes
Philistertum? — Und endlich — wer versteht heute all diese
Bestimmungen auch nur in diesem entfernten Sinn? Offenbar stur
die Theologen im engern und weitern Verstand, dem eigentlichen Laienvolk

ist das alles Fremdsprache und Hekuba — wie denn auch die

ganze Reformationsfeier dieses Stils eine Theologen- nnd Kirchenfeier

fein wird, trotz aller „populären" Darstellungen 'der
Reformationsgeschichte und sonstigen Apparates. Hier heißt es: Tot ist
tot!

Denn was wir hiemit dargestellt haben, ist auch in den letzten
Formen die tote Geschichte der Reformation, die Galvanisierung,
die Theaterfeier; das Bild der Reformation, das man auf diesem
Wege erhält, ist nicht historisch falsch, aber es ist das bloße «s,prck
inorwnin dessen, was einst Glut und Leidenschaft War. Diese
Stichwörter find losgelöst von dem Grund und Kern der Bewegung, von
dem sie ihren lebendigen Sinn, hatten, und zu einem System erstarrt.
Die Gottesreichsbewegung ist Theologie geworden. Diese ganze tote
Geschichte ist eine Mauer geworden, die uns von der Reformation
trennt.

Die Unwahrheit einer solchen Feier zeigt sich am deutlichsten
darin, daß die, die sie begehen, in der Gegenwart gerade das am
stärksten verleugnen und bekämpfen, was die Reformation am stärksten
gewollt hat. Sie hat die kirchliche Form des Christentums durch
eine andere ersetzen wollen ^ unsere Reformationsverherrlicher
sind Kirchenmänner bis auf die Knochen und nichts kann sie so inj
Harnisch bringen, wie eine Kritik des Kirchentums; die Reformation
hat das allgemeine Priestertum verkündigt — wir haben eine

Pfarrer- und Theologenkirche und diese zeigt in ihren offiziellen
Kreisen nur wenig Lust, jenen Sachverhalt gründlich zu ändcrn;



— 531 —

die Reformation hat das Reich Christi sich im Weltleben auswirken
lassen wollen — unsere frommen Kreise betrachten die Religion
um der Religion willen als rechtes Zeichen der Tiefe; die
Reformation hat den freien Glauben dem Menschenwerk gegenübergestellt
— ihre heutigen Lobpreiser nennen die, die aus dem Glauben handeln und
nicht aus einem Dogma, Schwärmer; die Reformation hat das mit
Gott verbundene Gewissen zur festen Burg der Wahrheit gemacht — die
heutigen Kirchen lassen sich das Gewissen vom Staate machen und
nennen die Berufung auf das Gewissen subjektivistische Willkür und
Anmaßung; die Reformation ist Revolution gewesen, stürmisches
Aufbrechen neuen Lebens — die hentigen bekämpfen folche Bewegungen,

wenn sie in der Gegenwart erwachen, als verworrene und
ehrgeizige Mache, genau so, wie einst die Gegner der Reformation
diese bekämpft haben — das alles aber im Namen der Reformation!
Die Reformation ist gut dazu, Reformation zu verhindern.

Aber wir haben damit schon der Antwort auf die Frage
vorgegriffen, was denn der wirkliche Sinn der Reformation sei.

Wir gehen, wenn wir nun versuchen, ihn darzustellen, von
einem Gesichtspunkt aus, der von vorneherein geeignet ist, jene
unlebendigen oder einseitigen Auffassungen auf die Seite zu schieben.

Die Reformation ist nicht eine kirchliche Bewegung, Wenn
man von ihr als von einer „Verbesserung der Kirche" spricht, so ist
dies eher eine unfreiwillige Ironie als ein Ausdruck des ursprünglichen

Sinnes jener gewaltigen geistigen Erhebung, Sie ist auch nicht
das, was man sich unter einer religiösen Bewegung vorstellt,
insofern man damit eine Sache meint, die rein im Gebiete
der „Religion an sich" in einer abgezogenen Innerlichkeit vor sich

geht. Noch weniger ist sie selbstverständlich eine theologische
Bewegung, eine Sache, die in Gelehrtenschulen anhebt und dann auch
ein wenig das Volk ergrnft. Sie ist vielmehr eine umfassende, das
Tiefste aufwühlende Revolution des ganzen Lebens, und damit das
Ende einer ein Jahrtausend alten Form des Christentums und der
Beginn einer völlig neuen.

Die Reformation ist, wie alles" Große, aus der Not
entstanden und zwar der Not eines ganzen Geschlechtes, Diese Not war
zunächst keineswegs bloß seelisch, „religiös", sondern auch „materiell",
nämlich politisch und sozial. Darin hat jene sozialistische Auffassung
vollständig recht.

Am deutlichsten tritt dieser Sachverhalt bei Zwingli hervor.
Was ihn zum Reformator gemacht hat, das ist die Bekümmernis um
den Zustand seines Volkes gewesen. Er sah es durch Zwiespalt
zerrissen, an das Ausland verkauft, durch die mit der Reislänferei und
deu gesamten Fremdendicnst zusammenhängende Geld- und Gcnuß-
gier seelisch aufs schwerste gefährdet und in feiner Unabhängigkeit



— 532 —

auf den Tod bedroht. Hier setzte sein Nachdenken, sein seelisches
Ringen, sein öffentliches Auftreten ein. Es war zunächst ein Kampf
um die Seele seines Volkes. Dreier Kampf führte ihn mehr und
mehr in die Tiefe. Die Frage stellte? sich ein, wo die tiefsten Wurzeln
dieses ganzen Verderbens lägen, und indem er ihr nachging, leuchtete

Heller und Heller die Antwort auf: „Es ist das Verderben der

Christenheit; das ist die Quelle alles andern. Hier wird die
Seele der Menschen zuerst geschädigt und dabei setzt dann aller andere
Schaden ein; hier wird das Gewissen im Zentrum in die Irre
geführt und daraus fließt dann alle andere Verwirrung." Diese
Erkenntnis vertiefte sich im Lanfe der Jahre, bis sie auf die obersten,
umfassenden Ursachen und zuletzt auf die Eine Ursache stieß. Denn
Hand in Hand mit der Empfindung und Erkenntnis des Uebels
ging das Suchen nach dem Heilmittel. Auch hier drang die Klarheit
von den Heilmitteln zuletzt vor zu dem Heilmittel: einer
Reformation von Grund aus, einer Umkehr der Christenheit, einer Erneuerung

des Lebens von der Quelle her. So wurde aus dem Patrioten
der Reformator; er begann mit der Politik und endigte mit der
religiösen Umwälzung.

Bei Luther liegt diefer Weg weniger deutlich vor uns und
doch ist es auch sein Weg. Man hat oft zu wenig beachtet, wie
stark Luther deutscher Patriot ist. Seine Schrift „An den christlichen

Adel deutscher Nation", in gewissem Sinne eine Vorläuferin
der Fichteschen „Reden", ist viel zu sehr als ein bloßes Intermezzo

aufgefaßt worden. Auch er ist durch die Not seines Volkes
und freilich auch, wie das bei Zwingli ebenfalls zutrifft, seiner ganzen
Zeit zum Reformator geworden. Man muß sich nur das Verhältnis
eines großen Führers'zu seiner Zeit nicht falsch, das heißt: nicht
allzu direkt, vorstellen. Wenn man Luthers Entwicklung nach
dem gewöhnlichen Schema beurteilt, dann hat es freilich den
Anschein, als ob er zunächst ganz abseits von feiner Zeit stehe, mit ihren
Kämpfen, ihren Nöten und Hoffnungen nichts zu tun habe, ganz
einsam seinen individuellen Weg gehe, um das Heil feiner Seele
besorgt und sonst um nichts Anderes auf der Welt. Und so scheint denn
auch sein Durchbruch zu neuer Wahrheit und neuem Leben ein ganz
individuelles Erlebnis und Ereignis zu sein, zugleich etwas rein
Seelisches, rein Religiöses, abseits von dem übrigen Streben und
Ringen seiner Zeit Liegendes. Aber in solchem Urteil waltet eben
das angedeutete Mißverständnis. Das Verhältnis des führenden
Mannes zn seiner Zeit ist viel weniger direkt und weniger oberflächlich.

Wo ein Mensch von den Problemen ausgeht, die eine Zeit
auf der Oberfläche bewegen, da wird er entweder bloß ein
Aktor, ein Ausdruck des Denkens eben dieser Zeit, nicht ein Führer
zu einer neuen, oder, wenn er etwas weiter in die Tiefe dringt, so

doch nur ein Führer zweiten Ranges. Der Führer ersten Ranges
der Pfadfinder für Jahrhunderte und Jahrtausende, dringt unter



— 533 —

die Oberfläche der Bewegungen einer Zeit bis zu deren letzten
Gründen vor; er erlebt alles stärker, ursprünglicher als sie. Eine
Zeit pslegt sich felbst mißzuverstehen, sie sucht den Sitz ihrer Not und
darum auch die Hilfe am falschen Ort, gewöhnlich eben zu sehr auf
der Oberfläche; der wahre Führer aber dringt tiefer vor und was
er dann als die wahre Krankheit und das wahre Heilmittel verkündigt,

das erscheint den Zeitgenossen leicht als Paradoxic, als Ueber-
raschung, freilich auch, falls die Zeit „erfüllet" ist, als wunderbar
einleuchtend, einleuchtender als alle andern Diagnosen und Arzneien, die
ihnen sonst angeboten worden waren. Aus diesem Grunde ist
begreiflich, daß dieser Führer zunächst einen einsamen Weg gehen
muß. Es ist ein Höhenweg, es ist eine Tiefenwanderung. Höhe
und Tiefe sind immer einsam. Aber von der Höhe sieht man
weit und sieht man klar, auf der Höhe sammeln sich die Wolken, die
von der Erde aufsteigen und die Ströme, die das Land befruchten;
in die Tiefe aber dringen die Wasser, bevor sie als Quellen
gereinigt und erfrischt ans Licht treten, in der Tiefe liegen die
verborgenen Schätze, aus denen Waffen und Münze, Licht und Wärme
für die Menschen bereitet werden. Der werdende große Mann trägt
in seiner Seele seine ganze Zeit. Ihre Fragen, ihre Schmerzen, ihre
Notwendigkeiten empfindet er alle viel stärker als die Andern und
erlebt sie in ihrem wahren Sinn; die Kämpfe und Nöte, die dem
Geschlecht? bereitet sind, bedrängen seine Seele bis zum Vergehen;
die Siege, die jenem geschenkt werden sollen, erringt er zuerst auf dem
Schlachtfeld in der eigenen Seele. Er hat davon zumeist keine

Ahnung; er glaubt seinen ureigensten Kampf zu kämpfen, in finsterer
Einsamkeit, ganz abseits von dem Sinnen und Treiben seiner
Generation; er kommt meistens dieser und auch sich selbst als Sonderling

vor, feine Fragen als seltsam, seine Kämpfe als unnütze
Hirngespinste, und erst später entdeckt er selbst und entdecken die
Nachgekommenen, daß er in alledem eine Stellvertretung übte, daß er
scheinbar abseits von der Zeit sich gerade ihre wahren Fragen stellte
und ihre wahren Kämpfe stritt.

Von diefer Erkenntnis aus hellt sich auch Luthers Verhältnis
zu seiner Zeit auf. Er war ihr nicht fremd, sondern stand ihr
vielmehr näher als die Andern. Er erlebte in seiner großen, lange
Zeit verstummten Seele nur alles anders, eigener, tiefer als die
Uebrigen. Daß ihm alle ihre Not und alle ihre Sehnsucht aufs
Innigste anlag, zeigt nicht nur die Schrift an den christlichen Adel,
sondern auch alles, was er später zur kulturellen Erneuerung seines
Volkes und seiner Epoche getan hat. Woher wären ihm denn
sonst jene Gedanken und Einsichten gekommen? Anzunehmen, sie
seien ihm, nachdem er sein religiöses Reformationswerk begonnen,'
aus der Zeit nur so zugeflogen, wäre ein grober psychologischer
Irrtum. Man versteht nichts, als was man vorher schon in sich

getragen hat. Schon die gewaltige Originalität Luthers auch in



— 534 —

diesen Dingen schließt die Annahme eines folchen Zufliegens nus.
Es bleibt nur das Eine übrig, dnß Luther zunächst das Problem der
Zeit auf cine besonders zentrale Weise erlebt hat, daß cr ganz
besonders a«s dcr Tiefe her zu ihr kommt - aber cr kommt" doch
wieder von dieser her zu ihr!

Es war eine in tiefer Gährung begriffene, von großen Nöten
geplagte und von großen Hoffnungen bewegte Zeit. Eine mächtige,
lange herrschend gewesene Kultur zerbröckelte; stürmisch und zugleich
unsicher kündete ein Neues sich cm. Die alten religiösen uud sittlichen
Wahrheiten versagten und mit ihnen die nlten Lebensformen. Die
politischen und sozialen Verhältnisse waren in einer allseitigen
Auflösung uud Neubildung begriffen. Das ganze Bild der Welt änderte
sich zusehends. Es war Not, die Not des Sterbens und die damit
eng verbuudeuc, oft nicht weniger schwere, des Werdens. Zwischen
Alt und Neu schwankten die Gemüter. Und auch hier erwies fich
der Kern der Not als Seelennot, als religiöse Not. Luther aber
war ganz besonders der Mann, in dem diese sich sammeln und zur
Hilfe werden konnte, weil seine Seele mit gleich ungestümer Leidenschaft

am Alten hing und dem Neuen zustrebte, jenes mehr bewußt,
dieses mehr unbewußt.

Ganz gleich liegt der Sachverhalt bei Calvin. Er ist der
später Gekommene, Inst not Issst! Das Problem der Zeit und damit
auch ihre Not hat sich geändert. Das Neue ist zum siegreichen Durchbruch

gelangt. Aber nun stellt ein neues, dringendes Bedürfnis sich

ein. Das Neue muß eine Form, eine Organisation finden. Es droht
zu zerfahren, sich in Zuchtlosigkeit aufzulösen. Es muß, damit die

neue Freiheit leben kann, eine neue Autorität aufgerichtet werden,
allerdings eine dieser Freiheit entsprechende. Das ist die Autorität
des Gottes, der sich uns in seinem Worte selbst kund gibt. Dieser
Gott ist Calvins Erlebnis; er berührt sich darin besonders mit Zwingli,
desssn Weg dem feinigen ja überhaupt ähnlicher ist als der Luthers.
Luthers Erlebnis ist der gnädige Gott, Calvins und Zwinglis der

allmächtige und heilige. Ihm liegt vor allem am Herzen die im
Glauben verankerte Freiheit eines Christenmenfchen, ihnen das auf
dem gleichen Fundament ruhende Soli Oso gloria! Aber beides
zufammen ist das lösende Wort für alle Not der Zeit.

Wenn wir vollends zu der neben der offiziell gewordenen hergehenden

andern großen Reformationsbewegung übergehen, dem Tauf er-
tum, fo wird diese ganze Austastung noch unanfechtbarer. Das
Täufertum, die in mancher Hinsicht zukunftsvollste Gestalt der
Reformation, ist aufs Offenkundigste verbunden mit den politischen und

.sozialen Gärungen jener Tage. Es schreibt die Forderungen des nach

neuen Zuständen verlangenden Bauerntums und städtischen
Kleinbürgertums auf feine Fahnen und verknüpft sie mit der neuentdeckten
christlichen Freiheit. Es erklärt die soziale Erlösung als einen Teil
der Botfchaft vom Reiche Gvttes und erhebt in biblischer Form den



- 535 —

Kampfruf der französischen Revvlutivn. Es ist in vielen Dingen freier
als Lnther und vertritt die Königsherrschaft Gottes in mancher Hinsicht

mächtiger als Zwingli und Calvin. Daß es aber ein Wort aus
dem Herzen nnd noch dein Herzen jener Zeit ist, beweist die Gewalt
des Enthusiasmus, den es bei einem grvßen Teil der Zeitgenossen
erweckt.

Das Wichtige, was wir aus alledem erkennen, ist dies: Die
Reformativn hatte eine Sache. Sie war nicht eine rein
religiöse Bewegung. Diese Sache war die Nvt iind Hvffnung einer

ganzen Zeit. Es war eine Sache des Bültes, nicht bloß der Theologen

und frommen Kreise, eine Sache des Kaisers wie des Frohn-
bauern, des Kriegers wie des Mouches. Es war eine Not und Hoffnung

der ganzen Knltur, eine politische, soziale, kulturelle. Aber es

war freilich im letzten Grunde eine religiöse Not, nun im besten
Sinne des Wortes, so daß diefe religiöse Not den letzten und tiefsten
Ausdruck der Gesamtnvt bedeutete. Hier fummelt sie sich an. Hier
fiel die Entscheidung. Die Not war die Entartung der Christenheit,
die Hilfe wnrde ihre Erneuerung, die Not bestand darin, daß Gvtt
verloren war, die Rettung darin, daß er ivieder gefunden wurde.

Damit gelangen ivir zn dem ziveiten Grundpfeiler einer rechten
Auffassung der Refvrmation. Wir möchten nun ja nicht etwa den

Schein erregen, als vb wir sie als notwendige Frucht einer natürlichen

„Entwicklung" verstünden. Die Flachheit einer solchen Vorstellung
liegt uns ganz ferne. Ebenso ferne liegen uns irgend ivelche andere
Versuche natürlicher und vernünftiger Erklärung dessen, was im letzten Grunde
Geheimnis und Wunder, schöpferische Tat und unmittelbares Erlebnis
ist. Die letztqi Kraft der Reformation strömt anch für uns, wie eigentlich

auch die bisherige Darstellung gezeigt hat, nicht aus irgend welchen
„zeitgeschichtlichen Notwendigkeiten", svndern aus dem Erlebnis der
Reformatoren nnd ihrer Zeit: dem neueu Erlebnis und Ver
stündnis Gottes. Dieses aber hat, trotzdem es im engsten
Zusammenhang mit der Zeit steht, ja gerade darum (mau denke an die

vorhinigeii Ausführungen!) durchaus selbständige Art. Es st a m mt
nicht aus der Zeit, sondern ails der Ewigkeit; die Zeit wird nur
sein Anlaß.

Gott wird neu erlebt und neu verstanden. Das war die Hauptsache.

Darauf drängte alles Andere hinaus. Gott war abhanden
gekvmmeu. Nicht daß man nicht an Gott geglaubt hätte. Der theoretische

Atheismus unserer Tage war jener Zeit zwar nicht fremd, aber
er mar nicht in die Masse gedrungen. Und dvch, was ist der theoretische
Atheismus unseres Zeitalters anderes gewesen, als eine eben diesem Zeitalter

angemessene Aeußerung der Gottesferue und ivas ist er also anders als
was die Zeitgenossen der Reformation erlebt hatten? Gott war ferne
gerückt. Die Formen, murin ihn frühere Geschlechter gefunden hatten, waren
allmählich eine Mauer gewvrden, die die Menschen von Gott trennte.
Sie waren veraltet, waren halbwahr, unwahr, wesenlos gewvrden.



— 536 —

Sie waren auch durch Mißbrauch aller Art verderbt und verekelt.
Wer sich daran hielt, der ging in die Irre und litt Schaden an seiner
Seele. Dieses Christentum wurde, wie wir angedeutet haben, statt
der Gesundbrunnen zu sein, die Hauptquelle des Verderbens. Ein
Unglaube daran breitete sich weithin aus — aber wo war das Bessere?
War es nicht erst recht ein Fluch, wenn man das mitmachte, was
man doch nicht mehr recht als Wahrheit empfand? Freie Geister
freilich spotteten darüber, aber was war damit geholfen? Schließlich
beugten ste sich doch. Ernste Seelen jedoch warfen sich mit aller
Inbrunst auf diese Formen, versuchend, sie im Feuer ihrer Sehnsucht
nach Gott lebendig zu machen, durch Ernstmachen mit ihnen zu Gott
zu kommen; das Ende aber war Unsicherheit. Und weil der zentrale
Quell matt und trübe floß, so geriet alles Leben in Verwirrung und
Verderben.

Da kam die Rettung: ein neues Aufleuchten und Innewerden
Gottes. Da wurde auf einmal eine Welt des Veralteten und
Unwahren auf die Seite geschoben und eine neue Welt der Wahrheit
Gottes tauchte auf. Jetzt waren es gerade die Ernstesten, die sich dem
Neuen zuwandten. Dieses war nicht irgend eine „Aufklärung" oder
„Emanzipation", es war ein größeres Ernftmachen mit der Wahrheit,
es war eine Verwirklichung der tiefsten Sehnsucht der srommen Seele;
es war nicht Auflösung, sondern Erfüllung. Jetzt bekam auch die

Mafse das gute Gemissen, das Alte, das sie doch nur noch halb
verehrt hatte, zu lassen. Nur. die Spötter wendeten sich in großer
Zahl wieder diesem zu, weil das Neue ihnen zu ernst war. Aber der
große Durchbruch war geschehen, der Albdruck war gewichen, die Not
vorbei, die Quellen flössen wieder, ein neuer Tag war angebrochen,
ein Morgenjubel ging durch die Welt.

Das große Wunder aber, das geschehen war, die Kraft, die
diesen Durchbruch bewirkt, war, daß Gott mieder un mitte bar
erlebt wurde. Er mar wieder eine Wirklichkeit geworden. Er war
nicht mehr bloß der Gott frommer Sehnsucht und mühseligen Frohn-
dienstes, dumpfen Aberglaubens oder verwickelter philosophischer Spekulation.

Man wußte wieder von ihm Zeugnis abzulegen; es kannten
ihn wieder Menschen aus allem Volk; er füllte wieder die Seelen mit
neuen Liedern und neueu Gedanken; er wurde wieder eine weltüber-
mindende Kraft.

Wo aber Gott unmittelbar erlebt, wo die Wirklichkeit Gottes
erfahren wird, da erscheint das Reich Gottes. Und damit sind
wir zum dritten Grundpfeiler des echten Verständnisses der Reformation

gelangt. Ihre ganze Tragweite wird uns erst klar, wenn wir
begriffen haben, daß sie eine Rückkehr von Religion und Kirche
zum Reich Gvttes bedeutet. Denn da man Gott nun wieder selbst
hat, so braucht man keinen Ersatz mehr; da man ihn unmittelbar
findet, können die Vermittlungen fortfallen. Man braucht nicht mehr
Religion. Wie in einem früheren Aufsatz bemerkt wordeu ist, wird dieses



— 537 —

Wort von den Reformatoren verhältnismäßig wenig gebraucht, am
wenigsten wohl von Luther. Auch wo sie es brauchen, ist es mehr
formal. Da wo sie den eigentlichen Inhalt ihrer Botschaft bezeichnen,
wo sie ihr großes Wort sprechen wollen, da sagen sie: Glauben.
Der Glaube in diesem großen Sinne (den freilich auch die Reformatoren

nicht immer festhalten) will eben gerade diefe Unmittelbarkeit
des Verhältnisses zu Gott ausdrücken. Er ist die tiefste Verbundenheit
mit Gott, das Leben aus ihm allein, das völlige Vertrauen zu ihm,
das tiefste Ruhen in ihm und das rastloseste Wirken aus ihm. Wie
so die Religion wegfällt, dieses System menschlicher Gedanken,
Gefühle und Einrichtungen, so auch ihre Organisation, die Kirche. Gott
selbst ist gleichsam die Kirche. Der Ort aber, wo man Gott dient,
ist die Welt, die er geschaffen hat und regiert und aus seinem Geiste
erneuern will. Der Protestantismus ist. wie wir anderwärts gezeigt
haben, prinzipiell unkirchlich. Wir erkennen nun noch tiefer die
Ursache dieses Sachverhaltes. Was er will, ist nicht eine Welt, die in
Symbolen die Herrschaft Gottes darstellt, sondern ist die
Wirklichkeit dieser Symbole, Gottes Herrschaft in einer „heiligen Christenheit".

Die Mutter, die Kinder gebiert und pflegt und erzieht, ist die

Erfüllung der Nonne, die Arbeit des Zimmermanns vder Schulmeisters
die Verwirklichung der Liturgie. Gott will wieder zur Welt kommen,
Gottesdienst Menschendienst sein. Daß dies Laisierung und
Demokratisierung des Christentums ist, versteht sich von selbst; denn
Gottes Wahrheit und Wirklichkeit ist, wie sein wahrer Dienst, Allen
zugänglich. Und mit alledem ist eine gewaltige Freiheit der Welt
erschienen. Nun sind die Seelen im Tiefsten befreit und jede
andere echte Freiheit kann von hier ausgehen.

So bedeutet die Reformation die Ersetzung der Kirchenform
des Christentums.die im sogenannten Mit tel-

alter ihre Vollendung erlebte, durch die
Reichsgottesform. Damit scheidet ste zwei Epochen. Denn die
Einleitung einer neuen Epoche ist die Reformation allerdings. Jene neuere
Auffassung, wonach sie wesentlich bloß der Abschluß des Mittelalters
und nnr nebenbei die Begründung einer neuen Zeit bedeutete, welche
vielmehr in der sogenannten Renaissance und dann zwei Jahrhunderte
später in der sogenannten Aufklärung zum Durchbruch gelange, scheint
uns mehr geistreich als tief. Die Verfechter dieser Theorie halten sich

an Nebendinge und Nebensachen. Die fundamentale Tatsache, die wir
nun hervorgehoben haben, ist die Zerbrechung der kirchlichen Form des

Christentum durch die Gottesreichsform,
Nun haben wir den Kern nnd das Grundwesen der ganzen

Bewegung erreicht. Von hier aus erst bekommen jene Bestimmungen,
wodurch man die Bewegnng landläuftgerweise zu beschreiben verfucht,
ihren rechten Sinn und zugleich eine innere Einheit.

Die Reformation ist eine Freiheitsbewegung. Aber man
sieht nun, in welchem Sinne sie dies ist und welche Art diese Freiheit



— 538 —

hat. Es ist nicht eine bloße Auflehnnngsfreiheit im Sinne des flacheren,
auch nicht eine mehr kulturelle Freiheit im Sinne des tieferen Liberalismus.

Das grundlegende Erlebnis ist hier das neue Innewerden Gottes,
das erst frei macht. Das Gewiffen erlebt in seinem Kampf um Gott und
den Frieden Gottes die tiefste Freisprechung. Keine Aufklärung, keine

Kultur, keine bloß äußerliche Revolution, kein freigeistiger Spott hätten
sie ihm geben können. Die hätten Jakobinismus, „Freisinn",
Libertinismus schaffen können, nicht jenen Trotz und Stolz und Jubel der
befreiten Konszienz, von denen die Reformationszeit voll ist. Sie
konnte nur aus jenem Geheimnis des Glaubens quellen. Glaube und
Freiheit gehören zusammen. Die ..Inbsrtus «Kristiuuu" und das
,,8«Is, rrcls" und „8oli Oso Aloris" sind untrennbar verbunden.
Was dann von der Reformation, sei es des sechszehnten, sei es des

siebzehnten Jahrhunderts, an politischer, kultureller, vielleicht auch (auf
Umwegen) sozialer Befreiung ausgegangen ist, stammt alles aus jener
letzten Tiefe. Auch die Gedanken des sogenannten Naturrechtes, die
in der Aufklärungszeit scheinbar aus selbständigen Motiven entstehen,
haben von dieser Stelle aus ihre Kraft, ihr gutes Gewissen bekommen;
Rousseau so wenig als Voltaire hätten etwas ausgerichtet ohne jene
erste und innerste Befreiung. Damals ist im Zentrum der Durchbruch

erfolgt, das war das Wichtigste und Notwendigste; von hier
aus konnten dann, sobald sie reif waren, die übrigen Befreiungen
geschehen.

Aehnlich ist die Befreiung von der K irch e zu verstehen. Auch sie

geschieht nicht direkt, sie ist nicht das Ziel der Reformation; diese ist
nicht in erster Linie oder gar ausschließlich Protestation, vielmehr fällt
die Kirche ganz von selbst dahin vor der Unmittelbarkeit und
Wirklichkeit Gottes. Eine bloß kulturelle, negative, „freisinnige" Unkirch-
lichkeit liegt der Reformation ferne, es ist das Reich Gottes, das ganz
von selbst die Kirche sprengt, wie der Schmetterling die Larvenhülle.

Und fo auch die Befreiung des Welt leb ens. Die „Weltlichkeit"
des Gottesreiches ift eine völlig andere, als die des Humanismus,

von Libertinismus gar nicht zu reden. Sie ist das Vertrauen zu
Gott, daß er in seiner Schöpfung zu finden sei, das Vertrauen zu
seinem Geiste, daß er bereit sei, diese zu erneuern und zu heiligen. Sie
ist nicht etwa geringerer Ernst gegenüber dem Religions- und Kirchensystem,

sondern erhöhter, wie auch ihre Früchte reichlich gezeigt haben.
Gerade wenn man mit Gott ganz Ernst macht, gelängt man zu
jener Weltlichkeit.

Wieder das Gleiche gilt von der Bedeutung, die die Bibel
bekommt. Die Bibel bedeutet gegenüber der Kirche und Ueberlieferung
die wiedergewonnene Unmittelbarkeit und Sicherheit des Lebens mit
Gott. Sie bedeutet die christliche Laienhaftigkeit, die religiöse Demokratie.

Denn hier ift Christus Allen zugänglich. In ihr ist das
„Wort Gottes" zu finden, das heißt Gottes eigene Wahrheit an Stelle
der von Menschen gemachten, der Religions- und Kirchenwahrheit. Nicht



— 539 —

das Buch ist nach dem ursprünglichen großen Sinn der Reformatoren

das Wort Gottes, nicht ein Buch wird in eine fo große
Rolle eingesetzt, das ist Mißverständnis, allerdings schon durch die
Reformatoren (die sich selbst nicht immer verstanden) verschuldetes,

aber doch Mißverständnis und das Hervorheben der Bibel
für sich als eines besondern Erwerbs der Reformation eine
Erstarrungserscheinung. Es handelt sich ursprünglich um etwas viel
Größeres

Endlich ist auch von gewissen theologischen Formeln zn sagen,
daß sie bloß Ausschnitte von der ganzen lebendigen Bewegung geben,
die als solche, von diefer losgelöst, ihren Sinn nur so widergeben,
wie ein Stück Ast einen Baum widergibt. Dahin gehört die Losung
vom „gnädigen Gott", Mag Luther sich ihrer noch so oft bedienen,
so erhält sie doch nur im Rahmen des Gesamtwerkes der Reformation
ihren Sinn und drückt im übrigen etwas aus, was keineswegs
der Reformation eigentümlich ist. Diese besondere Erfahrung ist
ein Teil jenes Erlebnisses der Unmittelbarkeit und Wirklichkeit Gottes,
das die Grundtatsache der Bewegung bildet.

Damit glauben wir jene Behauptung bewiesen zu haben, daß
die üblichen Kategorien, womit man von weltlich-knltureller und
von kirchlich-theologischer Seite jenes Ereignis charakterisieren will,
nur fein «äpnt, inorwnrn darstellten, meistens nur die erstarrte Oberfläche

angingen oder doch nicht das Besondere träfen, auf das es

ankomme; daß sie aus dem lebendigen Ganzen eine Summe von
Einzelheiten, aus der Bewegung ein System, aus dem Lebendigen
ein Totes machte, und damit, statt ein Weg zum Verständnis dieser
gewaltigen geschichtlichen Tat, vielmehr eine Wand würden, die uns
davon absperrte.

Fügen wir nur noch hinzu, daß wir damit auch von der
Erkenntnis ihrer Bedeutung sür die Gegenwart abgehalten würden.
Das Wesentliche und Bedeutsame an ihr sind nicht diese Dinge,
einzeln aufgezählt oder auch systematisiert, wenn sie auch alle irgendwie

dazu gehören, sondern das Wesentliche ist der Grund, woraus
sie erwachsen und aus dem sie ihren Sinn gewinnen: auf der
einen Seite jenes gewaltige neue Innewerden der Wirklichkeit Gottes,
jenes neue Verständnis Christi, jene neugewonnene Unmittelbarkeit
des Lebens mit ihm, und die daraus folgende Verdrängung der
Kirchenform der Sache Christi durch die Reichsgottesform, und
auf der andern die Stillung der Not eines Zeitalters, aus der die
Bewegung (in dem bestimmten, von uns genau umschriebenen Sinne)
herausgewachsen ist.

Von diesem Letzteren müssen wir noch reden und damit unsere
Darstellung abschließen. Ist die Reformation die Stillung der
Not ihrer Zeit, die Lösung ihrer Probleme wirklich geworden?
Wir dürfen darauf wohl mit einem Ja antworten. Daß sie das
Wort gefunden hatte, das die Zeit suchte, beweist die gewaltige,



— 540 —

Jahrhunderte lang andauernde Erregung, die sie hervorgerufen hat,
sowie der jubelnde Beifall, den ihr die besten Geister der Zeit
spenden. Sie hat einen Strom neuen Lebens erschlossen, der noch
heute nicht versiegt ist, hat dem Einzug einer neuen Welt breite
Bresche gelegt, hat die Geister befreit zu neuem Schaffen, kurz,
sie ist eine Schöpfungsperiode, ein neuer Morgen gewesen. Wie
sie aus der Not der Zeit emporgestiegen ist, fo ist sie die Wende
dieser Not geworden. Sie hat der Welt, die damals werden wollte,
wirklich zur Geburt verholfen, ste hat all jene bunte und verworrene
Sehnen zusammengefaßt in eine große Tat, sie hat getan, was
damals nötig war.

4.

Hat sie das wirklich?
Hier setzt doch ein neues Fragen an, das Fragen, das uns

zur Gegenwart herüb'erleitet. Wenn nnn heute die Weltkatastrophe
vor unsern Augen ist, wenn der Protestantismus vor der
ungeheurer: Not und Forderung der Gegenwart fast noch mehr als
der Katholizismus zu versagen scheint, wenn ein solcher Zusammenbruch

in einer Welt erfolgt, die doch sehr stark auch durch den

Protestantismus gebildet worden ist und worin er als eine doch
noch lebendige Macht gewaltet hat, sollten daran nicht doch
gewisse Mängel, fa'sche Ansätze, tragische Fehler des Reformationswerkes
mitschuldig sein? Oder sollte hier nur Erlahmung und Entartung
einer ursprünglich ganz reinen Bewegung vorliegen, also weniger
ein Versagen des Protestantismus als der Protestanten, ähnlich,
wie dies von dem ganzen Christentum etwa behauptet wird? sollte
zwischen der Tatsache des Krieges, und der Reformation kein
Zusammenhang bestehen? Sollte es, nm nur eines hervorzuheben,
ein Zufall fein, daß die protestantischen Kirchen nicht zu einer
einheitlichen Handlung für die Herbeiführung des Friedens gelangt sind,
während die katholische Kirche durch das Organ des Papsttums eine
solche vollbracht hat?

Betrachten wir denn die Reformation noch einmal, nun im Lichte
dieser Fragen.

Eines fällt uns daran immer sofort auf, sobald wir von unseren
heutigen Problemen und Stimmungen aus zur Reformation kommen:
es ist die geringe Rolle, die darin die Liebe spielt.
Daß diese im Neuen Testament das Herz des Reichsgotteslebens
bildet, dürfte nicht leicht zu leugnen sein. Alles ist ihr untergeordnet,

auch der Glaube. So doch mindestens im Evangelium
Jesu selbst. Bei den Reformatoren ist es umgekehrt. Bei ihnen
ist der Glaube die Hauptsache. Nicht, daß die Liebe in Theorie
und Praxis etwa ganz fehlte, Es gibt darüber in den reformatorischen
Schriften wundervolle Stellen. Wenn Luther in seiner Schrift



— 541 —

Von der „Freiheit eines Christenmenschen" der reformatorischen
Botfchaft jene Formulierung gibt, die im Neuen Testament stehen könnte:

Ein Christenmensch ist ein freier Herr aller Dinge und
niemanden Untertan ^ durch den Glauben;

Ein Chriftenmensch ist ein dienstbarer Knecht aller Dinge und
jedermann Untertan ^ durch die Liebe;
so wäre nur nötig gewesen, daß die zweite Seite dieser
Doppelwahrheit ebenso ausgebildet worden wäre, wie die erste, ja noch
stärker, und der Vollsinn des Evangeliums wäre wieder erreicht
gewesen — Christus wäre erreicht gewesen. Aber es geschah nicht;
die erste gewann eine einseitige, ja hypertrophische Ausbildung, sie
wucherte; der Glaube verschlang zuletzt vielfach die Liebe, deren
Reich zu fchaffen und zn stützen doch feine eigentliche Berufung ist.

Man mag zur Entschuldigung sagen, daß dies aus der ganzen
Kampfstellung und besonderen Aufgabe der 'Reformation zu
erklären sei. Die Liebe sei von der katholischen Kirche nicht
verkannt worden, wohl aber der Glaube. Es habe sich vor allem darum
gehandelt, jene Unmittelbarkeit und Freiheit des Lebens mit Gott
zurückzuerobern und damit die Quelle des Gotteslebens zn reinigen;
wenn dies geschehen war, konnte nachher die Fülle des christlichen
Lebens sich entfalten. Die Reformation habe ja nicht ein Ende
sein wollen, sondern nur ein Anfang, eine Form, nicht ein
Inhalt, ein Korrektiv, nicht ein Ganzes.

Man kann dies zugeben und doch mag die Frage erlaubt sein,
ob nicht das alles, auch die Freiheit, besser erreicht worden wäre,
wenn di? Lime, die brennende Liebe Christi, die Liebe Gottes und
des Menschen, das Erste gewesen wäre, der Ausgangspunkt, wie
bei Ch iftus selbst, oder wie bei Franziskus von Assisi.

Jedenfalls kommt die Liebe im Verhältnis zum Glauben zu
kurz, in der Theorie und in der Praxis. Der Römerbrief spielt
eine größere Rolle als die Bergpredigt. Wie diese, im Vergleich
zu heute zurücklritt, ist bedeutsam. Luther und Tolstoi! Ein guter
Lutheraner ') klagt, daß in den protestantischen, namentlich den
lutherischen Kirchen, im Gegensatz zum Mittelalter und zum Katholizismus

der Gegenreformation, ein Geist der Lieblosigkeit, ein
Erkalten der Liebe eingetreten sei. Die Ketzergerichte jener Tage reden
freilich auch nicht von Liebe, Wir müssen aber gestehen, daß
sie auch im Leben der Reformatoren nicht das Größte ist. Luthers
Verhalten gegen die Bauern wird ewig eine schwere Sünde gegen
die Liebe bleiben ^ wie überhaupt eine tragische Schuld —, ebenso
seine Aeußerungen über Zwinglis Tod und vieles andere dieser
Art. Aber Zwingli und Calvin selbst haben auch Verbrennungen
und Enthauptungen und Erträrckungen von Ketzern in, einem Geiste
zugeschaut, der vom Evangelium weit absteht. Wir wollen sie

Uhlhorn in seiner „Geschichte der christlichen Liebestätigkeit".



— 542 —

darob nicht etwa anklagen, sie damit nicht herabsetzen, sie bleiben
groß, größer als wir — aber eine tragische Schuld der
Reformation liegt hier doch vor. Hier war nicht das Reich Christi
erreicht, war Gott nicht verstanden. Hier wendet sich auch heimlich
eine große Liebe von ihr ab. Hier setzte der Tod ein. Hier fehlte
der Erweis wahrhaft göttlichen Wesens.

Wir sind damit zu dem gelangt, was man den Individualismus
der Reformatoren zu nennen pflegt. Ihr Glaube hatte

vorwiegend den Sinn, daß er das eigene Heil in Zeit und Ewigkeit

sicherstellen sollte. Die große Frage war: „Wie werde ich
selig?" So kam der Bruder zu kurz. Denn er kam erst nachher,

kam fast mehr nur als ein Anhang, während er doch nach
dem Grundsinn Christi mit Gott und der Seele Eins sein soll.
Von hier war nur ein Schritt bis zu dem religiösen Egoismus,
der die Welt zu Grunde gehen läßt, wenn nur für ihn selbst dnrch
Gott gesorgt wird. Man wird nicht gut leugnen können, daß
besonders Luther diese Grenze zwischen dem Individualismus,
der dem Christentum eingestiftet ist und zur echten Liebe gehört,
und den Egoismus öfters überschreitet. Seine Glaubensgewißheit
und Glaubensfreudigkeit mutet uns oft einfach wie selbstisches Ti-
tanentum an, und dieser Zug an ihm ist neben seinem hochmütigen
Selbstgefühl und seiner Gewalttätigkeit das, was den Verfasser
dieser Aussätze, der im übrigen Luthers Titanentum in jeder Hinsicht,

auch im Guten und wirklich Göttlichen, durchaus anerkennt,
oft die Frage stellen läßt, ob er nicht doch auch ein furchtbarer
Vërderber des Christentums gewesen fei, und ihn den Haß
verstehen läßt, den auch fromme und edle Seelen aller. Zeiten gegen
ihn gehegt haben. Mag auch das reformierte Christentum ebenfalls an
jenem falsch orientierten Individualismus leiden, so tritt bei ihm doch

zur Ergänzung gewaltig der Gedanke hervor, daß Gottes Ehre
das ist, worauf es ankommt, daß Gottes Ehre in der Welt
verwirklicht werden muß, und dieser Gedanke schlägt jenen Egoismus nieder.

Wir müssen diefe Erwägung aber noch weiter verfolgen.
Was der Reformation fehlt, ist, daß die Sache Gottes nicht
k l a r und leuchtend genug in den Mittelpunkt gestellt
i.'urde.

Nicht daß dies überhaupt nicht geschehen wäre! Unsere bisherige
Darstellung muß dieses Mißvsrständnis ausschließen. Aber es geschah
nicht einseitig und wuchtig genug. Auch bei den Reformierten wnrde
wie gesagt das 8oli Oso Floris, durch jenen falschen Individualismus
durchkreuzt. Vor allem aber war der Fehler, daß nicht das Reich
Gottes im Sinne Jesu und der Propheten die Losung wurde, sondern
das Sols, trcls, also nicht das Ziel, sondern ^ wir dürsen nicht
sagen der Weg, sondern bloß ein Weg. Von dem Reiche Gottes,
das auf Erden kommen soll, wisfen sie nichts. Sie weisen die
Täufer, die dieses verkünden, als Schwärmer ab ^ auch eine



- .'i43 -
tragische Schuld! Für sie wohnt das Reich Gottes einerseits in
der Seele des Einzelnen, anderseits im Jenseits.

Dies alles bedeutet aber, wie man in den letzten Jahrzehnten
oft und mit Recht gesagt hat, daß die Reformatoren mit ihrer
Wiederentdeckung der "christlichen Wahrheit nicht bis zu Jesus,
sondern nur bis zu Paulus gelangt seien. Freilich haben sie auch
nicht etwa den ganzen Paulus aufgenommen, sondern nur einen
Teil davon, das, was sie daran besonders verstanden, vor allem aber
seinen Individualismus. Jeder Blick in ihre Schriften zeigt in
der Tat fofort, daß wir uns hier nicht in der Welt der Evangelien
bewegen, sondern in der Welt des Paulus und seiner
Geistesverwandten.

Aus diesem Grundmangel erklären sich alle übrigen. Wo das
Reich Gottes vorwiegend in die Seele und das Jenseits verlegt
wird/ da muß jener Individualismus von selbst eintreten, denn
beides sind Dinge, die, losgelöst vom Reiche Gottes, das kommen soll,
den Einzelnen auf sich selber zurückweisen. Aber es geht daraus
besonders auch ein anderer Grundmangel schon des ursprünglichen
Protestantismus hervor: die falsche Stellung zur Welt.

Inwiefern ist diese Stellung falsch? Haben wir nicht gerade
gezeigt, daß sie richtig, der katholischen überlegen war? Gewiß, und
es bleibt auch dabei. Aber ein Mangel war doch dabei, und seine
Wirkungen traten bald zu Tage. Die Reformatoren glaubten, wie wir
gesehen haben, nicht an das Reich Gottes auf Erden, sie glaubten
also nicht im vollen Gottesreichssinn, daran, daß diese Welt durch
Gottes Kraft und Willen zni einer Stätte seiner Herrschaft umgestaltet

und aus seinem Schöpfergeist neugeboren werden könne. Dieser
Ausblick war auch dem reformierten Christentum verschlossen. Nicht
nur die Liebe, auch die Hoffnung des Gottesreiches wurde verkürzt.

Die zentrale Bedeutung dieses Mangels kann nicht genug
hervorgehoben werden. Sie zeigt sich besonders in diefem Hauptpunkte,

der Lösung des Problems, das im Verhältnis des
Reiches Gottes zur Welt liegt.

Das ist, das Grundproblem der ganzen Geschichte des Christentums,

wie es feinem letzten Sinn nach das Grundproblem aller
Geschichte sein dürfte. Wir wissen, wie es im Neuen Testament
gelöst ist: das Reich Gottes wird in hartem Kampfe die Reiche
diefer Welt überwinden, bis daß Gottes Wille aus Erden
geschieht wie im Himmel und er alles ist und in allem. Wir wissen auch,
wie das Kirchensystem es gelöst hat: die > Welt soll formell der
Herrschaft der Kirche unterworfen werden. Diese bedeutet Herrschaft

Gottes, aber in Form einer „heiligen Welt", die in die
unheilige hineingestellt wird, in Form eines Kultus, oder noch
anders ausgedrückt: in Forni von heiligen Zeichen. Wir wissen
endlich auch, wie die Reformation cs lösen wollte: an Stelle der



— 544 -
Zeichen sollte die Wirklichkeit treten, an Stelle der Kirche
eine geheiligte Welt. Das Kirchensystem hatte in tiefe Zwie-
spälte, Unsicherheit und Unwahrheit geführt, der neue Weg sollte
dem Gewissen Einheit und Freiheit zurückgeben.

Es war der rechte Weg; er bedeutete die Rückkehr zu Christus.
Er Hütte auch zum Ziel geführt, wenn dazugekommen wäre, was dazu
gehörte: der Ausblick auf das Kommen des Reiches. Werl dieser
aber fehlte, trat im Grunde die gleiche Fehlentwicklung ein, wie
im Kirchen- (nnd Religions)-System. Auf der einen Seite geriet
man in eine übertriebene Jenseitigkeit, auf der andern näherte
man sich gerade darum zu stark der Welt. Man hielt die Welt für
abgefallen und durch die Erbfünde verderbt, gewiß mit Recht,
traute aber Gott nicht recht die Kraft und den Willen zu, sie zu
erlösen und neuzuschaffsn. Darum überließ man sie bis zu einem
gewissen Grade sich selbst, d. h. ihren natürlichen Gesetzen und
Ordnunnen. Man übergab der zusammenfassenden Organisation
des natürlichen Lebens, dem Staate, den Auftrag, das Weltleben

so weit im Züzel zu halten, als dies nötig schien. Dazu
gesellte sich jene höhere Idee, daß das Reich Gottes ja gerade in
diesen weltlichen Formen kommen sollte. Aber weil diese Idee nicht
mit dem Glauben verbunden war, daß das Reich Gottes die Welt
von Grund aus umgestalten wolle und könne, so entstand als
Endergebnis ein Zwickerg?bilde: eine religiöfe Verherrlichung
des natürlichen Lebens, Diese schlug wieder besonders im
Luthertum durch. Bei Luther selbst ist es eine heroische Verachtung
der Askese, deren Engigkeit und Kleinlichkeit er so tief erlebt hatte,
fromme Freude an der neugewonnenen Welt Gottes, später ist
daraus religiös gefärbtes erbärmliches Behagen geworden.

Darum gerät der Protestantismus aus dem gleichen Grunde,
wie das Kirchensystem, aus falscher Jenseitigkeit, auf die Bahn der

Verweltlichung. Er bindet sich an den Staat und wird zuletzt
durch dick und dünn sein Fürsprecher. Er verteidigt alle Gegebenheiten.

Er gibt die übernatürlichen Ideale, die zum Reiche
Gottes gehören, ganz oder teilweise auf. Die Bergpredigt wird
auf das Durchschnittsmaß einer christlichen Sittlichkeit herabgesetzt.
Diese geht auf in einer Berufsethik, deren höchste Forderung wieder
die gehorsame nnd pflichttreue Einfügung in die gegebene Lage
ist. Die natürlichen Verhältnisse werden so, wie sie find, als die
höchsten Lebensformen betrachtet, die erreichbar sind. Was darüber
hinaus will, ist nicht nur Schwärmerei, sondern auch unfromme
Anmaßung und Verachtung der Schöpferordnung. Ein Christ ist
hienieden wesentlich ein guter Staatsbürger, Familienvater und
Berufsmann; was darüber hinaus geht, liegt im Jenseits, wohin
überhaupt alle größten Verheißungen des Gottesreiches verlegt
werden.



— 545 —

Es sei nochmals betont, daß diese Entwicklung zum Teil durch
das Große des Protestantismus selbst bestimmt ist. Man will
Gottes Schöpfungsordnung nicht antasten, die christliche Demokratie

festhalten und die sittliche Forderung rein auf das Gewissen
gründen. Darum läßt man nur die natürlichen Ordnungen als
Organe der Auswirkung des Reiches Gottes gelten und als sittliche
Forderung nur was für alle ohne Ausnahme Pflicht ist. Die
freiwillige Ehelosigkeit, das Kloster, die Werke der Askese werden
zuerst noch geduldet, falls sie nicht erzwungen seien, sondern
frei und aus dem Glauben gewählt wie geübt würden, bald aber
als verwerflich angesehen. Das Außerordentliche wird in
allen Formen vermorsen. Es wird verkannt, daß übernatürliches

Wesen in der Gesellschaft vorhanden sein muß, damit das
natürliche gesund bleiben könne; es wird verkannt, daß es im
Reiche Gottes neben dem demokratischen doch auch ein aristokratisches
Prinzip, nämlich eine Rangordnung der Geister gibt, und daß nicht
jeder zu Jeglichem berufen, nicht jedem alles Höchste gleich erreichbar
ist, und daß das Gewissen gerade auch dies zur Aufgabe hat, jedem
auf besondere Weise zusagen, was feine Berufung, seine Pflicht
und sein (Zuänwin 8äti8 ist. So wurde das Heroische, das zum
Wesen aller Religion gehört und im Reiche Gottes wunderbar
aufglänzt, ja dort neben der Kindlichkeit das eigentliche Charakteristikum
des Lebensstils ist, so gut wie diese zum großen Teil aufgegeben.
Eine ganze Welt von Wahrheit, Freiheit und Adel geht damit
verloren, der Protestantismns wird zur Religion der
Mittelmäßigkeit und die Weltlichkeit des Reiches Gottes zum frommen
oder zuletzt auch weltlichen Philistertum, Wieder ist des Göttliche

an einem wichtigen Punkte verloren.
Natürlich mußte damit auch die alte Zwiespältigkeit und

Unwahrheit wiederkehren. Denn die heroische Verheißung und Forderung

des Reiches Gottes blieb bestehen. Man vernahm sie, bekannte
sich zu ihr, wurde durch sie beunruhigt. Und wenn man sie anch
ins Jenseits verlegte, so wirkte sie doch ins Diesseits herüber, da
dieses ja auf jenes hin orientiert sein sollte. So entstand eine Kluft
zwischen der Weltseligkeit und weltlichen Orientiertheit des gewöhnlichen
Lebens und den Sonntagsidealen, zwischen dem irdischen Behagen
und denr Jenseitsernst, zwischen dem Philistertum und dem Heroismus,

zwischen dem frohen Erwerbl und Besitz von Geld und Gut
und dem Trachten nach dem, was droben ist. Diefer Zwiespalt blieb
lange latent, bis er in unseren Tagen wieder gewaltig
hervorgebrochen ist und uns quält, wie er das Geschlecht des ausgehenden
Mittelalters gequält hat. Die Welt der natürlichen Güter und
Bindungen und das Reich Gottes treten sich wieder schroff gegenüber.

Die Ehe hindert den freien Dienst der Wahrheit und Liebe.
Der Staat fordert Leib und Seele für sein Reich des Egoismus
und der Gewalt. Das Wirtschaftsleben ruht auf gegenseitiger Be-



— 54tt —

raubung. Wir aber bekennen uns zur Bergpredigt, zum Reiche dcr
Liebe, zum alleinigen Dienste Gottes. Könneu wir in diesen beiden
Welten gleichzeitig leben? Können wir diesen Zwiespalt aushalten?
Kommt nicht von ihm her ganz unerträgliche Unwahrheit in das
Leben? Verwandelt cs sich nicht in cine große Lüge?

Es ist Tolstoi, dcr neben Kirkegcmrd diesen Zwiespalt am
tiefsten vou allen Menschen der neueren Zeit empfunden hat. Wir
können sagen: der in Luther vorhandene, aber küustlich besänftigte
Tolstoi ist herausgetreten nnd fordert sein Recht. Gott ist in der
reformatorischen Teilung zwischen Gott und Welt nicht zu seinem
Rechte gekommen.

Daß durch diesen Umstand die weltumgestaltcnde Kraft des

Reiches Gottcs in der Reformation dcs sechszehnten Jahrhunderts
gelähmt wurde, liegt auf der Hand uud ist oft gesagt worden.
Ihre Politische Freihcitswirkung kam erst in der englischen
Reformation des siebzehnten Jahrhunderts teilweise zum Ausdruck.
Die soziale entwickeltc sich noch langsamer. Dic furchtbar gransamc
Niederwerfung des Bauernaufstandes mit Luthers Hilfe und Segen
erweist sich nnch von hier nns gesehen als schwere tragische Schuld,
die zu beschönige,? man endlich aufhören sollte. Ein wirklicher Mann
Gottes im Sinne Jesu und der Prophctcn hätte anders handeln
müssen. Luther handelte hierin als Sohn Wuotans, nicht als
Jünger Christi und hat dafür der Geschichte eine hnrte Buße bezahlen
müssen, die noch nicht getilgt ist. Aber auch dieser Fehler hing mit
dem Grundmangel zusammen. Durch ihn war das revolutionäre

Salz des Gottesreiches in der Bewegung faul geworden und
zum Aufbewahren des Bestehenden tauglicher als zu feiner Reinigung

und Veränderung,
Aus der gleichen Wurzel wächst im Grunde auch cin anderer

Mangel der Bewegung.
Dic Reformntion ist cinc t h c olo g ifch c Sachc nicht erst dnrch

Entartung gewordcu, sondern bis zu einem gewissen Grade von
Anbeginn gewesen. Anch in dieser Beziehung sind zwar Ansätze zn
einem Besseren vorhanden; es müßte uns wuuder nehmen, wenn
dies nicht der Fall wäre. Die neu gewonnene Unmittelbarkeit des

Verhältnisses zu Gott führte über alle Theologie hinaus. Man
wußte wieder, daß der lebendige und wirkliche Gott nicht durch
philosophische Spekulationen erfaßt, sondern vom reinen Herzen
geschaut, vom Gewissen verstanden, im schlichten Glnubcn ergriffen
ivird. Man suchte ihn in seinem „Wort", d. h. in seinen Taten, in
Christus, in seinem Geist, der in feiner Gemeinde wirkt nnd sich

als t68l,im«niuin «piritn8 8un«ti dem Herzen des Einzelnen bezengt.
Die Theologie, die sich damals als katholische Scholastik darstellte,
wurde mit Zorn und Vcrnchtuug nbgctnn. Das allcs war groß
nnd gut.



— 547 —

Und doch stellte sich die Theologie sehr, sehr frühe wieder ein.
Die Reformatoren waren eben selbst Theologen und konnten ihre
Haut nicht abstreifen. So haben sie denn theologische Kämpfe
gestritten, statt die Gotteskräfte des Glaubens und der Liebe frei
und groß walten zu lassen. So haben sie für die reine Lehre
geeifert und Ketzer getötet, wörtlich oder figürlich. So haben sie mit
glühender Leidenschaft einen „reinen Glaubeu", d. h. eine reine

Theorie des Glaubens herausgearbeitet und mit allen guten und
schlimmen Künsten der Polemik verteidigt, so aber die große Wahrheit

des Glaubens verderbt, seinen Freiheitssinn geschwächt, ja oft
ins Gegenteil verkehrt und die theoretische Entartung des Christentums

mit all ihren üblen Folgen, ihrem Dogmatismus, ihrem Ketzer-
richtertum und Pfaffentum, ihrer sittlichen und religiösen Unfruchtbarkeit

wieder herbeigeführt. Wenn man ihre Schriften mit dem
Evangelium vergleicht, fo zeigt sich, wie schon angedeutet worden
ist, dieser Unterschied zwischen Theologie und Reich Gottes sofort
und augenfällig. Wo dort, im Evangelium, alle Wahrheit frei
wächst wie in der Natur, so ist hier, bei den Theologen, alles
geordnet und eingeteilt, aber auch beschnitten, eingezwängt und
verstümmelt. Wo dort ein Gegensatz unvermittelt steht, weil er
eben zum Leben, selbst gehört, kommt, hier die Logik und will
künstliche Einheit herstellen, kann dies aber natürlich nur, indem
sie eine Seite der Wahrheit verkürzt. Wenn dort Glaube nnd Werke,
Gnade und Freiheit, Gottes und des Menschen Tun, des Menschen
Güte und des Menschen Verderbtheit neben einander stehen als
gleichberechtigte Wahrheit, da wird hier entweder das Eine von
beiden gestrichen oder ein Verhältnis der Ueber- und Unterordnung
hergestellt, das doch dem Sinne Jesu nicht entspricht. Wenn dort
Heller, sroher Sonntag ist, goldene Freiheit und Kindlichkeit, so

hier Studierzimmerluft, Arbeitsmühe, Reflexion und Qual. Auch
in diesem Punkte ist das wahrhaft Göttliche nicht erreicht oder nicht
festgehalten.

All dies Wesen aber hat sich auf den Protestantismus
übertragen und hat sich darin noch gemehrt. An Stelle des Evangeliums
ist der Katechismus getreten, an Stelle des Geistes die Gelehrsamkeit,
an Stelle des Propheten der Schulmeister. Der Protestantismus ist
eine Schulreligion geworden. Er hat die wunderbare .Kindlichkeit,
Freiheit und Volkstümlichkeit des Gottesreichswesens nicht erreicht.
Das hat ihm zwar auch viel Großes eingetragen, aber doch noch
Größeres geraubt nnd ihm viel von höchster Anziehungskraft genommen.

Auch von den Gestalten der Reformatoren selbst haben wir
dies in einem früheren Aufsatz bemerkt. Sie sind Theologen, sind
Propheten als Theologen; sie tragen Ornat, es fehlt ihnen die
unendliche menschliche Freiheit und Liebenswürdigkeit Jesn.

Und endlich muß in diesen Zusammenhang noch eine Tatsache
gestellt werden, die uns nun eigentlich nicht mehr überraschen kann,



— 548 —

und die uns doch besonders betrübt: das istdieVcrbindungder
Reformation mit der weltlichen Macht. Hier kommt
vielleicht das bloß Menschliche daran am deutlichsten zum
Ausdruck, Kein Einziger von allen hat an das freie Walten der Wahrheit

geglaubt, jeder zu Gewaltmitteln Zuflucht genommen. Sie
vertreiben, quälen, töten die Ketzer, statt auf den Geist zu
vertrauen, der in alle Wahrheit führt. Jeder ist im Kampfe mit dem
Gegner ungerecht und gewalttätig gewesen. Jeder hat sich an einen
Fürsten oder eine republikanische Obrigkeit angelehnt, keiner ist frei
dagestanden, ganz auf Gott allein vertrauend. Alle haben sie die

Politik für die Ausbreitung der Wahrheit benützt, was eine «ontng,-
cliotio in acljs«t« ist. Kein Einziger ist ein Märtyrer im großen
Stil geworden, kein Einziger hat dieses höchste Heldentum im Reiche
Gottes verwirklicht. Sollte das Zufall sein? Nein, hier hat wieder
das Göttliche in der höchsten Form gefehlt und hier, in diesem Bündnis

mit der Macht, müssen wir vielleicht die allerschwerste
Hemmung des Reformationswerkes erblicken. Es ist zu dem Fluch
der Reformation geworden. Denn noch einmal: im Machtstreben
kommt der Abfall von Gott am deutlichsten zum Vorschein.

Es war auch bei den Reformatoren ein besonders starker Abfall

von sich selbst; denn die Verbindung mit weltlicher Macht
ist das stärkste Gegenteil des Glaubens und die offenkundigste
Verleugnung der Souveränität Gottes. Ueberhaupt, was war die

ganze falsche Stellung zur Welt anders als ein Mangel nn Glauben?

Warum Gott nicht glauben, daß er auch diese Macht
habe, die Welt zu verwandeln durch seine Kraft und Wahrheit,
durch das von Christus in sie ergossene Leben? Noch ein wenig
mehr Erlebnis der Wirklichkeit Gottes, noch ein wenig mehr
Empfindung feiner allmächtigen Kraft — und vieles wäre anders
gekommen.

Das find die im Reformationswerk von Anbeginn vorhandenen

Mängel, Dazu kam die übliche Erlahmung und Entartung.
Wir brauchen sie nicht mehr zu schildern. Das Kirchentum kam
wieder, in abgeschwächter, dafür auch kleinlicherer Gestalt. Die
Hierarchie wurde zum Pfarrertum. An Stelle des Priesters trat der
Schriftgelehrte. Das Evangelium verwandelte sich in Katechismus
und Dogma. Das Wort Gottes wurde Bibel und die Bibel wurde
zum dogmatischen Gesetzbuch. Der Glaube wurde zur Orthodoxie
und zur Last für Freiheit und Gewissen. Kurz: aus Gottesreich
wurde Religion und Kirche.

Damit ist also die Frage beantwortet, von der wir
ausgegangen sind, ob im Reformationswerk schon ursprünglich Mängel
lägen, die die Entwicklung der Weltkatastrophe nicht verhindert,
vielleicht sogar gefördert hätten. Sie ist mit Ja zu beantworten.
Der Individualismus, der die allgemeine Sache Gottes in der
Welt aus dem Auge verlor, der Partikularismus der protestanti-



— 549 —

schen Kirchen, die sich ihren jeweiligen Staaten anschlössen und
die Christenheit als Ganzes aus dem Auge verloren, der Mangel an
großer Liebe, die theoretische Entartung des Christentums, die ganze
Verweltlichung der Kultur und Vergottung des Gegebenen,
insbesondere der Bund mit der Macht, kurz: das Manko an Glauben,
Liebe und Hoffnung, an Gotteskraft und Gotteswahrheit, all
diese Dinge haben mitgeholfen zu dem großen Zusammensturz. Die
Reformation hat nicht genügt, ihn zu verhindern.

Und so steht nun die Reformation in einer doppelten Gestalt
vor uns. Sie bleibt eine gewaltige Schilderhebung der Wahrheit,

eine Tat Gottes in der Geschichtet Sie ist ein neues Erleben
und Verstehen Gottes, ein Aufstrahlen der Gottesreichswahrheit,
eine Eröffnung einer neuen Epoche des Reiches Christi. Das alles
foll durch ihre Mängel und Fehler nicht verdunkelt werden. 'Es
bleibt viel größer als diese. Sie müssen allerdings gesehen werden,
aber nicht damit jene Bewegung verkleinert, sondern, damit in ihr
Göttliches und Menschliches geschieden werde. Es war eine Gvttesreichs-
bewegung, aber sie blieb hinter der ganzen Wahrheit des Gottesreiches

in wesentlichen Punkten zurück. Sie versäumte göttliche
Möglichkeiten und betrat gelegentlich ungöttliche Irrwege. Es war
ein Helles Aufleuchten der Kraft und Wahrheit Gottes, aber es

war nicht alle seine Kraft und Wahrheit darin erschienen und
wirksam.

Darum hat sich schon in der Reformationszeit Ergänzung und
Widerspruch gezeigt. Das ist das Täufer tum, diese gewaltige, so

lange mißverstandene Bewegung. Sie vertrat vieles von der Wahrheit,

die der offiziellen Reformation entgangen war; vor allem
die Erwartung der Gottesherrschaft auf Erden. Nie tritt uns
Schwäche der Reformatoren so deutlich entgegen, als da, wo sie es mit
dem Täufertum zu tun haben, wo dieses auf sie eindringt nnd sie

sür sich gewinnen will. Wir meinen keineswegs, daß das Täufertum

ihnen gegenüber nur die Wahrheit und in allen Stücken die

höhere Wahrheit vertreten habe, aber Wahrheit gewiß, alte Wahrheit,

kommende Wahrheit, und wir meinen, daß die Reformatoren
diese größer, sreier, göttlicher hätten behandeln sollen. Und so

haben noch viele andere Ketzer ein Recht gegen sie gehabt.
Vor allem aber hat die katholische Kirche sich behauptet.

Ist dies bloße Verstockung gewesen oder hat sie vielleicht doch ein
Stück Wahrheit zu vertreten gehabt, das vom Protestantismus
vernachlässigt oder nicht gesehen worden war? Hat sie nicht jene
Wahrheit des Uebernatürlichen zu behaupten gehabt, die er preisgab?

Sie mag es in massiven, zu sehr bloß symbolischen Formen
getan haben, aber vielleicht war dies doch besser, als wenn es gar
nicht geschehen wäre. Hat sie nicht namentlich gegenüber der
Zerreißung der Christenheit in eine Fülle von Staaten und Nationen,
zu denen die protestantischen Kirchen bloß ein Anhang waren,



— 550 ^

die Idee des Univcrsalismus und einer überstnatlichen Menschen
gemeinschast gewahrt? Könnte sie nicht ein wenig (wir sagen
ausdrücklich: ein wenig) Recht haben, wenn sie besonders in der Art
Luthers etwas von dem selbstfrohen Hochmut Luzifers erblickte,
der das Band der Einheit der Christenheit stürmisch zerriß und ob
dem eigenen Heil die Heilskraft der Gemeinschaft vergaß? Gibt
ihr nicht der Krieg eine Bestätigung dafür, daß damals in der Christenheit

eine teilweise falsche Entwicklnng einfetzte, daß damals eine
Tragödie geschah? Könnte nicht sein, daß die Wahrheit des Gottesreiches

die des Katholizismus und des Protestantismus vereinigen
sollte in einer neuen Gestalt?

' 5.

Damit dürften wir instand gesetzt fein, eine Antwort ans die
Frage, wie wir die Reformationsfeier am besten begehen, zu geben.
Wir haben ausgemacht, daß dies auf die Weise der lebendigen,
nicht der toten Geschichte getan werden müsse. Lebendige Geschichte
ist, soweit die Erinnerung an die Vergangenheit in Betracht kommt,
Überall da, wo man diese von der Gegenwart aus neu erlebt,
sie als Gegenwart erlebt, sie so erlebt, als ob man dabei wäre,
als ob man sich in die Kampfreihen stellte, da wo man die Freuden

und Schmerzen, Fragen und Antworten einer Epoche als eigene
empfindet und das Herz darüber ins Klopfen gerät, als ob es fich
um den Kampf des heutigen Tages handelte. Lebendige Gefchichte ist
da, wo man eine Vergangenheit als eine lebendige Wirklichkeit
empfindet, so daß man bei ihrem Werke anknripft, sei es in
Zustimmung, sei es in Ablehnung, sei es im Sinne der Fortführung

feiner Richtung, fei es im Sinne einer entschlossenen Umkehr.
Stehen wir so zur Reformation?
Es besteht natürlich eine große Versuchung, die Frage von

vorneherein zu bejahen, nur weil wir nun einmal in diese

Periode der Erinnerung an die Reformationszeit getreten sind,
und zu erklären, unsere Zeit sei jener Epoche verwandt. Einige
Analogien lassen sich ja leicht finden und befonders wird eine
so reiche Zeit, wie die erste Hälfte des 16. Jahrhunderts uns
zu einer solchen Zusammenstellung gewiß einige Anknüpfungspunkte
bieten. So liegt uns ja auch etwa nahe, unsere Zeit mit der der
Geburt Christi zu vergleichen.

Wir meinen aber, daß beides guten Grund habe. Zeiten voll
Zusammenbruch und voll schöpferischer Wehen sind einander wirklich

verwandt. Ganz im allgemeinen läßt sich sagen, daß auch
unsere Zeit, wie die der Reformation, aus einer bisherigen Lebensform

heraustreten will in eine neue hinein. Wie jene fühlt sie

tief das Unbefriedigende der vorhandenen Zustände, wie jene trägt
sie in ihrem Schöße eine Fülle von neuen Gedanken und Wol-



— 551 -
lungen; wic jene schwankt sie zwischen leidenschaftlichem Festhalten
am Alten und leidenschaftlicher Zuwendung zum Neuen; wie jene
ist sie unsicher und stürmisch, gläubig und zweifelskrank; wie jene
erfüllt von großer Hoffnung und geplagt von schwerer Not. Die
politischen uud sozialen Zustände, die sittlichen Anschauungen, die
Weltanschauung, alles in Gährung und Auflösung. Die Krönung
aller Not aber wird die religiöse Not- Sollte die Lage nicht
wirklich ähnlich derjenigen fein, in der das Werk der Reformatoren
entstand und woraus dieses Werk die Christenheit rettete?

Wenn dem so wäre, dann würde die Erinnerung an die
Reformation wirklich zu earner lebendigen. Dann träfen wir Heutigen
zwar nicht direkt, aber doch indirekt mit ihr wieder zusammen
Die direkte Weise ist, wie wir uns erinnern, jene, die, wenn
möglich im Anschluß an irgendwelche Jubiläumsjahrzahlen, die
Vergangenheit aus dem Grabe heranfzitiert, wobei man fich einbildet,
daß man noch, ganz im Geiste einer vergangenen Epoche denke

und ihr Werk fortsetze. Dieses direkte Herankommen zur Geschichte
ist der Historismus, den viele mit so großem Recht verwerfen, die tote
Geschichte. Aber etwas ganz anderes geschieht, wenn wir mitten
aus Arbeit und Kampf der Gegenwart aufblickend, uns zugleich in
einer bestimmten Epoche der „Vergangenheit" befinden, wenn wir
erkennen, daß sie, obwohl unter andern Formen, sich ganz mit der
gleichen Aufgabe abmüht, wie wir, und wenn wir dann spüren,
daß sie in einem innerlichen Sinne gar nicht Vergangenheit ist,
sondern lebenswarme Gegenwart, mehr Gegenwart vielleicht als
die chronologische.

Wenn sich dies mit der Reformation so verhalten sollte, was
könnte uns die Beschäftigung mit ihr für unfere Arbeit leisten?
Und worin bestünde die rechte Reformationsfeier?

Daß sie unter den heutigen Umständen am allerwenigsten eine
bloße Verherrlichung jenes Ereignisses fein dürfe, fondern den

Grundzug der Buße tragen müsse, haben wir schon betont. Aber

zur „Buße" muß der „Glaube" kommen, das heißt die Wendung
zu neuem Schassen und Bauen. Und da drängt sich denn
das Stichwort auf, daß die beste Feier der einstigen Reformation
eine neue Reformation sei. Das Wort scheint kühn,
vielleicht ist es aber der Größe der Dinge gegenüber, die jetzt geschehen
und sich vorbereiten, sogar zu wenig kühn.

Wir wollen es in diefem Zusammenhang jedenfalls ausnehmen
und dann fragen: Welches müßte wohl das Werk dieser neuen
Reformation sein? Nicht daß wir uns etwa anmaßen wollten,
dafür ein Programm im einzelnen zu entwerfen oder die kommenden
großen Dinge vorauszusagen. Aber einige Grundzüge dieses

notwendigen Werkes treten doch wohl aus den Nebeln und Dunkelheiten,
die über diefen Tagen liegen, so klar hervor, daß jeder sie sehen

mutz, der Augen hat, zu sehen.



— 552 —

Auch die neue Reformation wird, in gleichem Sinne wie die
einstige, mitten aus dem Herzen unferer Zeit, aus ihrer Not und
Hoffnung geboren werden. Sie wird nicht irgendwie aus dem

Zufall kommen, aus der blauen Luft her. Sie wird nicht rein
religiös sein oder gar kirchlich und theologisch, aber allerdings
auch nicht bloß kulturell, sie wird vielmehr eine Erneuerung unseres

ganzen Lebens sein, sie wird alles umfassen, was in unferer
Zeit an Wünschen und Hoffnungen gährt, und es zusammenfassen
zu der entscheidenden Tat, die den Durchbruch des Neuen bedeuten
wird, das über dem jetzigen Kampf zwischen Alt und Neu hinausführt

und der Seele unseres Geschlechtes Einheit und Sicherheit
wiedergibt. Sie wird nicht eine Sache der Theologen und Kirchenleute

sein, sondern die des ganzen Geschlechtes, eine Volkssache
im großen Stil, woran der Fabrikarbeiter nicht weniger beteiligt
sein wird, als der Kirchenrat und das Dienstmädchen nicht weniger
als die Frau Pfarrer. Wer also Reformation feiern will im Geiste
jener ursprünglichen Bewegung, der darf fich zu allerletzt von
der Bewegung unserer Zeit zurückziehen und meinen, durch Schelten

über das, was diefe in Wahrheit und Irrtum, in Weisheit
und Torheit, in Liebe und Zorn bewegt, zeigen zu können, daß
er den Geist jener Epoche habe. Die neue Reformation muß und
wird eine Sache haben, sie wird das ganze Problem der
Gegenwart mit all seinen Teilproblemen, den politischen, sozialen,
religiösen, sittlichen lösen und damit die Erlösung unseres
Geschlechtes aus seiner Not, die Erschließung neuen Glaubens, neuer
Freude, nener Freiheit sein, ein Auftun neuer Pforten, ein Fließen
neuer Quellen, ein neuer Tag.

So gewiß dieses für uns ift, so gewiß auch ein Zweites:
diese Erlösung ivird nur aus der größten Tiefe her kommen,
die Reformation unserer Zeit wird (das Wort sei wieder erlaubt) eine

religiöse Reformation sein. Daraufhin drängt auch unsere
Not und Hoffnung. Sie wird es immer mehr tun, bis aller
wirre Lärm, der aus der Seele diefes Geschlechtes aufsteigt, zu
einem einzigen großen Schrei wird, dem Schrei nach Gott —
nach unserem Gott! Denn die neue Reformation wird wieder
darin bestehen, daß wir Gott neu finden, neu verstehen, neu
erleben. Wir müssen der Unmittelbarkeit des Erleben Gottes

wieder teilhaftig werden, seine Wirklichkeit einfach und
mächtig erfahren.

Dann wird die Folge fein, daß wir unfer religiöses System
auf die Seite schieben, wie die Reformation das ganze damalige
Wesen auf die Seite geschoben hat. Wenn wir dazu bis jetzt noch

nicht imstande gewesen sind, so einfach aus dem Grimde, daß Gott,
seine Wirklichkeit und Macht, uns noch nicht lebendig und klar
und kraftvoll genug gewiß und inne geworden find. Auch für
uns ist ein ganzes religiöses System veraltet, halbwahr, unwahr



— 553 —

geworden. Fast, alle fühlen es mehr oder weniger. Die freien
Geister lächeln und höhnen; ernstere Gemüter klammern sich
daran und versuchen, es durch ihren Eifer zu beleben und als
wahr zu erweisen; die Menge macht mit, weil sie nichts anderes
hat. Und doch ersticken wir unter diesem halbtoten Wesen, unsere
Seele nimmt Schaden an dieser Unwahrheit. Von diesem Zentrum
aus breitet sich das Uebel über den ganzen Umkreis des
Lebens. Wir haben es schon gesagt: unsere ganze Existenz gerät
in einen tiefen Zwiespalt, unsere ganze Kultur wird von dem

Giftkraut der Heuchelei überwachsen. Unsere Ideale widersprechen
unserm Leben; unfere Kultur unserer „Religion"; Mir glauben
an Gott und leben in einer Welt, wo der Mammon im Grunde
alle Beziehungen der Menschen regelt; wir halten die Liebe^ für
das „höchste Gebot" und morden uns, wie die Erde dies noch
nie gesehen hat; wir nennen uns nach Christus, aber nehmen es

bitter ernst nur mit dem Zäsur. Wir sagen es nochmals: es

ist unmöglich, dies länger auszuhalten, die Entscheidung muß
geschehen, die Erlösung aus dieser Not muß kommen.

Sie wird kommen mit einem neuen Tag Gottes. Wenn er
wieder eine lebendige Macht wird in den Seelen, wenn er wieder neu
verstanden wird, dann wird auch jener Tag da sein, wo wir das

ganze tote Religionswesen auf die Seite schieben, weil eine neue Wahr»
heitswelt uns aufgegangen ist. Dann wird dieses Kirchentum
verschwinden und mit ihm dieses Pfarrertum, Theologentum, Pfaffentum,
diese leeren Gottesdienste und Sakramente, dann diese ganze Religions-
frömmigkeit in all ihrem Wesen und all ihren Folgen. Dann wird
die Möglichkeit da sein, für eine nene Gemeinschaft im Höchsten, dann
wird die Kraft vorhanden sein für die Geburt der neuen Welt, die
unsere Zeit im Schöße trägt.

An diesem Punkte also ist alle Kraft zu sammeln. Das ist der

Ort, von wo alle Hilfe kommt.
Wo aber Gott wirklich und unmittelbar ist, da ist das Reich

Gottes. Und das wird jedenfalls die Tat der neuen Reformation

sein, daß sie entschloffen auf diesen Weg tritt. Jegliche wertvolle

Sache, die in unserer Zeit gärt, ja die ganze Sache unserer
Zeit muß in diese aufgenommen werden. Hier muß das Werk, das
die Reformation getan hat, fortgesetzt, zum Teil auf neue Weise

aufgenommen werden.
Wir brauchen, um zu zeigen, was wir meinen, nur die schon

bei der Ausdeckung der Mängel und Fehler des Reformationswerkes
gezogenen Linien noch zu Ende zu führen. '

Daß das Kirchensystem, soweit es im Protestantismus wieder
aufgekommen ist, völlig und endgültig erledigt werden muß, wenn das
Programm der Reformation erfüllt werden soll, liegt auf der Hand.
Ebenso versteht sich nuu von selbst, daß die Rückkehr zum Reiche
Gvttes nicht bloß bis zu Paulns, sondern bis zn Jesus selbst vor-



— 554 -
dringen muß. Daß solche Rückkehr in Wirklichkeit ein Fortschreiten ist,
sei auch hier für solche bemerkt, die vor einer bloßen Rückkehr schaudern,
ebenso, daß Christus für uns nicht eine bloße „historische Figur",
eine Gestalt der Vergangenheit, sondern eine gegenwärtige und lebendige

Wirklichkeit, eben der lebendige Gvtt als menschliche
Wirklichkeit ist, seine Wahrheit das IZvs,QAs11uiu ÄGtsrnuiu der
Offenbarung Johannis und der Mystiker aller Zeiten, das Reich Gottes
eben die ewig gegenwärtige Herrschaft diefes lebendigen Gottes.
Es muß also jener Individualismus eingeordnet werden dem einzigen
Trachten nach der Sache Gottes (die auch die Sache des Bruders
wird), um damit sein Gift zu verlieren und sich im Grunde erst recht
zu entfalten. Es muß die Liebe zu ihrer wahren Stellung gelangen.
Es muß aus „Theologie" wieder „Evangelium" werden. Es müssen
die theologifierten, systematisierten Wahrheiten des Reiches Gottes wieder
aus ihrem Prokrustesbett befreit werden und zu jenem lebensvollen
freien Reichtum zurückkehren, den sie im Reiche Gottes selbst haben.
Es muß die wunderbare Menschlichkeit und Volkstümlichkeit des

Gottesreiches gewonnen und seine Verschickung überwunden werden.
Es muß jene Laienhaftigkeit und demokratische Art völlig zum Siege
gelangen, vhne jedoch Herrschaft der Mittelmäßigkeit zn 'bedeuten.
Kurz: es muß der Glaube, diese große Entdeckung der Reformation,

sich so auswachsen, bis er ganzer Reichgottes-Glaube wird,
bis er Gott die Kraft zutraut, die Welt seiner Herrschaft zu
unterwerfen und zu seiner Wohnung zu machen.

Bei diesem Punkte müssen wir etwas länger Halt machen. Wir
erinnern uns, daß hier das Werk der Reformation einen besonders
schlimmen Mißerfolg hatte. Ihre Lösung des Verhältnisses von Gottesreich

und Welt litt an einem Grundmangel: es fehlte der Glaube an
das Reich Gvttes anf Erden. Sie gelangt nur im ketzerischen

Täufertum so weit, im reformierten Christentum bis hart daran, aber
bleibt in ihrer offiziellen Gestalt anch hier an dieser Stelle stehen.
Hier muß im Namen ihres Grundwollens der neue Durchbruch
geschehen. Es muß der Glaube nvch diesem Schritt tun, um erst recht
Glaube an den lebendigen Gott und sein Reich, Glaube im Sinne
Christi, zu werden.

Dann ist das Problem grundsätzlich gelöst und es bleibt
nur noch das Programm der praktischen Verwirklichung der Wahrheit.

Das Reich Gottes ist dann nicht bloß für das Jenseits, es will
in die Welt kommen. Darum schafft es nicht eine heilige Welt
neben der übrigen Welt, sondern will die Welt selbst zu seiner
Stätte machen. Darum überläßt es aber auch nicht die Welt sich selbst;
geht vielmehr daran, sie für Gott zu gewinnen. Das kostet Kampf,
gewiß, langsam und mühsam mag das Fortschreiten sein, es führt
durch Evolution wie durch Revolution, durch Aufbau und
Katastrophen, es mag sich in großen Perioden, in aufeinander folgenden
Aeonen vollziehen, aber der Zwiespalt ist nun doch beseitigt: das



Herz gehört ganz auf die Seite des Gottesreiches. Der Zäsar muß
dem Christus weichen, der Mammon der Seele, die Gewalt der Liebe,
die Selbstsucht dem Dienen, m. E. W. > dem Christ gehört die Welt,
nicht dem Tier. Die Christus feindlichen Mächte mögen noch Gewalt
haben, wir werden ihnen vielleicht noch äußerlich und widerwillig
dienen müssen, aber unsere Sache ist der entschlossene Aufbau der

neuen Welt. Gott allein soll herrschen und mit ihm der befreite
Menfch.

Das Reich Gottes wird ganz diesseitig, gerade weil es ganz
jenseitig ist. Aber es wird auch ganz jenseitig, weil es ganz
diesseitig ist; es wird ganz überweltlich, indem es ganz weltlich wird, es

wird ganz übernatürlich, indem es ganz natürlich wird. Denn nnn
wird auch jenes Uebernatürliche (um dies Wort vorzuziehen),
das die Reformation auf falsche Weise beseitigt hatte, wieder in sein
Recht eingesetzt. Ueber das bloß natürliche Leben erhebt sich das
Leben des Gottesreiches. Der Staat wird überboten durch eine
Gemeinschaft der Freiheit und Liebe. Die Ehe darf keine Bindung für
den Dienst Gottes werden und darf nicht einfach als höchste Form
des Lebens gelten. Das Außerordentliche muß wieder aufstrahlen, das
Heldentum des Reiches Gottes wieder verstanden werden, die Nächfolge

Christi in diesem Sinne wieder die höchste der Lebenslosungen
sei. Der Sinn sür die Rangordnung der Geister muß sich mit der
christlichen Demokratie verbinden und das von Gott gewollte Laientum
muß Raum lassen sür ein von Gott geweihtes Priestertum. Und
endlich soll man nicht meinen, daß die Diesseitigkeit des Reiches
Gottes erma eine Waffenstreckung vordem Tode bedeute: im Gegenteil,

ein neuer Triumph des Lebens, ein neuer Weg zum Sieg über
den Tod gehört zu dieser Wiedergewinnung des Uebernatürlichen. Das
Reich Gottes ist Leben, die Ueberwindung des Todes in jeder Form
ist das Herz seiner Verheißung. Gerade hier muß uns Hilfe werden.
Gerade dieser Todesdruck muß wieder von uns weichen — und er
wird weichen!

Bergessen wir es ja nicht, daß die Diesseitigkeit des Gottesreiches

nicht etwa Weltlichkeit im gewöhnlichen Sinne, sattes Genügen
an dieser Welt bedeutet, sondern das Gegenteil: es ist nicht von
dieser Welt und in dem Maße, als es kommt, wird die Welt
verändert sein, also eine andere Welt werden.

Wir dürfen vielleicht ein ehrwürdiges Wort zum Ausdruck unserer
Meinung wählen, trotzdem es mißverständlich ist: was wir wollen,
ist eine Theokratie, aber nicht eine, die mit Zwang herrscht, die
in politischen Formen käme und mit politischen Mitteln herbeigeführt
würde, sondern eine, die sich rein in Freiheit und Liebe
aufbaute; nicht eine zur Beherrschung, sondern eine zur Befreiung
der Menschen durch Gott.

Aber wenn diese Theokratie, diese neue Welt kommen soll, dann
muß, dies sei nochmals gesagt, Gott eine stärkere Wirklichkeit unter



— 556 —

uns werdeu. Und das ist es, worin wir unser ganzes Hoffen und
Wollen vielleicht am allerbesten ausdrücken könnten: wir sehnen
uns nach neuen Verwirklichungen der Wahrheit
Gottes. Wir möchten, daß Ernst würde mit dem. was wir so

lange bekannt haben; wir möchten etwas verkörpert schauen von dem
Großen, das unsere Seele glaubt und hofft; wir mochten etwas
hervorbrechen sehen von den Siegen des Gottesreiches über alle Not.
Endlich, endlich soll es Ernst werden mit uns, endlich, endlich soll es

Ernst werden mit — Gott, das heißt: mit der Erfüllung seiner
Verheißung, mit dem Anbruch seines Tages. Aus den Schatten in
den Tag!

Gerade darin begegnen wir uns mit dem Geschlecht der
Reformation. Es wollte aus den Zeichen zn den Wirklichkeiten. Das war auch
wirklich der Weg, den die Reformation führte. Aber wir haben gesehen,
wie sie nicht nur die volle Wahrheit Gottes in der Erkenntnis nicht
erreichte, sondern sie auch durch die Praxis in wichtigen Punkten und
bei entscheidenden Anlässen verleugnete. Nun, sie hat ihr Werk getan,
ein Riefenmerk. Es hat stch ausgewirkt in unendlichem Segen. Es
ist aber auch eine Welt zusammengestürzt, weil jene Kräfte nicht völlig
erschienen waren und eine neue Welt kündigt sich an. Sollte nicht
dies nun der Sinn des Neuen sein, das jetzt beginnt: einmal ein

neuer Versuch, das Reich Gottes mit jenen höchsten göttlichen Kräften
zu vertreten, die zu ihm gehören und die die Reformation nicht immer
und nicht ganz erreicht hat, sodann aber und eigentlich in erster Linie
ein neues Aufbrechen der Gottesreichswahrheit in der Welt, eine neue
Offeubarung seiner Kräfte und Herrlichkeiten, eine neue Art und Epoche
der Verwirklichung der Sache Jesu? Von hier aus käme dann die

Lösung und Erlösung für alles Andere.
Und das wäre die neue Reformation — es wäre mehr als dies!

(Fortsetzung folgt.) ^

Der Staat unci was wir von ihm erwarten Kütten.

Is. Aas Sutten wir vsm Staat erwarten?
„Seht nur dort, wie er sie an sich lockt, die Viel-zu-Vielen,

wie er sie schlingt und kaut und wied.rkaut, Ack, auch in
euch, ihr großen Seelen, raunt er seine düsteren Lügen."

Also sprach Zarathustra,

'^Ius dem Wesen bes Staates ergibt sich, was wir vvn ihm zu
RH erwarten haben.

^ Die Grundtendenzen, die wir soeben zu analysieren suchten,
drängen den Staat, sich konsequent zu entfalten, sich stets zu über-


	Neue Wege. VII., Die Reformation

