
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 9

Artikel: Neue Wege. VI., Gottesreich und Kirche

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134112

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134112
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 471 —

lung, vor dieser letzten Treue zu sich selber nicht zurückschreckte. Er
verlegt damit die Entscheidung auf das Gebiet, wo sie gefällt werden
muß. Mit Götzen wird nur Gott fertig.

Damit ist auch die Richtung angegeben, die unsere weiteren
Ausführungen zu befolgen haben. I, Matthieu.

(Schluß folgt.)

Neue Aege.

VI. Sstteneicd uns Wcde.

^ I nd die Kirche?
Religion. Theologie. Pfaffentum sind oder werden doch leicht

Verhüllungen des Gottesreiches, bald in feinerer, bald in gröberer
Form. Sie können aber, soweit sie dies sind, nicht leicht von der

Kirche getrennt werden. Auf diese mußten wir immer wieder stoßen,
wenn wir jenen Erscheinungen nachgingen; nun wird es notwendig
sein, ausdrücklich und, soweit der Rahmen dieser Aufsätze es erlaubt,
gründlich von ihr zu reden. Denn wie könnte man, wenn man von
den Verhüllungen des Gottesreiches redet, die Kirche übergehen, die

doch von ihnen allen die mächtigste und gefährlichste ist?

1.

Ist es wirklich noch notwendig? Ist von der Kirche unter uns
nicht schon genug, ja übergenug geredet worden, in den Neuen Wegen
und anderwärts? Sollte dieses Thema nicht einmal erledigt sein?

Ja, erledigt sollte es einmal werden, das ist gewiß! Die
kommende Reformation wird keine wichtigere Aufgabe kennen. Aber daß
es schon erledigt wäre, davon kann keine Rede sein. Es hängt als
furchtbar schweres Problem über uns. Ueber Allen, auch über den

Unkirchlichen, ja sogar über den „Ungläubigen". Denn wie verhalten
sich diese „Ungläubigen" zu der Kirche, die für sie erledigt scheint?
Lassen sie sich nicht von dieser Kirche trauen und beerdigen? Ueber-
geben sie nicht dieser Kirche ihre Kinder zur Taufe und Konfirmation
und zur Einführung in ihre ganze Denkweise und Weltanschauung?
Wer von diesen „ungläubigen" Helden, sei er nun Professor oder
Straßenkehrer, Arzt oder Kellner, hat auch nur den Mut, gegen feine
Schwiegermutter oder Tante die Unterlassung der kirchlichen Trauung
durchzusetzen? Schimpfen tut Ihr schon, das wissen wir, aber das

mag zwar Euch selbst imponieren, sonst aber niemanden. Oder glaubt
Ihr etwa, die Sache werde dadurch gut, daß Ihr dem Pfarrer, dem

zu entrinnen Ihr keine Kraft hattet, ein saures oder höhnisches Gesicht
schneidet, wenn er die begehrte „Funktion" vollzieht, oder über diese



— 472 —

Funktion schnoddrige Bemerkungen macht? Als ob Ihr es dadurch
nicht vielmehr noch schlimmer machtet, indem Ihr zur Feigheit noch
weitere Gemeinheit übt! Denn was kann der Pfarrer dafür, daß

Ihr solche Tröpfe seid? Jn Wirklichkeit ist Euer Verhalten jämmerlich.
Ihr redet häßlich über eine Sache, der Ihr Euch doch unterwerft.
Daß Ihr dies tut, ist entweder, wie schon gesagt, einfache Feigheit
oder es ist ein Zeichen, daß Ihr mit dieser Sache doch noch nicht
innerlich fertig geworden seid, daß Ihr bei weitem noch nicht reif
genug seid zu einem wahren und tiefen Bruch, einem Bruch mit
gutem Gewissen. Vielleicht ist das, was wir Feigheit genannt haben,
nur eine Folge dieser wahren Sachlage. Dann aber sagen wir, daß
in dieser Sache für einen ehrlichen und anständigen Menschen ein
Entweder—Oder gilt: Entweder bricht man gründlich nnd ganz mit
einer Einrichtung, die man verhöhnt und zll mißachten vorgibt, nder
man gibt den Hohn auf uud bekennt sich zll ihr. Es ist etwas
unsäglich Trauriges in dieser Stellung einer großen Masse von heutigen
Menschen zu der Kirche, die sie verachten oder zu verachten vorgeben,
von der sie nur mit einem höhnischen Lächeln reden uud die sie doch
nicht entbehren können, besonders dann nicht, wenn der Tod sich
meldet.

Freilich — so sehr zum Verwundern ist's im Grunde doch nicht,
denn wir stoßen hier auf eine der starken Wurzeln, von denen alles
Kirchentum lebt: die geistige Bequemlichkeit, den Mangel an eigener
geistiger Kraft und vor allem an rechtem Ernst in Sachen des Geistes.
Eine Stellvertretung, eine Abgabe der Mühe an eine Anstalt, gegen
einen Entgelt oder Tribut, ist viel leichter!

Aber menu nun die „Ungläubigen" Charakter haben und mit
der Kirche wirklich brechen — und zwar dann am besten auf eine
edle Weise! — was dann? Dann stehen sie im Leeren. Es fehlt
dann ihrem Leben etwas, was doch nicht gut entbehrt werden kann:
es fehlt der Zusammenschluß mit den Mitmenschen im Höchsten und
Tiefsten. Es fehlt dann dem Leben das, was wir vielleicht den Rahmen des

Unendlichen nennen dürfen, das, was im Gegensatz zu dem besonderen
Tun und Treiben des Alltags: Geschäft, Familie, Geselligkeit, Tagespolitik,

Kulturleben, das allgemein Menschliche und, was dann dazu
gehört, noch mehr als dieses ist. Eine Oede entsteht. Diese Oede
fürchten instinktmäßig die Bielen, die darum den Schritt von der
Kirche weg nicht tun. Ihnen graut vor dem Nichts. Die ihn aber
getan haben, bekommen in dieser Oede Hunger und Durst nach einem
Ersatz für das Verlorene. Darum machen sie sich aus irgend etwas
Anderem eine Religion, aus dem Essen und Trinken, etma im Sinne
der Abstinenz oder gewisser Ernährungstheorien, aus der Naturheilkunde,

aus dem Patriotismus, oder dem Sozialismus. Sie schließen
sich mit Gleichgesinnten im Namen dieser Religionen zn Gemeinschaften
zusammen. Sie ergießen all die religiöse Kraft, die in ihnen ist, in
diese Form. Auch der Fanatismus, der Unfehlbarkeitsanspruch, der



— 473 —

Glaube, daß außerhalb dieser Kirche kein Heil fei — alles, alles stellt
sich ein. Dogmen werden gemacht, Ketzer exkommuniziert und irgend
wie verbrannt, und natürlich gehören dazu Priester, Theologen, Pfaffen.
Wir haben das Wort schon gebraucht: die Kirche steht wieder da. Sie
hat eben tiefe Wurzeln.

Wir sehen damit auch, daß es ein weltliches Kirchentum gibt,
wie ein weltliches Pfaffentum und daß „Kirche" ein gleichsam
allgemein-menschliches Gebilde ist, zum mindesten, daß sie ein Gebilde ist,- das
seine Analogien, seine Abschattungen im allgemeinen Leben hat.

Gehen wir nun aber zn den bloß Nnkirchlichen über, das
heißt: zu denen, die eigentlich das Bekenntnis der Kirche teilen, die
vielleicht um ein Bedeutendes „positiver" sind, als die Menge der
Kirchenleute, die Psarrer inbegriffen, die aber — vielleicht nicht t
rotzdem, sondern gerade darum — nicht mehr mit der Kirche gehen
können. Ihrer ist eine gewaltige Schar und diese wächst unaufhörlich.

Auch wir gehören dazn. Ist für uns die Frage gelöst?
Gerade für uns ist sie vielmehr erst recht brennend nnd quälend

geworden. Für Einige nnter uns gibt es kein schwierigeres und
aufreibenderes Problem, als das in dem Wort „Kirche" eingeschlossene.

Wir wollen hier von allen äußeren Dingen absehen, die dabei
in Betracht kommen: von Amt und Brot, Verbundenheit mit der
Ueberlieferung, Gelegenheit zur Anwendung von Gelerntem und was
sonst noch an die vorhandenen Lebensformen binden mag. Solche
Bindungen sind zwar schwer genug zu zerreißen und damit auch
gefährlich, aber es fände sich schließlich doch die Kraft dazu, wenn sie

nicht selbst wieder von noch tiefereu Bindungen ihre Stärke erhielten.
Auch"'für uns ersteht, wenn wir den Entschluß überlegen, ob wir die

Kirche verlassen wollen, die Frage: „Wohin denn?" Auch uns beschleicht
die Angst vor der Leere, ja uns vielleicht noch mit größerer Stärke
als die „Ungläubigen", wenn auch in anderer Form. Denn gerade
weil in uns nicht eine bloße Leere ist, weil wir etwas haben — eine
Sehnsucht, aber auch einen Besitz, einen kleineren oder größeren, so

möchten wir mit Andern zusammenkommen. Wir möchten ihnen geben
nnd vvn ihnen empfangen. Da wir an Christus glauben, möchten
wir uns mit der Gemeinde Christi zusammenschließen; da wir auf das
Reich Gottes warten, möchten wir uns mit all den Bekannten und
vielleicht mehr noch mit den Unbekannten, die dasselbe tnn, zusammenfinden

zu gemeinsamem Hoffen und Tun, Kämpfen nnd Leiden. Ein
Hunger und Durst nach Gemeinschaft verzehrt unsere Seele.
Wir möchten Tränen vergießen in unserer Einsamkeit und können diese
doch nicht aufgeben für eine Schein-Gemeinschaft, die nur eine
Verleugnung unseres Besten wäre. So hungern und dursten wir weiter
und tun aus diesem Hunger und Durst vielleicht auch falsche Tritte,
wer weiß, ob nicht auch etwa in eine „Kirche" hinein! Wenn wir
aber der Kirche noch angehören, vielleicht gar als ihre Beamten, so
leiden wir tief und unaufhörlich unter dem Widerspruch zwischen der



— 474 —

Kirchenform und dem, was wir eigentlich wollen, unter dem Gegensatz
von Kirche und Reich Gottes.

Dabei steht es aber eben nicht so, daß diese „Kirche" für uns
nnn verächtlich wäre, wie sie es für jene „Ungläubigen", die doch nicht
mit ihr zu brechen wagen, ist oder fein scheint. Auch wir verachten
sie zwar gelegentlich, aber nur, wenn ste das Große, das wir von ihr
eigentlich glaubten erwarten zu dürfen, verrät; auch wir hassen sie

manchmal — und wie! — aber nur, weil wir sie geliebt haben und
wohl im Grunde noch lieben. Wir haben ein deutliches Gefühl von
dem Großen, das in ihr ist, ja, es wird wohl so sein, daß wir dies
besser sehen, als die eigentlichen Kirchenleute; denn wenn's ans Scheiden
geht, dann bekommt man ein helleres Auge für die Vorzüge dessen,
den man verlassen will.

Das ist's, was uns zu schaffen macht. Es ist eine innere
Bindung da. Wir, die wir irgendwie, sei's in einer mehr der Ueber-
liefernng entsprechenden, sei's in einer freieren Form, an Gott, an
Christus, an das Gottesreich glauben, wir können uns nicht einfach
kalt und hochmütig von dieser Gemeinde sondern, die freilich matt,
zerrissen, mehr oder weniger abgefallen ist, die sich aber doch zu ihnen
bekennt, wo sie doch verkündigt werden, wo Christus doch irgendwie
lebt, wo man sich doch auf ihn berufen kann. Ist nicht Jesus in der
Synagoge und auch, auf seine Weise, in den Tempel gegangen?
Haben nicht seine Jünger die religiöse Volksgemeinschaft festgehalten?
Hat nicht sogar Paulus bei Israel zuerst die Anknüpfung für seine

Botschaft gesucht, indem er ihm verkündigte, daß der von ihm erwartete
Christus in Jesus erschienen fei? Haben nicht die Reformatoren ein
uns schwer begreifliches Gewicht darauf gelegt, trotz ihrem Bruch mit
dem Papsttum zur katholischen Kirche zu gehören? Haben sie nicht
ursprünglich diese Kirche bloß reformieren und nicht mit ihr brechen
wollen? Und ist es wohl bloß Schwäche gewesen, was in neuerer
Zeit so viele Moderniften doch bei der römischen Kirche festgehalten
hat, was zahllose Andere daran festhält, die doch freie und lebendige
Geister sind? Muß da nicht eine große Wahrheit ruhen, die man
nicht verleugnen möchte?

So kämpfen, bewußt oder unbewußt, die Ungläubigen und die
Unkirchlichen mit dem Kirchenproblem.

Und die Kirchenleute selbst? Besteht es für sie nicht?
Soweit sie nicht stumpf und blind sind, besteht es auch für sie.

Denn sie müssen doch einsehen, wie wenig dieses Kirchentum dem
entspricht, was eigentlich von ihm zu erwarten wäre. Der Widerspruch

zwischen Kirche und Reich Gottes kann ihnen unmöglich ganz
entgehen. Sie müssen ein Gefühl davon haben, wie eine gewisse
Mißachtung der Gläubigen und Ungläubigen, der Ernsten und der
Leichtsinnigen auf ihm ruht. Es kann ihnen keine Freude machen, den

Funktionär für „religiöse (oder auch nicht-religiöse!) Bedürfnisse" zu



— 475 —

machen, mit ihrem Buch aufzurücken vvr Menschen, die im Grunde
ganz anders denken und sie gering schätzen, kurz einen Schein
darzustellen, statt einer Wirklichkeit. Gerade in denen unter ihnen,
die es am ernstesten meinen, muß eine starke Sehnsucht nach einer
besseren Fvrm der Sache Christi aufsteigen. Man darf darum ruhig
sagen, daß die stets bereiten, handfesten Verteidiger der „Kirche", die
sich mit Wut auf jeden stürzen, der etwas gegen diese sagt, im Grunde
gar nicht aus tiefer Liebe zu dieser reden, sondern aus irgend einem
„persönlichen Interesse", d. h. irgend einem Machtinstinkt. Wir möchten
diese Leute moralisch uud religiös als Widerspiel zu jenen feigen
„Ungläubigen" betrachten. Wenn jene über die Kirche schimpfen und doch

nicht vvn ihr loskommen, weil sie noch innerlich an sie gebunden sind,
so verteidigen und verherrlichen diese sie mit solcher Leichtigkeit, weil
sie im Grunde gar nicht tief und warm genug mit ihr verbunden sind.
Einem wahren und echten Kirchenmenfchen im besten Sinne muß heute
die Kirche ein großes und schmerzliches Problem sein.

Sie ist ein Problem für uns Alle. Dieses Problem ist viel
größer und ernster als die Meisten glauben. Viele unter uns nehmen
es darum so leicht, weil die Kirche heute scheinbar keine Macht mehr
ist oder zu fein scheint, zum mindesten die protestantische. Man kann
heute, wenn man will, ziemlich weit vom Schatten der Kirche leben.
Man braucht ja nicht in die Kirche zu gehen, hat man aber einmal
Lust, so kann man es ja auch tun. Und eine Kindstaufe, Trauung
vder Leichenrede kann man ja haben, ohne fich sonst viel um den

Pfarrer zu bekümmern. Wie man bei solchen Anlässen den Gärtner,
den Zuckerbäcker, den Schneider, den Koch, den Droschkenhalter kommen
läßt, so auch den Pfarrer. Er kann dann wieder gehen; ein Trinkgeld
gibt man ihm auch. Was bekümmert man sich im Uebrigen um
diese Dinge!

So denkt die Masse, aber sv auch Ernsthaftere. Weil die Kirche
sie nicht zu stören fcheint, so lassen sie uns in unserem ganzen furchtbar
schweren Kampf um die Wahrheit Christi, die Wahrheit Gottes und
seines Reiches gegen Religion, Kirche, Theologie und Pfaffentum im
Stich. Sie sehen die Notwendigkeit des Kampfes nicht ein; ja sie

ärgern sich darüber. Das ist ihnen unnützer Zank. Sie hätten lieber
Frieden und Erbauung oder doch Erörterung anderer Dinge. Sie
sind aber im großem Irrtum. Wir müssen es immer wieder sagen: Alle
großen Lebensfragen und Menschenprobleme werden vvm Zentrum
aus gelöst. Vom Zentrum her kommen auch alle Verderbnisse und
Vergiftungen. Es ist nur geistige Mattigkeit oder Kurzsichtigkeit, die
dies verkennt. Dies Zentrum aber ist das Gebiet, das wir Religion
nennen. Wenn hier Verderbnis herrscht, dann auf allen Lebensgebieten;
wenn sich unferm Vorwärtskommen in allerlei wichtigen Kämpfen aller-
schwerste Hemmnisse entgegenstellen, so haben sie hier die letzten Wurzeln;
wenn wir große Siege erringen wollen, so müssen sie hier zuerst
errungen sein.



— 476 -
Hier aber ersteht das Problem der Kirche. Es ist für unser ganzes

Geistesleben entscheidend. Nnr ein Schein ist es, daß es für irgend
Einen von uns nicht vorhanden sei. Wir haben vielmehr gezeigt, daß
wir ihm bloß charakterlos ausweichen und dabei an unsere Seele
Schaden leiden. Je mehr wir wieder Geist und geistige Leidenschaft
bekommen, desto brennender wird es iverden und eines Tages sich in
einem gewaltigen Geisteskampf entladen.

Die erste Frage, deren Beantwortung für die Gewinnung der
Klarheit, die wir suchen, nötig ist, lautet:

Was haben wir denn eigentlich gegen die Kirche?
Es ist, wie wir wissen, in diesen letzten Zeiten sehr viel und

vielerlei gegen sie gesagt worden, auch vvn uns; die Anklage ist lang
und schwer. Wir werfen der Kirche vor, daß sie charakterlos und feig
das, was sie doch selbst verkündige uud bekenne, den Mächten der
Welt gegenüber verleugne; daß sie stets auf der Seite derer stehe, die
die Macht hätten, möge diese Macht noch so stark mit Unrecht
verbunden sein, ja, daß sie von diesen Mächten mit Borliebe und
besonderem Erfolg benutzt werde, um dem Unrecht ein Mäntelchen
umzuhängen, es wenn möglich zu einem frommen Werk zu machen —
welche Rolle während dieses Krieges wieder kraß genug hervorgetreten
sei — ; daß sie stets einen besonders engen Bund mit dem Gott dieser
Welt, der Mammon heißt, zu schließen pflege; daß es ihr an Liebe
fehle, an Glaube und Hoffnung, aber auch an Wahrheitsmut, an Blick
für Gvttes Wege, an Geist und Kraft — und so fort fast bis ins
Unendliche.

Wollen wir von dieser Anklage irgend etwas durchstreichen?
Gewiß nicht. Aber zwei Einwände stellen sich doch ein.

Einmal: Hat diese Kirche nicht auch Gutes und Großes geleistet?
Tut sie es nicht fortwährend? Verkündigt sie nicht wenigstens doch
immer die Wahrheit, sodaß man sie hören kann, auch wenn sie sie nicht
felbst verwirklicht oder auch nur so vertritt, wie sie sollte? Lehrt sie nicht
die Jugend? Mag sie es oft auf mangelhafte Weise tun, so würde
doch, wenn es nicht geschähe, bloß Unwissenheit und Verwilderung an
die Stelle treten. Hält sie nicht immer noch das Volk zusammen
durch ein gewisses Maß von Sitte und Zucht und höherem Leben?
Verrichtet sie nicht eine ungeheure Arbeit der Liebe und des Schutzes
für alle Armen und Schwachen? Gibt es nicht auch Kirchen, gegen
die jene Anklagen nicht gelten? Wenn die Kirche wegfiele, was hätten
wir dann als Ersatz? Kämen dann nicht als ihre gierigen Erben irgendwelche

engen und abergläubischen „Gemeinschaften", um sich namentlich
des ungebildeten Volkes zu bemächtigen, sodaß wir an Stelle einer dem

Fortschritt zugänglichen, von gebildeten Männern gelenkten allgemeinen
Volkskirche eine Menge von rivalisierenden Sektenkirchlein bekämen, bei
denen äußere und innere Kleinheit einander entsprächen?



— 477 —

Der zweite Einwand ist mit diesem ersten eng verbunden: Wenn
die Kirche doch auch fo viel Gutes leistet und wenn sich dazu herausstellt,

daß sie doch nicht zu entbehren ist, sollte die Sache dann nicht so

liegen, daß das, was gegen sie eingewendet wird, nicht eigentlich ihr
Wesen träfe, sondern nur ihre Entartung? Wir hätten dann eine ganz
gewöhnliche Erscheinung vor uns: eine Einrichtung, die ihrem Sinne
nach gut und groß wäre, aber eben, wie alle andern menschlichen
Einrichtungen, ihre Mängel und Fehler besäße. Warum sollte sie folche
nicht haben dürfen? Und wäre es weise, einen Baum umzuhauen,
nur weil Auswüchse an ihm sind? Wäre dann nicht der gegebene

Weg, die Kirche eben zu reformieren, vielleicht zu revolutionieren, an
die Stelle der schlechten eine gute, an Stelle der kapitalistischen eine

sozialistische, an Stelle der pfäffischen eine laienhafte, kurz: an Stelle
einer unchristlichen oder antichristlichen eine wirkliche Kirche Christi zu
setzen? Das wäre dann auch mehr wert als bloße Kritik. Baueu,
nicht bloß niederreißen; Ja sagen, statt bloß Nein; erfüllen statt bloß
auflösen!

Was sagen wir nnn dazu?
Klar scheint zn sein, daß man den Kampf gegen die Kirche zu

leicht nehmen kann. Mit dem gewöhnlichen Schimpfen ist ganz gewiß
nichts oder weniger als nichts getan. Klar ist wohl auch, daß wir
hier, wie überall bisher in diesen Erörterungen, wo wir es mit den

großen Uebeln unseres geistigen Lebens zu tun hatten, auf die Wurzeln
gehen müssen. Wo liegen die Wurzeln (oder vielleicht die eine Wurzel)
all dieser schlimmen Dinge, die dem Kirchentum anhaften? Klar scheint
endlich auch, daß wir ausmachen müssen, was denn eigentlich die Kirche
ist, zum mindesten, was wir selbst darunter verstehen. Wahrscheinlich
werden diese beiden Untersuchungen auf eine einzige hinauslaufen.

Wir beginnen mit der zweiten. Was versteht man denn, was
verstehen wir unter der Kirche?

Wenn wir es nicht wüßten, so könnten wir es mit Sicherheit
voraussetzen, daß wir es auch hier mit einem Wirrwar von Begriffen
zu tun haben. Das Wort Kirche ist, wie schon Luther sagt, ein
„undeutliches" Wort. Es geht damit wie mit den andern Wörtern, womit
wir gewisse letzten Tatsachen, Mächte und Werte des Menschenwesens

ausdrücken: Gott, Seele, Glauben, Staat, Wissenschaft, Sittlichkeit,

Religion. Unser Streiten kommt zum guten Teil daher, daß wir
uns in Bezug auf diese Wörter mißverstehen. Es war auch uns darum
so fchwer, uns über Religion und Theologie, über „Macht", „Staat",
„Christentum" zu verständigen. Solche Wörter haben oft einen edleren
und einen unedleren Sinn; sie können Wahrheit oder Irrtum meiuen.
Oft ist nötig, sie durch andere zu ersetzen, wobei dann leicht ein
Mißverständnis zwischen denen entsteht, die die gleiche Sache meinen, aber
so, daß die Einen ein Wort dafür brauchen, das die Andern verwerfen.
So kann man das Wort „Kirche" für eine so große, freie und erhabene
Sache brauchen, daß auch der entschlossenste Kirchengegner nichts da-



— 478 —

gegen haben könnte. Es ist ein schwierig Ding um die Sprache.
Geschaffen zur Verständigung der Menschen unter einander, wird sie ein
Hauptmittel des babylonischen Mißverständnisses. Es bleibt uns aber
nichts übrig, als uns durchzukämpfen und schließlich eine Begriffsprägung

vorzunehmen, von der wir denken dürfen, daß sie gleichjam
eine Fahne werden könne, die einem neuen Kampf der Wahrheit vör-
anleuchte. Die Sprache muß dem Siegeszug der Erkenntnis fowohl
vorangehen als nachfolgen.

Was ist also das, was wir „Kirche" nennen? Ist es richtig, jede
sogenannte religiöse Gemeinschaft ohne weiteres „Kirche" zu nennen? Man
mag das tun, aber wir haben hier jedenfalls nicht das vor uns, was
wir als „Kirche" bekämpfen. Die Gemeinschaften der Christlichen
Wissenschaft und die Heilsarmee find noch nicht ohne weiteres „Kirche",'
aber auch die zürcherische oder graubündnerische oder baslerische „Volkskirche"

ebensowenig. Das können einfach Menschen sein, die durch
gemeinsame Ueberzeugungen zusammengeführt werden zu gemeinsamem
Leben und Tun. Damit daraus „Kirche" in unferem Sinne werde,
muß noch ein bestimmtes Etwas dazukommen. Und was ist dieses
Etwas? Darauf kommt alles an.

Wir antworten: Was wir „Kirche" nennen und als solche
bekämpfen, hängt aufs innigste zusammen mit dem, was wir Religion
nennen und, in dem von uns dargestellten Sinne, ebenfalls bekämpfen.
Aus der Wurzel dieser Religion erwächst mit einer gewissen
Notwendigkeit, wie eine Theologie und (als schlimmere Pflanze) ein
Pfaffentum, so auch eine Kirche. Ans all den Gefahren der Religion
aber werden Gefahren der Kirche.

Die Kirche, sagen wir zunächst, ist organisierte Religion,
oder Religivn als Organisation. Darin liegt iu uucs
alles, was wir zu sagen haben. Wir legen gleiches Gewicht auf
beides: Religion und Organisation. Die Religion, die wir uns auch
als reine Sache der einzelnen Menschenseele denken könnten, wird ein

soziales Gebilde. Aber nun ist das Charakteristische, was wir im
Auge haben, daß sie dabei reine Religion bleibt. Das heißt:
man hat nicht Religivn um einer Sache willen und hat auch
nicht im Namen der Religion eine Sache. Gott ist nicht das letzte
Wort der menschlichen Hoffnung, des menschlichen Anspruchs auf
Erfüllung und Vollendung der in das Menschentum gelegten Verheißung,
sondern eine davon abgetrennte Wirklichkeit für sich, die man nur als
geheimnisvolle, im gewöhnlichen Sinne mystische Macht denken kann.
Er fordert einen Dienst für sich, zunächst ohne Rücksicht auf den

Menschen. Dieser Dienst wird wieder auf das Geheimnis Gewicht
legen, also wieder mystisch (im gewöhnlichen Sinn) sein. Die Religion
ist alsv, was nun schon in dem Gefugten liegt, eine Sache für sich,
die an sich Wert hat, an sich Pflege fordert, zunächst ohne Rücksicht

auf eine Sache, so wie wir es geschildert haben.



— 479 —

Von diesem Pnnkte aus entwickelt sich dann die Organisation
der Religion. Es entsteht ein soziales Gebilde, das in allen Punkten
aussieht, wie andere, aber überall das Vorzeichen „religiös" oder
„heilig" hat. Es bildet sich also eine Gemeinschaft von Menschen, die
sich um eine Religion sammeln und damit mehr oder weniger von
der „Welt" absondern. Diese Gemeinschaft schafft sich einen äußeren
Mittelpunkt, ein „heiliges" Haus: das ist der Tempel. Jn diesem
Tempel findet der Gottesdienst (Kultus) statt. Er besteht in
heiligen Sachen und Handlungen: Opfer, Mnsik, Gebet, Weihrauch.
Ihn vollziehen Menschen, die dafür besonders geheiligt sind: die

Priester. Sie tragen als Zeichen dieser Heiligung besondere
Gewänder, sie haben besondere Haltung, weisen vielleicht noch besondere
körperliche Merkmale ihres Standes auf. Sie sind der Klerus, die

Auserwählten, denen die Laien, das Volk, gegenüberstehen. Zu den

heiligen Orten, heiligen Personen und heiligen Sachen gehören heilige
Zeiten, das sind die Zeiten, wo der Kultus stattfindet. Zum Kultus
gehört auch ein heiliges Wisfen, nämlich ein Wissen vom rechten Kultus,
vvm Geheimnis der Gottheit — die Wurzel der Theologie. Endlich
kommt dazu noch eine heilige Sitte, eine Fülle von religiösen Bräuchen
und Geboten, vielleicht eine religiöfe Sittlichkeit. Von dem Mittelpunkt

des Lebens der Religion aus, den der Tempel-Kultus bildet,
breitet sie sich aus über das ganze Leben. Es entsteht eine ganze
heilige Welt. Und das ist die Kirche.

Nun sind wir erst auf ihr Grundwesen gestoßen. Gehen wir
ihm aber weiter nach.

Es entsteht also eine ganz heilige Welt. Nun aber ist das
Charakteristische, daß dies eine Welt für sich ist. Sie ist in die

übrige Welt hineingestellt. So sehr sie auch darnach trachtet, sich

über das ganze Leben ihrer Anhänger auszubreiten, so ist die

Meinung doch nicht die, daß sie das ganze Leben von Gott aus
umgestalten, es Gottes Willen unterwerfen, eine Welt der Gerechtigkeit

und Liebe schaffen wollte. Nein, sie selb st will und soll
gelten. Sie i st ja schon die Welt Gottes. Sie hat die Wahrheit

und sie ist die Wahrheit. Sie ist es als Organisation, durch den

Kultus, die Priesterschaft, die Lehre, die Sitte, durch die heiligen
Sachen, heiligen Personen, heiligen Handlungen, heiligen Orte, heiligen
Zeiten. Es kommt darauf an, daß diese Welt geehrt, gepflegt,
gemehrt werde. Das ist der oberste Zweck. Religion und Organisation
— Kirche!

Daraus leiten sich nun eine Reihe von gewaltig wichtigen
Folgerungen ab.

Es entsteht zunächst ein Gegensatz zwischen dieser heiligen Welt
und einer andern, die natürlich mehr oder weniger zu einer nnheiligen
wird. Denn neben der Kirche entsteht der Staat; neben der heiligen
Wissenschaft eine weltliche; neben der religiösen Sitte einerein menschliche

Sittlichkeit; neben dem geweihten und übernatürlichen Tun ein



— 480 —

alltägliches und natürliches; kurz und zugespitzt ausgedrückt: neben
der Religion eine Kultur. Damit tut sich der gewaltige Zwiespalt
auf, der sich durch die ganze Geschichte zieht; es entsteht der Kampf
zwischen Religion und Kultur, dessen wichtigste Teilerscheinungen der
zwischen Kirche und Staat (Papst und Kaiser), und Glauben und
Wissen sind. Die freie Kultur sträubt sich gegen die Hemmung und
Erdrosselung durch die Religion und der Staat weist die Herrschaftsansprüche

der Kirche zurück; die freie Menschlichkeit wehrt die Bindung
durch eine äußere Autorität ab; das natürliche Leben verlangt sein
Recht gegenüber der übernatürlichen Forderung, die so oft zur
Unwahrheit wird — und dabei geraten sie alle in ihrem Kampfe leicht
auf Abwege, die der Kirche wieder recht geben.

Warum kommt es zu diesem Kampfe? Könnte nicht Frieden
herrschen? Könnte nicht die Religion harmonisch alles Leben
durchdringen und ihm doch seine volle Freiheit lassen? Könnten das Heilige
und das Weltliche, das Uebernatürliche und das Natürliche sich nicht
ergänzen und verbünden?

Nein, das kann vermöge des Grundwesens der Religion und
ihrer Tochter, der Kirche, nicht sein. Denn an dieser Stelle liegen
eben die letzten Wurzeln so vieler Hemmungen des Menschenwesens,
besonders die Wurzeln der Unfreiheit.

Diese Welt der Religion betrachtet sich als Äe wahre Welt.
Es handelt sich für sie, wie gesagt, nur darum, zu bestehen,
anerkannt uud geehrt zu iverden, an Macht und Glanz zu wachsen, nicht
etwa darum, die übrige Welt zu durchdringen und wahrhaft zu
heiligen, und sich vielleicht zu diesem Zwecke selbst darin aufzulösen.
Daraus kann sich eine doppelte Möglichkeit des Verhältnisses der
heiligen Welt zu der andern ergeben: sie kann diese geringschätzen,
oder sie kann sie zu beherrschen trachten. Beides tritt
abwechslungsweise ein und beides verbindet sich auch gar häufig miteinander.

Zunächst ergibt sich aus den geschilderten Voraussetzungen der
Anspruch der Kirche, die alleinige Quelle und Vermittlerin

des Heils zu sein. Denn wenn die Religion das Heil
des Menschen ist, Religion aber ganz und gar mit der Organi-
f a ti on verbunden ist, dann gibt es außer dieser kein Heil. Das
„l^xtr-s, sLLlssiurn nulls, sulu8" ist nicht nur die Losung der römischen

Kirche, sondern ausgesprochen oder unausgesprochen die Meinung
einer jeden. Ein gewisser Unfehlbarkeitsanspruch gehört
zu einer Kirche.

Damit aber wird sie zu der wichtigsten Quelle der Unfreiheit
in der Welt. Sie hemmt die freie Entfaltung und Vorwärtsbewegung

der Wahrheit. Denn die Sache liegt nicht so, daß die
Kirche zwar behauptete, die notwendige Mittlerin des Heils zu sein, aber
felbft dieses Heil nur in immer neuer Arbeit, immer neuem Erleben,
immer neuem Weiterdringen zu besitzen, nein, sie hat das Heil, hat
es durch heilige Ueberlieferung, feste Offenbarung, hat es fertig für



— 481 -
alle Zeiten, Das gehört zn ihrem Grundweseu. Sie ist rückwärts
gerichtet, sie ruht im Besitz der Wahrheit, sie ist beats, possicisns
und damit ganz selbstverständlich eine gewaltige Hemmung der Wahrheit

und der Freiheit.
Dazu kommt dann der Unterschied in der Gemeinschaft selbst

zwischen Priestern (Theologen) und Laien. Die Religion ist heiliges
Geheimnis. Darum besitzt nur der Geweihte, der Priester (Theologe)
den Schlüssel dazu. Das paßt allein zu dem ganzen System. Die
heilige Welt der Gotteserkenntnis kann nur der heiligen Person
zugänglich sein. Damit wird der Masse dex Zugang zum Höchsten
abgeschnitten, die Demokratie an der Wurzel unmöglich gemacht. Die
wichtigsten und entscheidendsten Aufgaben werden der Menge der
Menschen abgenommen und einem kleinen Kreise übertragen. Das
Gewissen wird durch die Autorität ersetzt. Eine Burg der Knechtschaft

ohne gleichen wird errichtet, die bis auf diesen Tag noch nicht
zerstört ist.

Auch darin ist die Kirche die echte Tochter der Religion. Wir
sahen, daß diese ihrem Wesen nach etwas Knechtendes habe. Denn
sie war zum Unterschied vom Reiche Gottes eine dumpfe Bindung
des Menschen an eine dunkle Macht, und zwar war sie die stärkste
dieser Bindungen, weil in ihr die Empfindung des Absoluten wirkte.
Sie war das aus der bloßen Psyche aufsteigende Leben, das zur
Vergottung des natürlichen Wefens führte. Solch ein selbstgemachter Gott
ist aber ein Götze und ein Götze macht unfrei. Er ist unser Geschöpf
und wird gerade dadurch unfer Tyrann.

So haben wir auch gesehen, wie die Religion leicht und gern
einen Bund mit der Macht schloß. Sie ergriff in ihrem unerlösten
Drang nach dem Absoluten die Welt, die sie dann religiös verklärte.
Das tut sie nun auch als Organisation. Die heilige Welt schätzt
die profane scheinbar gering. Und doch sehnt sie sich nach ihr. Sie
will sie beherrschen. Der Machtdrang meldet sich. Er verkleidet
sich religiös oder verbindet sich mit der Religion. Denn diese Herrschaft

der heiligen Welt soll ja der Ehre Gottes dienen. Die Kirche
ist feine Wohnung, sein Leib. So entsteht das Kapitel von dem
Machtstreben der Kirche, dieses große und furchtbare Kapitel, an dem
immer noch weiter geschrieben wird zum Fluch der Welt. Es ist ein
noch stärkerer Machtdrang, als der der weltlichen Reiche; denn er wird
aus noch tieferen Quellen gespeist. Er ist weniger roh, aber er ist
noch dämonischer.

Wo es aber nicht bis zur eigenen Herrschaft reicht, da ist ein
anderer Weg möglich: man verbündet sich mit den jeweilen
herrschenden Mächten und nimmt fo an ihrem Weltbefitze teil. Dabei
bildet man sich ein, daß man damit eben doch für die Religion etwas
herausschlage. Man macht Zugeständnisse, aber auch Eroberungen.

Der Lohn, den man der Welt dafür gibt, daß man sie beherrscht
oder (im bescheideneren Falle) an ihrer eigenen Herrschaft teilnimmt,



— 482 —

besteht darin, daß man die Welt weiht. Das ist dann so recht die

Aufgabe der Kirche als Kirche. Was heißt dies, daß sie die Welt
weiht? Das heißt, daß sie die Welt nimmt, so wie sie ist, aber darüber
das religiose Zeichen macht und sie so für Gottes Willen entsprechend
erklärt. Der Gewaltstaat, der Krieg, die sozialen Unterschiede, ein

auf dem Egoismus ruhendes Eigentumsrecht, ja manchmal noch
schlimmere Dinge — alles wird so eingefügt jener heiligen Welt, die
die Kirche selbst ist, alles bekommt damit Anteil an ihrer eigenen
Unfehlbarkeit, wenn auch nur in einer gewissen Ausstrahlung; alles
wird fest und fertig, wie sie selbst fest und fertig ist.

Damit wird die Kirche, wieder als echte Tochter der Religion,
zur schwersten Hemmung aller vorwärts drängenden Bestrebungen,
die festeste Burg aller politischen und fozialen, wie aller anderer
Reaktion. Hier haben wir den letzten Grund dafür. Er liegt in
ihrem eigensten Wefen.

Dieses Bündnis der Religion mit der Welt, das die Kirche
charakterisiert, kann noch weiter gehen. Es kann, wie wir schvn
angedeutet haben, dazu führen, daß die Kirche selbst weltlicher wird als
die Welt. So hat sie je und je eine Mammonsgier gezeigt, die deren
weltliche Formen übertraf. Das Haupt der römischen Kirche ist
der erste große Geldbesitzer des Abendlandes gewesen. Sie hat
zeitweilig „ganze Länder aufgefressen und sich doch nicht satt gegessen."
So hat sie in unseren Tagen, durch viele ihrer Organe den Krieg
ganz besonders leidenschaftlich verherrlicht und unterstützt, so übertrifft

sie auch sonst an weltlichem Sinn, weltlichem Unglauben,
weltlicher Klugheit die Welt bei weitem.

Aber freilich ist die andere Seite dieser Sache wieder eine gewiffe
Abwendung von der Welt. Sie verlegt das ganze Ziel des
Strebens gern in das Jenseits. Sie verurteilt das natürliche Leben
als wertlos. Sie schätzt die Religion in dem Maße höher, als sie

ganz rein ist, d. h. als sie mit dem Weltleben nichts zu tun hat. Je
abgezogener, menschlich nutzloser, seltsamer, in den Augen der Menschen
törichter eine Religiosität ist, desto leichter bekommt sie den Schimmer
der Heiligkeit. Aber indem so die Religion sich ganz auf sich selbst

zurückzieht, bekommt gerade die Welt die Herrschaft — zuletzt auch in
der Religion selbst!

Damit aber haben wir ausgemacht, was die Kirche ist — was
sie für uns ist, und was sie überhaupt ift. Dieses System, das
wir nun dargestellt haben, das ist d ie Kirche. Wir können nicht
genug Nachdruck auf diese Fassung des Begriffes legen. Dies allein
und nichts Anderes ist es, was wir als Kirche bekämpfen. Wir meinen
damit nicht einfach das, was man fo „Kirchen" nennt, nicht die
protestantischen Kirchen, ja sogar nicht einmal ohne weiteres die katholischen;

wir meinen dieses System, wir meinen die Religion als
Organisation oder die Organisation der reinen Religion

mit allem, was daraus folgt, zum Unterschied von der sitt-



— 483 —

lichen Organisation der Gesellschaft, und wir treten in diesem Punkte
in die Fußstapfen jenes viel zu wenig verstandenen großen Theologen
und Verfechters des Laienchristentums Richard Rothe.

Kirche bedeutet ein System, nicht eine bestimmte geschichtliche
Gemeinschaft, sie bedeutet ein Prinzip, einen Geist. So wenig
Religion, wie wir sie verstehen, sich mit Gemeinschaft mit Gott deckt,
so wenig Kirche mit Gemeinschaft von Menschen in Gott und durch
Gott. Es muß diese Gemeinschaft durch jenes Element, das wir
geschildert haben, charakterisiert sein, damit daraus wirklich eine Kirche
werde. Das Wort allein geht uns nichts an. Wir wünschen höchstens,
daß es nur da gebraucht würde, wo man wirklich jenes System meint
oder will und im Protestantismus verschwände, was Luthers Wunsch
war und ivas besorders die englische Reformation weitgehend durchgesetzt

hat. Kirche in unserem, im echten Sinne ist nur
dort vorhanden, ist aber auch überall dort vorhanden,
wo dieses System herrscht. Die gewaltigste Verkörperung des

Kirchenprinzips, die die Geschichte kennt, ist die katholische Kirche. Sie
ist der Urtypus des Kirchentums, alle andern Kirchentümer sind als
solche nur dürftige Abschattungen davon. Zu ihr muß man gehen,
wenn man wissen will, was Kirche ist. Aber es versteht fich nun
von selbst, daß es auch außerhalb der katholischen noch Kirche gibt.
Kirche ist auch nicht auf die christliche Welt beschränkt. Ja, es gibt
sogar, wie wir angedeutet haben, gleichsam als Schatten der religiösen,
weltliche Gebilde, worin das gleiche Prinzip waltet.

3.

Nun dürften wir auch in der Lage sein, mit tieferer Begründung
und größerer Gerechtigkeit zu dieser Macht Stellung zu nehmen. Diese
Stellungnahme braucht darum nicht weniger radikal zu fein, im
Gegenteil.

Die Kirche ist die echte Tochter der Religion. Sie teilt ihre
Herrlichkeit und ihre Gefährlichkeit.

Sie teilt ihre Herrlichkeit. Das soll von uns willig
zugestanden werden. Unsere Kritik der Kirche hat ja niemals den Sinn,
daß sie an sich etwas Geringwertiges sei, im Gegenteil: sie ist in
unseren Augen weitausdas höchste der sozialen Gebilde,
weit mehr als der Staat, geschweige denn als die rein wirtschaftlichen
oder geselligen Verbindungen nnter den Menschen. Sie ist darum
in jedem sogenannten Kulturkampf mit Recht die Ueberlegene. Mit
Recht Hut der Papst über den Kaiser triumphiert, mit Recht die moderne
katholische Kirche über den modernen Staat, Wie die Religion, so ist
auch die Kirche aus dem Tiefsten des Menschengemütes emporgewachsen.
So wie die Türme der Kirchen den Blick zur Höhe lenken und damit
etwas Wertvolleres darstellen nicht nur als die Fabrikschornsteine,
sondern auch als die modernen Schulpaläste aller Art, so verbindet
die Kirche als Idee die Seelen mit einer höheren Welt und damit auch



— 484 —

untereinander, so vertritt sie diese höhere Welt gegen die Anmaßnng
der natürlichen und sinnlichen Welt. Sie umfaßt das Leben mit einer
Fülle von Schönheit und Tiefsinn, Weihe nnd Trost, Frieden und
Verklärung. Sie wird der vvn den furchtbaren Welt- und Tvdes-
gewalten bedrohten und von den im eigenen Innern wohnenden
Dämonen verfolgten Seele zum Asyl des Friedens, zur Bürgin und
Mittlerin des Heils. Wir begreifen, wenn wir uns darin versenken,
schließlich das Wort, daß archer der Kirche kein Heil sei. Sie wird
die Mutter der Gläubigen, die sie von der Gebirrt bis zum Grabe,
und darüber hinaus, mit sorgenden Armen umfaßt. Ferne sei uus,
dies und vieles Andere dieser Art zu verkennen! Ferne sei uns, davon
geringschätzig zn reden! Und wenn das soeben Gesagte allerdings in
seiner ganzen Wucht nur von der katholischen Kirche gilt, so strömt
doch etwas von diesem Segen und von dieser Herrlichkeit auf alles
Kirchenwesen aus.

Aber freilich teilt die Kirche auch die Gefährlichkeit der
Religion. Und nun haben wir wohl mit vollkommener Klarheit
erkannt, daß die Mängel, die wir den Kirchen vorwarfen, nicht etwa
bloß Entartungen einer an sich guten Sache sind, sondern eben
notwendige Folgen eines bestimmten Systems, Aeußerungen eines
bestimmten Geistes, daß wir nicht einem Zufall, fondern einem Prinzip
gegenüberstehen. Die sittliche Unfruchtbarkeit, die falsche Weltab-
gewandtheit vereinigt mit einer falschen Weltgebundenheit, die
reaktionäre Tendenz, die Bereitwilligkeit, die Welt, so wie sie ift, mit
all ihrem Unrecht, zu verklären, zn weihen, der Drang nach Macht,
kurz, die Verweltlichung, dies und alles Andere erwächst aus dem
Grundwesen der Religion mit einer gewissen Notwendigkeit und muß
also auch in der Kirche zum Vorschein kommen. Damit aber muß
sich diese aus dem herrlichsten der menschlichen Gebilde in das
gefährlichste verwandeln und aus gewaltigstem Segen furchtbarster Fluch
werden.

Wir können all das Tiefste und Letzte, was wir der Kirche in
diesem Sinne vorwerfen müssen, in eine doppelte Anklage zusammenfassen,

die allerdings zuletzt auf eine hinausläuft: Sie sucht sich selbst
und sie steht Gott im Wege.

Sie sucht sich selbst. Weil ste fich an Stelle Gottes fetzt,
so fühlt sie sich berechtigt und verpflichtet, ihre eigene Macht und
Ehre zu wahren. Denn was sie für sich tut, das tut sie ja für Gott.
Diese Verwechslung hat furchtbare Folgen. Damit ist eine Tür
geöffnet, durch welche die ganze Welt, und ein Teil der Hölle dazu, ins
Heiligtum herein strömen und unter religiöser Maske ihr weltliches
und dämonisches Spiel beginnen kann. Hier ist namentlich der Boden,
wo jener religiöse Machtdrang gedeihen kann, dessen Frucht unter
anderem das Pfaffentum ist. Hier erwächst jener Giftbaum, der die
Welt verseucht und der religiöser Egoismus heißt. Selbst
egoistisch geworden liebt die Kirche eine entsprechende Frömmigkeit.



- 485 —

Jene Religion, die an sich gepflegt werden foll, tritt doch meistens in
den Dienst des individuellen Heils. Eine eigentliche Gemeinschaft
der Menschen unter einander schafft die Kirche nicht, sie verbindet sie

vielmehr bloß mit sich selbst. Sie leitet sie nicht in erster Linie an,
für die Welt zu arbeiten, sondern für die Kirche. Je mehr Kirche sie

ist, desto mehr geht sie auf dieser Bahn. Und sie gelangt zuletzt so

weit, daß sie sich, sreilich ohne zu wisfen, was sie tut, auch gegen
Gott behauptet.

Sie stellt sich Gott in den Weg. Dies entspringt
schon daraus, daß sie sich selbst sucht. Aber es läßt sich auch sonst als
Folge ihres ganzen Grundwesens aufzeigen. Die Kirche hat eine feste

Wahrheit, auf der sie ruht, Gott aber ist nicht der Ruhend», sondern
rastlos Vorwärtsschreitende. Die Kirche ist Besitzerin der Wahrheit
Gottes, aber aller Besitz in diesem Sinne trennt von dem Gott,
den man immer nur in der „geistlichen Armut" haben kann; die

Kirche nimmt ihren Gliedern die Sorge um ihr Verhältnis zu Gott
ab und setzt an Stelle des Gewissens die Autorität, aber der wirkliche

Gott kann sich nur dem Gewissen offenbaren, das zunächft das
Gewissen des Einzelnen ist. Die Kirche weiht die Welt, so wie
ste ist, mit ihrem Elend und Unrecht, und erschwert damit, daß sie

wirklich Gottes Reich werde; die Kirche tritt jeder freien Regung
neuer Wahrheit entgegen und hindert damit, daß Gotteserkenntnis
nnter den Menschen wachse; die Kirche erregt den Schein, als ob mit
ihr, mit ihrer Lehre, ihren Gottesdiensten, ihren Einrichtungen Gott
und sein Reich fchon vorhanden sei und erzeugt damit eine
Augenblendung und Sinnestäuschung, die das Eintreten der Wirklichkeit
stärker als alle Feindschaft der Welt versperrt. Sie wird damit zu
einer großen Lüge, und mird als solche von allen wahren Menschen
Gottes gehaßt, die sie selbst dafür kreuzigt und verbrennt. Die Kirche
wird die große Feindin Gottes.

Weil dies fo ist, so haben wir daraus die Folgerung zu ziehen:
Wir können nicht bloß eine Verbesserung der
Kirche fordern, sondern müssen ihre Aufhebung
verlangen. Es handelt sich nicht nur um Erkrankung, Erstarrung,

Entartung einer an sich rechten Sache, die Wurzel selbst ist
ungut, das Prinzip ist falsch.

Wenn wir beides, die Herrlichkeit und die Gefährlichkeit der
Kirche zusammennehmen, fo gelangen wir zu der These: Die Kirche
ist das Größte, was es auf Erden gibt. Nur Eins
i st größer: das Gottesreich selb st; dieses aber ist
ihr Gericht.

4. -

Das Gottesreich!
Nun muß ja notwendig die Frage auftauchen: „Wenn nicht die

Kirche, was denn?" Wenn wir sie nicht beantworten können, dann



— 486 —

besitzt unsere Verwerfung der Kirche nur ein geringes Recht. Ein
Nein ohne Ja hat nicht viel Wert; Auflösen ohne Erfüllen erreicht
sein Ziel nicht.

Was wollen wir denn an Stelle der Kirche? Erst die Antwort
auf diese Frage macht auch alles Bisherige vollends klar. Wir
verhehlen uns nicht, daß es etwas abstrakt, etwas farblos aussehen mag.
Erst durch die notwendige Ergänzung wird alles lebendig und
bedeutsam.

Der Kirche tritt entgegen das Gottesreich.
Das bedeutet so viel als: der Kirche tritt C h r i st u s entgegen.

Und das ist nicht eine bloße rednerische Wendung, sondern eine
schlichte, ernsthafte, unermeßlich bedeutungsvolle Wahrheit. Wir haben
sie im Grunde schon mit den Ausführungen der früheren Aufsätze
herausgestellt, müssen sie nun aber auch von dieser Seite her ins
Auge fasten.

Die ganze Bibel,, soweit sie für uns „Wort Gottes" ist, Jesus
und die Propheten, aber auch Moses, wollen, wie wir gesehen haben,
nicht Religion, sondern das Reich Gottes. Dieses ist ein Menschenreich,

das Reich, wo der Mensch erst völlig zu sich selbst kommt. Es
ist eine durchaus handfeste, sichtbare und greifbare irdische Wirklichkeit,
Das Reich Gottes kommt auf Erde n. Es ist nicht in einem fernen
Jenseits geborgen. Es kommt als eine Welt, in der Gerechtigkeit,
Reinheit und Güte wohnt. Es wohnt auch nicht in einem Tempel,
wird nicht dargestellt in einer symbolischen heiligen Welt, die von der

Alltagswelt getrennt wäre, wirkt sich vielmehr aus in den
sittlichen Ordnungen der Menschen, in den politischen und sozialen
Zuständen. Es zerbricht Schwerter und Spieße und hebt das soziale
Unrecht auf. Es weiht nicht die Welt, sondern verwandelt und richtet
sie. Gott will hier keinen besonderen Dienst für sich, Gottesdienst ist
Menschendienst und ist besonders Liebe. Mitten im Alltag, in Handel
und Wandel, Lust und Leid, Not und Hilfe vollzieht sich dieser
Gottesdienst. Der Gottesdienst im Tempel, das Opfer auf dem Altar
sind für Gott Spielerei — Spielerei, die harmlos erscheinen mag,
wogegen aber sich flammender Prophetenzorn erhebt, wenn diese Spielerei
sich an die Stelle des einzig wahren Gottesdienstes setzen will, wenn
diese Opfer rauchen neben der Unterdrückung der Kleinen und
Schwachen und diese Kirchenlieder das Schreien der Vergewaltigten
übertönen, wenn dieser ganze „Gottesdienst" eine große Lüge wird.
Damit diese Lüge aber einmal aufhöre, soll der Tempel zerbrochen
und der Altar zerstört werden, auf daß der Sinn des Gottes klar
werde, der in der Welt herrschen will und nicht in Kirchenmauern,
der Gerechtigkeit und Liebe will, nicht Opferrauch, Orgelklang und
Liturgie. Kein Stein von dem Tempel wird auf dem andern bleiben,
damit der neue Bund komme, der geschlossen wird zwischen dem

wahren Gott und dem Menschen, den Gott selber lehrt.



— 487 —

Nichts kann dem Geist und Prinzip der Kirche entgegengesetzter
sein, als diese ganze Art. Hier gibt es keine besondere Pflege der

„Religivn". Hier hat man mit Gott eine Sache und es kommt
darauf an, daß diese Sache vorwärts geht, daß man dieser Sache
dient. Das ist nicht etwa im Sinne eines bloßen Moralismus zu
verstehen, nein, man lebt hier in tiefstem Seelenernst, in strengstem
Gehorsam, in treuestem Glauben, in einer Unmittelbarkeit der
Gemeinschaft, die alle Mystik der bloßen Religion hinter sich läßt, ans
Gott selbst, der nicht eine bloße Idee, sondern eine Wirklichkeit ist,
sogar die einzige rechte Wirklichkeit; aber man Pflegt dies alles nicht
um seiner selbst willen, sondern man holt von Gott die Kraft zum
Kampf für sein Reich. Man sucht darin auch nicht zunächst sein

privates Heil, sondern Gottes und des Menschen Sieg. Hier erst gilt
es wirklich Gott und seiner Ehre. Hier hat der religiöse Egoismus
keinen Boden. Hier muß der religiöse Machtdrang verwelken, hier
kann er vielmehr gar nicht aufkommen; denn hier handelt es sich ja
nicht um eine Organisation, die für sich selbst Ehre sucht. Hier ist
keine Religion, die sich in ihrem eigenen Glanz sonnen könnte, hier
handelt es sich vielmehr nm einfache und ernste Sachen: auf der
einen Seite die Welt mit ihrer Sünde nnd Not und auf der andern
die Verheißung der Siege Gottes und des Menschen. Hier flieht
man nicht die Welt, denn diese ist ja trotz allem Abfall'von ihm doch

ursprünglich Gottes Schöpfung und Gott ihr immer nahe, aber man
bindet sich auch nicht an sie, rechtfertigt sie nicht, vergottet sie nicht,
sondern empfindet das Vergängliche, Eitle, Verkehrte, Gottwidrige an
ihr und schaut in Schmerz und Hoffnung nach der neuen Welt aus,
wo Gottes Schöpfung gereinigt und erlöst in frischer Herrlichkeit
aufstrahlt.

Der Unterschied der beiden Arten ist riesengroß; es trennt sie
eine Welt. Kirche und Gottesreich — das bedeutet einen der tiefen
Grundgegensätze, die sich durch die Geisteswelt ziehen.

Und welches ist die Wurzel dieses Gegensatzes selbst? Es ist
immer die gleiche. Es ist das Letzte, das wir immer erreichen, wenn
wir durch das Uebel zur Heilung, durch den Schein zum Wesen, durch
die Verirrnng zur Wahrheit, durch den Tod zum Leben vordringen:
die Kirche lebt im Grunde von der Gottesferne,' das
Gottesreich ersteht aus dem wirklichen Gott.

Die Kirche stellt sich an Stelle Gvttes, sie ersetzt ihn. Sie
übernimmt die Religion. Sie wird feste Autorität. Sie besitzt Gott, sie

ruht. Alle ihre Macht beruht darauf, daß Gott nicht eine lebendige,
nahe, jedem zugängliche und offenbare menschliche Wirklichkeit ist. Das
aber ist er für Jesus und die Propheten. Er ist der Heilige — die
Ur- und Grundmacht dessen, was wir stammelnd das Gute nennen.
Er offenbart sich dem Gewissen. „Ganz nahe ist dir das Wvrt; es
es ist in deinem Munde, es ist in deinem Herzen, daß du es tuest."
Es tritt hervor in den einfachen menschlichen Grundwahrheiten. Es



— 488 -
ist jedem Menschen verständlich. Kein Priester braucht es ihm klar
zu machen, er wird es ihm eher verdunkeln. Der Mensch kennt als
Mensch Gott, das Kind versteht den Vater und der Svhn versteht
den Vater-Freund.

Diese „Religivn" ist ganz uud gar laienhaft. Hier wird das
Laientum uicht künstlich auf eiueu fremden Stamm gepfropft, svndern
das Theologeutum ist künstlich, ist ein Parasitengewächs. Ja, es soll
sogar der Prophet unnötig werden. Denn Gott will seinen Geist
ausgießen über alles Fleisch, sein Gesetz jedem Menschenkind ins Herz
schreiben und sein Geheimnis in einer von seinem Willen regierten
Welt jedem offenbar mächen. So weissagen die Propheten und in
Jesus Christns ist eine solche Gemeinde erschienen, wo der Geringste
den Vater kennt. Es gibt in der Gemeinde Christi im Grunde keine

Propheten mehr, weil alle Propheten sind, wie es keine heilige Welt
mehr gibt, weil die ganze Welt geheiligt sein soll, wie es keine heiligen
Zeichen mehr gibt, weil heilige Wirklichkeit da ist. Das ist die D e m o-
kratisierung der „Religivn", die die Wurzel aller andern echten
Demokratie bildet.

Vor der Wirklichkeit Gottes wird die Kirche zunichte. Sie lebt
vom bloßen Hoffen und Sehnen und erzeugt eine bloße Zeichen- und
Scheinwelt; er schafft Realitäten und zwar nicht nur „geistliche", sondern
auch materielle. Er ist der Weltgott, er liebt die Welt, auch indem
er sie richtet. Er ist der Lebendige. Er ist nicht ein ruhendes Prinzip,
eine Idee, wie die Philosophie ihn stch denkt; er ist nicht die Welt zum
Absoluten erhoben, nach der feinern oder gröbern Weise alles Heidentums,
er ist wirklich Gott, er ist „Persönlichkeit", Ich, das einzige wahre
Ich, er ist der in sich Ruhende und doch schaffend vorwärts Schreitende,
vorwärts Drängende. Darum ist er auch mit den Lebendigen, nicht
mit den Toten, mit den Besitzlosen, nicht mit den bsatis possiclsntibus,
mit den Freien, nicht mit den Knechten. Während Religion und Kirche
die stärksten Mächte der Reaktion sind, ist er der tiefste Hort der
Freiheit, die Flamme der Wahrheit, der Stachel des Gewissens —
kurz, überall an Stelle des Todes das Leben.

Drücken wir uns in aller Kürze aus: Christus,ist das Ende
der Kirche. Er ist das Ende auch in dem Sinne, daß er erfüllt,
was die Kirche will. Im Gottesreiche wird ja alles, was sie in Sehnsucht

und Sinnbild vertritt, Wirklichkeit: Gott allein gilt, aber wirklich
Er selbst. Es ist eine heilige Welt, aber es ist die ganze Welt, nicht
eine besondere neben ihr, die doch nur eine Schattenwelt bleibt. Alles
Leben wird Gottesdienst. Keine heiligen Orte, aber jeder Ort heilig;
keine heiligen Sachen, aber alle Dinge heilig, Geist wie Materie;
keine heiligen Handlungen, aber alles Tun ein Sakrament; keine

heiligen Personen, aber jeder Mensch heilig; keine heiligen Zeiten,
aber jeder Augenblick geweiht und jeder Tag ein Tag des Herrn.
Die Kirche darf im Gottesreich fröhlich sterben, denn dies Sterben
ist ihr Leben.



— 489 —

Am Ende der Bibel steht ein Wort, das diesen Sachverhalt in
gewaltiger Kürze ausspricht: „Und ich sah keinen Tempel darin (d. h.
in der Stadt Gottes), denn der Herr, der Allherrschende, war ihr
Tempel, und das Lamm."

5.

Nach diesen grundsätzlichen Erörterungen wenden wir uns wieder
unseren „Kirchen" zu, um jetzt zu ihnen, nicht bloß zu der Kirche im
Allgemeinen Stellung zu nehmen. Was ist von ihnen zu halten?

Unfere Kirchen gruppieren sich in katholische und
protestantische. Beide sind Erzeugnisse der christlichen Geschichte. Auf
diese gilt es also wenigstens einen raschen Blick zu werfen,

Christus und die Kirche sind von Natur Gegensätze, aber diese

Gegensätze haben sich verbunden zu der christlichen Kirche. Damit
ist diese gekennzeichnet, sowohl nach ihrem Wert, als nach ihrem
Unwert. Die Kirche vertritt Christus, aber als Kirche.
Jenen geschichtlichen Vorgang, durch den aus der Gottesreichsbewegung
des neuen Bundes eine christliche Kirche wurde, können wir nicht
ausführlich schildern. Er war natürlich ein Teil jenes allgemeinen
Vorganges, der das Gottesreich zum Teil wieder in Religion verwandelte.
Wie das geschehen konnte, müßte uns vvn vornherein klar fein, auch

wenn wir es nicht aus der Geschichte wüßten. Eiue Verengerung
trat ein. Die auf die neue Welt gerichtete Bewegung zog sich zu
einer sich selbst genügenden Gemeinschaft zusammen. Der Geist
trat zurück. Die weltüberwindende Kraft des Glaubens und der
Liebe, die im neuen Testament noch glüht, erlahmte. Die Unmittelbarkeit

des Lebens aus Gott ging nach und nach verloren. In dem

Maße, als das alles geschah, kam die Religivn wieder. Man baute
jene heilige Welt auf, die in der andern Welt steht und für sich gilt.
Es kamen die heiligen Sachen, Orte, Zeiten, Persvnen, Handlungen.
Es kam das System der Stellvertretung. Das religiöse Laientum
und die religiöse Demokratie gingen verloren. Die äußere Autorität
ersetzte das Gewissen. Die Religion wurde an sich gepflegt. Sie nahm
die Richtung auf das individuelle Heil uud das Jenseits. Die Kirche,
sich an Gottes Stelle setzend, wurde Selbstzweck. Sie suchte Macht
und verbündete sich mit den Mächten der Welt. Mit dem Staate
ringend wurde sie selbst ein Staat. Der Papst besiegte den Zäsur,
wurde aber selbst ein Zäsar. Die Kirche ließ sich von der Welt stützen
und segnete dafür die Welt.

Auf diese Weise kam die christliche Kirche zustande. Groß war
ihre Herrlichkeit. Denn Christus fehlte nicht. Sie wollte Christus
vertreten. Nichts wäre falscher, als in der Kirche bloß ein aus
Aberglauben und Machtdrang entstandenes Truggebilde zu erblicken. Die
Kirche wollte das Gottesreich in der Welt vertreten, sie wollte es für
die Erde selbst fein. Sie hat gewaltige Kämpfe gestritten und riesige
Arbeit geleistet, um die Welt auf ihre Weise der Herrschaft Christi zu



— 430 —

unterwerfen. Was die großen Päpste und die großen mit ihnen
verbündeten Mönche wollten, war die Theokratie') oder C h risto-
kratie. 2) Ihr Kampf mit den Kaisern bedeutete die Behauptung
einer übernatürlichen Wahrheit und einer auf diese gegründete»
Gemeinschaft gegenüber dem brutalen Anspruch auf Alleinherrschaft, den
das natürliche Leben in Gestalt des „Staates" machte, dessen Symbol
der Kaiser war. Sie setzten damit auf ihre Weise, auf dem Boden
der Kirche, jenen andern Kampf fort, den auf dem Boden des Gottesreichs

die alten Christen geführt hatten, wenn sie im Namen des

Christus dem Zäsar das Opfer weigerten. Auch in der veräußerlichten
Form wahrte dieser Kampf also ein universelles, geistiges, menschliches
Ideal gegen die Tyrannei und Roheit der Ansprüche des Blutes. Durch
diese Wahrheit ist auch im modernen „Kulturkampf" die Kirche dem
Staate überlegen.

Nein, sie war und ist nicht von Christus verlassen, diese Kirche.
Natürlich war auch jene Periode der völligsten Herrschaft des
kirchlichen Systems, die wir kennen, das Mittelalter, nie bloß Kirche.
Abgesehen von den fast immer vorhandenen Ketzern, die auf der Linie
Jesu gingen, gab es auch i n der Kirche Geister und Bewegungen, die

nicht aus dem Kirchenprinzip stammten. Es ist darin viel Wahrheit
gewesen, die nicht nur der Protestantismus, sondern auch der spätere
Katholizismus verloren hat.

Aber freilich ist dies nur die eine Seite der Sache. Christus
war da — aber in der Kirche, d. h. von der Kirche vertreten. Das
bedeutete alle die Gefahren und Mängel, die wir nun schon mehr als
einmal beschrieben haben. Diese steigerten sich zeitweilig zu einem
unerträglichen Uebel. Die Kirche versank von Zeit zu Zeit so stark
in die Welt, daß den wahren Jüngern Christi vvr ihr graute. Die
Seelen gerieten aber auch abgesehen davvn durch das ganze System
der Geringschätzung der Welt, die mit Weltknechtschaft und Weltherrschaft

abwechselte, in unerträglichen Zwiespalt. Zwei Dinge waren
es, worin sich auch hier die Entartung zusammenfaßte: die Kirche suchte
sich selbst statt Gott und sie stellte sich Gott in den Weg. Sie hemmte
die Wahrheit; sie verwickelte den Menschen in ein ungeheures System
sei es von Theorien, sei es von Werken, das ihn von Gott trennte.
Als sie zuletzt im Ablaßhandel das Heilige zur Ware machte, da trat
darin nur ihr ganzer Abfall von Christus besonders klar hervor.

So kam es, daß durch die ganze christliche Geschichte in den
Kreisen der Ketzer und Stillen im Lande das Wort geflüstert wurde,
die Kirche Christi fei — der Antichrist!

An jener besonders krassen Schändung des Heiligen in Form
des Ablasses entzündete sich bekanntlich die Reformation des fechs-
zehnten Jahrhunderts.

') Gottesherrschaft.
2) Christusherrschaft.



— 491 —

Aus dieser Bewegung sind die protestantischen Kirchen
entstanden. Aber wir müssen uns darüber klar sein, daß diese
protestantischen „Kirchen" etwas ganz anders sind (und jedenfalls sein

wollen) als die katholische Kirche. Nicht umsonst hätte Luther den
Namen „Kirchen" lieber nicht für ste brauchen wollen. Jn
Wirklichkeit ist der Protestantismus die Aufhebung
der Kirche. Alles, was wir als für sie charakteristisch erkannt
haben, ist das Gegenteil des Protestantismus. An Stelle der Pflege
der Religion der Gottesdienst der Arbeit (es ist bezeichnend, wie die

Reformatoren, besonders wo sie deutsch reden, lieber „Glauben" oder
„Frömmigkeit" sagen statt „Religion"!); an Stelle der Hierarchie das
Priestertum aller Christen, also das Laientum; an Stelle der äußeren
Autorität das „Wort Gottes", das unmittelbar zum Gewissen des
Menschen spricht; an Stelle der religiösen Gelehrsamkeit die Frömmigkeit

des schlichten Christenmenschen; an Stelle einer besonderen heiligen
Welt eine „heilige Christenheit", d. h. eine vom Geiste Christi regierte
Welt — Christus im Weltleben; kurz, an Stelle der Religion und
ihrer Organisation das Reich Gottes, so wie sie es verstanden.

Diesen Sinn der Reformation gilt es wieder auf den Leuchter
zu stellen. Es tritt mit ihr eine völlige Umkehr in der Auffassung der
Sache Christi ein. Das kirchliche System zerbricht und das weltliche
(man erlaube einmal diesen Ausdruck!) beginnt. Wenn in unserer
Zeit auch innerhalb des Protestantismus so viel von der „Kirche"
geredet wird, wenn man Unkirchlichkeit als Hauptverbrechen brandmarkt,
dann ist dies, wie manches Andere, einfach Abfall vom ursprünglichen
Protestantismus. Dieser hatte einen ungleich großartigeren Horizont.
Er ist von Grnnd aus unkirchlich. Sein Ziel ist ein ganz anderes,
als eine neue Kirche oder eine Anzahl von Kirchen. Er hat diese

Art zersprengt und er hat es durch das Mittel getan, das von jeher
allein ein solches Werk hat leisten können: durch ein Zurückgehen von
Religion und Kirche zu Gott, eine neue Erfahrung Gottes;
eine neue Gewißheit seiner Wirklichkeit.

Dies ist das Wesen der Reformation, nicht all das theologische
Vielerlei und tote Zeug, das man ihr auch in diesen Tagen wieder
zuschreibt. Trotzdem sind aus der Reformation die protestantischen
„Kirchen" entstanden. Was wollten sie sein? Etwa eine Wiederholung
der Kirche im katholischen, also im eigentlichen Sinn und Stil? Eine
Darstellung des Reiches Gottes auf Erden? Von ferne nicht. Sie
sollten einfach Gelegenheiten sein, das „Wort Gottes", das heißt:
die neu verstandene Botschaft von Christus, zu hören und das
Sakrament zu empfangen, das heißt: der Zugehörigkeit zu Christus gewiß
zu werden. Dies freilich mehr nach der lutherischen Art. Nach der
reformierten sollten sie mehr Gemeinschaften sein, in denen die
Wahrheit Christi durch Glauben und Liebe Gestalt gewönne und von
denen heiligende Kraft in die Welt ausströmte. Sie sollten, in
unserer Sprache ausgedrückt, Sammelpunkte und Quellorte für die Kraft



— 492 —

und Wahrheit des Reiches Gvttes sein. Das Reich Gvttes war freilich

für sie uicht genau das, was es für uns ist: es war auf dcr
einen Seite die Glaubensgewißheit der eigenen Seele und auf der
andern das jenseitige Leben; eine Hvffnnng auf das Kommen des
Reiches auf Erden in unserem Sinne hatten sie nicht. Aber sie

hielten doch, wic wir schvn angedeutet haben, das Ideal einer vom
Geiste Christi geheiligten Welt, einer „heiligen Christenheit" fest, und
namentlich war es der reformierte Prvtestantismns, der niit gewaltiger
Entschlossenheit eine nene Thevkrntie aufrichten ivollte, nnr zum
Unterschied vom Mittelalter eine laienhafte, weltliche. Nicht
svwvhl die Pfarrer, als die meltlichen Regenten nnd die Gemeinde-
ältesten waren als ihre vollziehenden Organe gedacht und die Pfarrer
mehr nur als die „Hirten", die prophetischen Antreiber. Auf keinen

Fall sollten diese Kirchen das Reich Gottes irgcudmie verkörpern. Sie
sind mcit davvn entfernt, den Geist des Prvtestcmtismus auszudrücken.
Das missen die Reformatoren gut genug, besonders Luther. Jedenfalls

muß es uns ganz klar sein: D e r P r v t e st a n t i s m u s i st

im großartigsten Sinn des Wortes die
Säkularisation des Christentums. Man hat es ihm zum Vorwurf

gemacht, aber es ist, recht verstanden, sein höchster Ruhm. Denn
cr kehrt damit von Kirche und Religion znm Gottcsreich zurück, er
ist iu dicscm großen uud tiefen Sinn unkirchlich, ja antikirchlich.

Wir wissen nun freilich, wie die Entwicklung weiter verlaufen ist.
Das Gewaltige, das iu der Reformation aufgebrvchen war, ist nur
verkümmert herausgekommen. Es ist vielleicht richtiger zu sagen, dnß
es iu seiner kirchlichen Fvrm verkümmert ist; denn die Bedeutung
des Prvtestantismns reicht, wie ivir sveben gezeigt haben, weit über
seine Kirchenfvrm hinaus. Was aber diese anbetrifft, sv ist nicht nnr
der Name geblieben, sondern auch das System wiedergekehrt: der
Protestantismus wurde aus Gvttesreich wieder
Religivn uud Kirche. Alle typischen Bestandteile des Kirchentums

kehrten wieder. Die Kirchen wnrdcn eine Sache für sich, die die

Religivn für sich pflegten. Dafür bot jener Individualismus, jenes
Abstellen auf das private Heil, bei dem die Refvrmntivn in einzelnen
ihrer Richtungen sv stark stehen blieb, einen starken Ansatzpunkt. Es
bildete sich cine heilige Welt abseits von der rein weltlichcn. An
Stelle der Wirklichkeiten traten Symbole. Die äußere Autorität murde
iu Gestalt emes steifen Bibelprinzips wieder aufgerichtet. Das Dogma
murde schärfer betont als zuvor im Katholizismus. Tic Theologie
feierte wahre Orgie». Statt die Theologen zu Laien zn machen, was
dvch im ursprünglichen Zug der Rcfvrmation lag, ging man daran,
die Laien zu Theologen zu machen. Der Pfarrer wurde an Stelle
des Priesters der Bertreter der Religivn. Das Machtbedürfnis stellte
sich in der Form des Pfaffentums reichlich cin. Daß dicse Kirchen
immer mehr zu Pfarrerkirchen rvurden, ist eine bekannte Sache. Ebensv
brauchen wir nnr kurz hervvrzuheben, daß sie dcn verhüngnisvvllen



— 4»3 —

Bund mit der Welt schlössen, der dem Kirchentum so nahe liegt. Der
Protestantismus als Religion wurde auch wieder etmus Fertiges und
Ruheudes, daher geneigt, alles Bestehende zn unterstützen, zu
rechtfertigen, zu heiligen. Auch daraus erklärt sich jn, warum die Kirchen
immer so sehr bereit maren nnd sind, mit den gerade herrschenden
Mächten zu gehen.

Für diese Entwicklung bot aber der Protestantismus gerade
auch wieder in seinem edelsten Wollen einen Anhaltspunkt. Er wollte
das Reich Gottes ans der Kirche in die Welt tragen und hatte - darin
ein gewaltiges Recht sür sich. Aber nun geschah eine der Verwechslungen,

die unser ganzes Geistesleben so verhängnisvoll durchziehen:
er traute der Welt, so wie sie war, zu viel zu. Er übergab seinen
Auftrag dem Staat und kettete die Kirchen an sein Schicksal. So
besonders im lutherischen Protestantismus. Dieser Fehler hing mieder
damit zusammen, daß er auf eiuc Ueberwindung dieser Welt durch das
kommende Reich Gottes nicht glaubte. Dadurch wurden dic Kirchen
dazu verführt, ja genötigt, den Staat zu stützen, seine höhere Polizei
zu machen, scine Ideale zu vertreten, dadurch aber iu all seiue Süude
verflochten, besonders all seine Sünde gegen das einfache uud arme
Volk, dadnrch überhanpt mit einer Macht vcrbnnden, die auf einem
den Sinn Christi völlig entgegcugesctzten Prinzip ruht. Sv kam es

zu jener Verweltlichuug des Protestantismus, die schließlich viel wciter
ging nls die des Katholizismus und die den Weltkrieg zu einer
besonderen Katastrophe des Protestantismus gemacht hat.

Die protestantischen Kirchen als solche (die, mie gesagt, nicht mit dem
Prvtcstantismns als Ganzcs zu verwechseln sind!) werden eine Wieder-
hvlnng der katholischen Kirche, eine in Stücke zerschlagene katholische
Kirche. Deren eigentümliche Fehler kehren alle wieder. Sie werden
eine Macht der Reaktion, eine Verdunkelung der Wahrhcit, eine
Verhüllung des Gottesreiches. Diese Fehler treten hier freilich iu
abgeschwächter Form auf, im Duodezformat, aber das ist nicht bloß ein
Vorteil. Freilich haben sie auch etmas vvn der Herrlichkeit der kathv-
lischen Kirche, aber auch diese nur in gebrochener Fvrm. Sie sind
eben als Kirchen, mie wir gesehen haben, cinc dürftige Wiederhvlnng
der katholischen. Das Kirchentum steht ihnen schlecht an, weil es im
Widerspruch zu dem Geist und Prinzip steht, moraus sie gegründet
sind. Gewiß haben anch diese Kirchen ein grvßes Werk getan. Das
svll nnr in Kürze hervvrgchvben ivcrden. Sie hnben eine gewaltige
Arbeit der Bvlkserziehung geleistet, haben viel Rvheit gebändigt, viel
Trvst gespendet, viel Liebe geübt, viel Feuer des Glnnbens entfacht,
viel gearbeitet, viel gekämpft, vicl gelitten. Auch dies märe eine große
Geschichte. Aber heute steht mächtig die Tatsache vvr uns, daß sie

als Organe des Grvßen, das dcr Protestantismus wollte nnd damit
auch des Gvttesreiches Christi versagt haben und versagen, und das
gerade, weil sie nnd in dem Maße als sie Kirchen geworden sind.



— 494 —

Welches aber war der tiefste Grund dieser Entwicklung der
protestantischen Kirchen und der Entwicklung des Protestantismus vom
Gottesreich weg zu Religion und Kirche? Es war wieder der alte,
stets in allen ähnlichen Fällen wiederkehrende Grund: der G ei st

trat zurück. Weil Gott nicht mehr als Lebendiger erlebt wurde,
so mußte ein Ersatz für ihn eintreten und ein solcher ist die Kirche.

Und was sagen wir nun zu den protestantischen Kirchen, wie
wir sie heute vor uns haben?

Wenn wir uns dies klar machen, dann sehen wir, daß es im
Wesentlichen die Mängel des Kirchentums überhaupt sind, die wir
an ihnen beklagen.

Was uns an ihnen so sehr zum Aergernis wird, ist die Tatsache,
daß sie keine Sache haben, der sie dienen wollen. Die
Glieder dieser „Kirchen" und Gemeinden gehören zusammen durch
den Zufall der Geburt, nicht durch die Tat und das Wunder der
Wiedergeburt. Man wird ihr Glied einmal durch die zu einer ganz
leeren Form gewordenen Sakramente, sodann — sehr bezeichnender
Weise! — durch die Kirchensteuer. Auf den Dörfern bildet man
eine Kirchgemeinde, weil man eine politische Gemeinde bildet, der
natürliche staatliche Verband ist das Entscheidende; in den Städten
ist es gar das bloße Wohnen in dieser oder jener Straße. Bon einer
innern, religiösen Zusammengehörigkeit keine Spur. Diese „Glieder
der Kirche Christi" würden, ernstlich zur Rede gestellt, in ihrer
großen Mehrheit sehr zögern, ja sich weigern, sich zu Christus zu
bekennen. Sie gehen in Bezug auf alle großen Fragen, seien es

solche der Weltanschauung oder der Sittlichkeit oder des sozialen
Lebens, aufs weiteste auseinander und würden sofort in den bittersten
Hader geraten, wenn solche aufgeworfen würden, weswegen dies in
den Kirchenpflegen und auf den Synoden tunlichst vermieden wird.
Was diese Gemeinden zusammenhält^ ist bloß eine Form, eine
unbestimmte „Religion". Wer im Namen einer Sache sich an sie
wendet, redet ins Leere. Sie sind leer, und kommen darnm für die
großen Dinge des Menschen- und Gottesreiches nicht in Betracht.
Daß fast das einzige Thema freier kirchlicher Veranstaltungen die
recht eng verstandene Mission ist, gehört zu diesem Stil; denn diese

bedeutet in ihrem herkömmlichen Sinn Ausbreitung der eigenen
Sache. Religion, nicht Reich Gottes! Daß diese Gemeinden für die
großen Angelegenheiten des Reiches Christi (zu dem alles wahrhaft
Menschliche gehört) da seien und nur für sie, daß diese ihr Daseinsrecht

seien, ihr brennendes Interesse sein müßten, ist ihnen größtenteils

eine ganz unbekannte Sache.
Es ist nur die andere Seite dieses Sachverhaltes, daß diese

„Kirchen" dafür sich s elb st such en. Ihre Arbeit geht zum weitaus
wichtigsten Teil darin auf, daß sie fich selbst erhalten. Das ist das
wichtigste Traktandum ihrer Kirchenpflegen und Synoden.
Selbstverständlich spielt dabei die Steuerfrage eine Hauptrolle. Gottes-



- 495 —

dienstzettel und Aufforderungen zur Leistung der Kirchensteuer zeugen
im „Tagblatt" hauptfächlich vom Vorhandensein der „Kirchen". Die
Frage, wie die Kirchlichkeit vermehrt werden, die Kirche
wieder zu Einfluß und Ehren kommen könne, steht in den
Jahresversammlungen stark im Mittelpunkt. So sucht die Kirche sich selbst,
dient sich selbst und daraus erwachsen alle von uns' beschriebenen
Formen des Machthungers,

Daß diese Kirchen keine wahre Gemeinschaft bieten
können, folgt aus diesen Grundtatsachen von felbst. Sie sind durchaus
keine Gemeinschaften im echten Sinne des Wortes, sie sind keine
„Gemeinden", denn ihre Glieder gehören ja nicht innerlich
zusammen. Sie haben keine wirkliche gemeinsame Ueberzeugung. Sie
finden sich nicht einmal äußerlich zusammen, ausgenommen im
„Gottesdienst". Aber hier beziehen sie sich nicht auf einander,
empfinden sich nicht als Familie Christi. Jeder bezieht sein persönliches

Anliegen auf Gott und daneben ist der Mittelpunkt — der
Pfarrer.

Denn es find Pfarre rkirchen. Und darin kommt das ganze
Nebel besonders deutlich zum Ausdruck. Der Pfarrer ists, der die
abwesende Gemeinde vertritt. Sie überträgt ihm die Besorgung der
Religion. Er tut, was sie als Gemeinde des allgemeinen Priestertums
eigentlich selbst tun sollte: er legt Zeugnis ab; er bekümmert sich um
daß leibliche und seelische Ergehen der Gemeindeglieder; er erzieht
die Jugend. Aber er muß auch für die Gemeinde fromm fein. Er
muß das Christentum vertreten, muß eine Art von „stellvertretender
Genugtuung" leisten. Von ihm erwartet man den religiösen und
sittlichen Ernst, den man felbst nicht leisten will. Freilich nicht zu
viel, denn das wäre störend. Ganz ernst darf es ja nicht werden!
Ueberhaupt foll dieser Vertreter nicht ein persönlicher Mensch und
Jünger Christi sein, sondern ein Symbol, ein verkörpertes Amt, ein
Funktionär. Jn diesem Stellvertretungssystem ruht der Fluch des

Pfarrertums und Kirchentums. Dadurch wird den Menschen die
höchste der Sorgen, die Sorge um dqs Höchste, abgenommen und
wird ein Schein erzeugt, kommt jene „Sinnestäuschung" zu Stande,
von der Kierkegaard so anschaulich redet, gegen die sich aber alle
Propheten von jeher erhoben haben.

Das ist auch die Antwort auf jenen Einwand, der von den

Verteidigern der Kirche gemacht wird: Was dann würde, wenn sie

nicht wäre? Es ist die Gegenfrage zu stellen: Ist ein Schein
Nicht schlimmer als eine Leere? Alle diese Predigten, Kinderlehren,
Kirchenfeste, „Funktionen", haben sie nicht jene Täuschung zur Folge,
daß „das Christentum da sei"? Wiegen sie nicht die Seelen in
Sicherheit? Sind sie nicht ein Beruhigungsmittel gefährlichster Art?
Wäre es nicht schon ein Fortschritt, wenn wenigstens die Leere
deutlich und peinlich würde? Wenn klar würde, was wirklich ist und
was nicht? Könnte nicht sein, daß durch dieses Scheinwesen, dieses



— 496 —

CHristentumspielen die, die sich darauf einlassen und die, die sich
daran stoßen, von Christus abgehalten würden? Könnte nicht sein,
daß diese große Unwahrheit eine arge Verhüllung des Gottesreiches
wäre? Könnte so die Kirche nicht Gott im Wege stehen? Das
bedeutete aber früher oder später ein vernichtendes Gericht.

Dieses Gericht ist, nach der starken Empfindung dessen, der dies
schreibt, Tatfache geworden; lange, lange richteten sich die
erwartungsvollen Blicke der Menschen, die der Ungläubigen ivie der
Gläubigen, immer wieder auf diese „Kirchen". Sie mußten für
jede Sache des Rechtes und der Wahrheit eintreten. Aber immer
mieder wurden sie enttäuscht. Da nahm der Glaube nn sie ab. Es war
besonders die Gebundenheit an die Welt, die bei diesen Kirchen und
ihren Vertretern immer deutlicher wurde, also das gleiche, was einst,
die katholische Kirche in den Herzen der Frommen und Unfrommen
stürzte. Eine tiefe, wenn auch oft nur halbbewußte,
Geringschätzung des Pfarramtes und des ganzen religiösen Wesens lebt
nicht nur in der sozialistischen Arbeiterschaft, sondern schleicht, mehr
als man oft denkt, sogar durch die Dörfer. Die langsam steigende
Flut eines neuen Lebens löst es auf. Und da ist die Weltkatastrophe
gekommen und hat die Kirchen schlafend getroffen, mit der Welt im
Abfall begriffen. Nun werden sie zur Seite geworfen und das Reich
Gottes sucht andere Formen.

6.

Welche denn? Und was sollen wir denn in dieser Sache tun?
Nun haben wir die letzte und entscheidende Antwort auf diefe

große und schwere Frage nach der Kirche zu finden.
Eines steht uns unverrückbar fest: Mit der Kirch en form

des Christentums ist es für uns aus. Wir machen darin
völlig ernst mit dem Grundsinn der Reformation. Nicht Kirche,
sondern Gottesreich! Das bedeutet, daß wir nicht eine Organisation
der Religion wollen, die neben der übrigen Welt steht und etwas
für sich bedeuten will. Das Gottesreich kommt in die Welt und f ü r
die Welt. Wir können es uns (in diefem Sinne) nicht weltlich
genug denken. In den großen und kleinen Angelegenheiten der
Welt, die für uns zu Angelegenheiten des Gottesreiches werden,
(was dann freilich Kampf gegen die Welt bedeuten kann) dienen wir
Gottes Sache. Das ist unsere „Religion", wir kennen keine andere.
Hier, mitten in der Welt, sind wir mit unserem Gott verbunden,
der aber immer auch der Gott seines Reiches ist, der Gott nicht nur
unserer Seele, sondern auch des Bruders. Eine Pflege der Religion
um der Religion willen werden wir als eine besonders gefährliche
Entartung, als eine Art religiöser Genußsucht und einen „Mißbrauch
des Namens Gottes" betrachten und unsere Seele davor mit
heiligem Ernst behüten. Es soll zwar hier noch einmal ein mögliches
M ^Verständnis mancher der bisherigen Ausführungen abgewehrt



— 4S7 —

werden: Wir werden sehr Vieles, was die Religion tut, auch tun.
Nnser inneres Leben vor dcm Zerfließen zu bewahren, uns in Gott
zu sammeln und von der Welt, soweit sie Eitelkeit und Verführung
ist, zu scheiden, zu diefem Zwecke die äußere und innere Stille und
Einsamkeit („die Wüste") zu suchen, die Kraft des Glaubens und
der Liebe in uns durch „Uebung" zu mehren, um neue Erkenntnis
Gottes auf alle Weise zu ringen, das bleibt auch für uns ein
Anliegen ersten Ranges. Wir müssen wissen, was mit Gott reden heißt.
Wir müssen von den Geheimnissen des Lebens mit ihm zwar Nicht
reden, aber Erfahrung haben. Wir müssen gelegentlich uns in einem
starken Individualismus ganz auf uns selbst stellen können, gegen
die Ansprüche der Gemeinschaft — gerade um der Gemeinfchaft
willen, die ohne solche Kraft und Selbständigkeit des Einzellebens
nichts ist. Es gibt im Reiche Gottes eine gewaltige Vollmacht des

Einzelnen. Wir müssen auch etwa Wege gehen können, die unnütz
scheinen; Arbeit für das Reich Gottes ist keineswegs bloß utili-
tarisches Tun, keineswegs bloß praktisch im Alltagsstil. Aber dies
alles hat ein anderes Vorzeichen, als in der Religion. Alles geschieht
Nicht um seiner selbst willen, sondern steht in der engsten Beziehnng
zu Gottes Sache und unserer Mitarbeiterschaft mit Gott. Alles
bleibt nur in diefem engen Zusammenhang gesund. Alles geschieht
für. Gott, um Gottes willen, damit aber eben auch für die Menschen,
um der Menschen willen. Genau so, wie das Wort lautet: „Du sollst
den Herrn, deinen Gott, lieben von ganzem Herzen, von ganzer
Seele und von ganzem Gemüte, Das ist das erste und größte Gebot.
Das zweite aber ist dem gleich (das heißt: es ist nur die andere
Seite der gleichen Sache): du sollst deinen Nächsten lieben, wie
dich selbst."

Das ist unsere „Religion" und das anch unsere Organisation.
Das ist die einfach große alte und neue Wahrheit, die

wir wieder auf den Leuchter stellen. Im Sinne des Reiches
Gottes gibt es gar keine besondere Organisation der
„Religion", d. h. der „Religion" in unserem Sinne, des Lebens mit
Gott. Diese Organisation ist vielmehr durch die vorhandenen menschlichen

Gemeinschaften schon gegeben. Wir könnten vielleicht sagen:
sie ist schon durch Gottes Schöpfung gegeben. Das Reich Gottes soll
sich an diese Schöpfung Gottes anschließen und sie damit vollenden.
Es soll in d'ie Familie hinein und aus ihr eine „religiöse
Gemeinschaft" machen. Hier foll wirklich das allgemeine Priestertum
eine Stätte haben. Der Vater soll Priester sein und die Mutter
Priesterin, jede Mahlzeit ein Abendmahl. Es soll in die
Volksgemeinschaft hinein. Wo immer das Gemeinschaftsleben des Volkes
sich abspielt, da soll es sich um Gottes Reich handeln, da soll
Gemeinschaft des Gottesreiches sein. Es soll in den Ratssaal, die Ge-
nofsenschaftsversammlung, die Arbeitsstatt hinein. Es soll hinein
in jeglichen Verkehr der Menschen. Wo immer Menschen sich



— 49« —

begegnen, will es dabei sein, will Gott eine Verwirklichung finden.
Wie wir gesagt haben: jeder Tag ein Tag des Herrn, jede
Versammlung ein Gottesdienst, jeder Mensch ein Priester uud ein
Heiligtum zugleich; jedes Tun ein geheiligtes; jede Sache geweiht,
aber kein besonderer Tempel mehr, weil Gott, der Herr, der in
der Menschenwclt Wirklichkeit werden und Wohnung machen will,
selbst der Tempel ist.

Dies ist und bleibt das leuchtende Ideal. Vor ihm verschwindet
die Kirche, besser gesagt: in seinem Glänze löst sie fich auf und
erfüllt fich damit zugleich.

So entscheidend wichtig diese Antwort ist, so genügt sie doch
nicht ganz. Denn nun entsteht die Frage, ob neben dieser
allgemeinen „Organisation" des Reiches Gottes noch eine
besondere nötig vder dvch wünschenswert sei. Denn es ist nun
freilich zu bedenken, daß das Reich Gottes unter uns noch nicht
in sciner Fülle vorhanden ist und also auch jene Gemeinschaft in
ihm durch die natürlichen uud weltlicheu Verbindungcn der Menschen
Uoch. nicht möglich scheint. Diese Gemeinschaften sind ja meistens so

wenig wirkliche Gemeinschaften, Sic entsprechen so wenig dem Geiste
Christi, daß sie ihm vielmehr oft genug schnurstracks zuwiderstehen.
Sie sind zum Teil Tummelplätze des Egoismus, Einrichtungen
des Zwanges, Mittel der Seelenkncchrschaft, nicht Tempel der Freiheit
und Herrlichkeit der Söhne Gottes, Diese Menschen, mit denen der
natürliche Verkehr uns zusammenbringt, sind ja in der Mehrzahl
uicht solche, die Bürger des Gottesreichcs sein wollen. Wie könnte
ein solcher also hier Anschluß fiuden, Heimat der Seele? Müßten
nicht doch dic, welche in dieser natürlichen Welt das Reich Gottes
vertreten nnd es in sie hineinwirken möchten, sich nvch besvnders
zusammenschließen, gerade um diese Arbeit tun zu können und um
im Austausch der Kräfte und Gedanken zu geben und zu nehmen?
Müßten nicht in dieser vorläufig uoch so kalten Welt solche Hcrd-
feuer des Lebens Christi entzündet werden, von denen heilige Wärme
und Glut ausstrahlen könnte? Müßten sich nicht doch Gemeinden
Christi bilden, damit die Welt von ihnen aus eine Christuswelt
werde? Entspräche dies nicht auch dem Sinn des nenen Testamentes,
das solchen kleinen Kreisen, der „kleinen Herde" das Reich verheißt?
Und entspräche es nicht dem tiefen Bedürfnis des Herzens, gerade
im Höchsten Gemeinschaft des Gebens und Nehmens zu finden?

Die Frage kann auch jene ganz konkrete und „praktische"
Gestalt annehmen: Wenn diese besondere Organisation verschwände,
wer würde dann noch die Wahrheit Christi verkündigen? Wer sie
der Jugend überliefern? Wer sie gegenüber deu Angriffen der
weltliche» Kultur vertreten? Würde nicht ein allgemeiner Zerfall
eintreten, entweder eine Verödung «der jener Zustand, von dem
schon früher geredet worden ist?



— 499 —

Das alles scheint einleuchtend. Und doch, läßt sich manches
Gewichtige dagegen sagen. Um bei dem Letzten anzufangen: Würde,
wenn doch Gott lebt und Christus die Wahrheit ist, diese nicht auf
alle Fälle sich durchsetzen? Würde sie sich nicht von selbst Formen
schaffen, wenn auch weltliche? Würde nicht sogar, wenn einmal
die Monopolisierung dieser Dinge durch die Kirche und die Kirchen
aufhörte und das Stellvertretungssystem beseitigt wäre, die Menschen
sich ganz anders als bisher dieser Dinge annehmen? Würde nicht,
wenn einmal diese heutige Stillung des Hungers und Durstes nach
dem „Wort Gottes", die in Wahrheit nur die Verhinderung eines
echten Hungers und Durstes ist, verschwände, dieser sich mit Gewalt
einstellen? Gäbe es nicht Menschen, die irgendwie, wenn auch nicht
gerade immer auf einer Kanzel, die Wahrheit Gottes verkündigten?
Ist dies nicht auch bisher schon geschehen? Haben ein Kant, ein
Pestalozzi, ein Tolstoi, ein Carlyle, ein Paskal, ein Kierkegaard
nicht gewaltiger gepredigt als alle Schriftgelehrten? Würden, wenn
das höhere Leben wieder von den Familien Besitz ergriffe, dort
Nicht von selbst ein Hauptteil der „religiösen" Erziehung geleistet
werden? Würde nicht die „Schule" dann von selbst in diesem Sinne
arbeiten? Würde nicht die Kunst, die Literatur, die ganze Kultur von
diesem Einen Zeugnis ablegen? Und wäre das nicht etwas viel
Besseres als wir jetzt haben? Was haben wir denn setzt?
Ersatzeinrichtungen! Oder was sind denn unser Religionsunterricht, unsere
Gottesdienste, unser ganzer religiöser Betrieb anderes als ein künstlicher

Ersatz für wahres Leben? Wenn Geist und Leben nicht da
sind, dann hilft alles Andere nichts, wenn sie aber da sind, dann ist
er nicht mehr nötig.

Was aber die Gemeinschaft betrifft, so ließen sich auch hier
gegen jene Einwände gewichtige Gesichtspunkte geltend machen. Wenn
ein Mensch das Gottesreich im Herzen trägt, kann er dann nicht in
Kraft dieses Besitzes Gemeinschaft auch mit folchen haben, die feinem
Denken zunächst noch ferne stehen? Mögen sie selbst es nicht wissen,
so sind sie doch Gottes Kinder, so ist doch etwas von Gottes Wesen
in ihnen und darum doch auch eine Gemeinschaft des Reiches Gottes
mit ihnen möglich. Braucht denn immer alles die rechte Etiquette zu
tragen? Kann Gott und Gemeinschaft in ihm nicht auch inkognito
vorhanden sein? Ist nicht Jesus so mit seinem Vater durch die
Menfchen gegangen, ohne RWsicht darauf, ob sie so oder so dächten,
ob fie fromm seien oder nicht,, ob sie an Gott glaubten oder nicht,
und hat doch überall Reich Gottes um sich gehabt, auch unter den
Zöllnern und Sündern, und ist doch überall in Gemeinschaft des
Reiches gewesen? Kann man nicht überall, wo Gott ist, Gemeinschaft
haben und ist Gott nicht überall? Sollte nicht dies gerade die
Aufgabe der Jünger Christi sein, das Feuer nicht an bestimmten
Orten zu sammeln, fondern es an die kalten Stätten tragen? Wäre
dann nicht der Segen davon, daß es sich mehrte, während auf



— 500 —

der andern Seite die Gefahr besteht, daß jede Organisation vom Geist
der Selbstsucht überfallen wird, sich in Religion und Kirche
verwandelt, fich felbst Pflegt und dann die Wahrheit des Wortes erfährt:
„Wer sein Leben liebt, der wird es verlieren", ein Wort, das alle
Liebhaber von Konventikalmethoden etwas mehr bedenken sollten!

So stehen sich in dieser Sache zwei Gedunkenreiheu gegenüber,
von denen jede sehr ernste Gründe geltend macht.

Welche hat nun recht?
Wir wollen einmal das neue Testament, am besten Jesus

selbst befragen. Welchen Weg geht er?
Gewiß und sonnenklar ist, daß es kein Kirchenweg ist, daß

vielmehr da, wo sein Weg den Kirchenweg schneidet, das Kreuz
steht. Mitten in der Welt und für die Welt, in vollkommen weltlichen
Formen, vertritt er Gott und das Reich. Er trägt LaiengewaM
Keine Pflege der „Religion", sondern Gottes Sache im Größten
Und im Kleinsten mitten ,in den natürlichen Formen seiner Schöpfung.
Von irgend einer besonderen Organisation keine Spur. Aber doch
eine besondere Gemeinschaft, der Jüngerkreis, Darauf können die,
welche eine solche fordern, mit Recht hinweisen. Es ist freilich keine
Gemeinde. Da sind keine Statuten, keine besonderen Formen und
Bräuche, Zeiten und Orte und Handlungen, aber es ist doch ein
Kreis von Menschen, in dem dus neue Leben sich so darstellt, wie
es Gemeinschaft bildet, ein Bund von Gleichgesinnten, die sich

zum Reich Gottes bekennen und seiner Sache offen und ganz zur
Verfügung stehen. Keine Kirche, keine Organisation, aber eine
Gottesreichsfamilie, ein Ansatz zu einer neuen Gemeinschaft der Menschen
in Gott und durch Gott. Es ist dadurch gezeigt, daß es doch im Sinne
des Gottesreiches liegt, wenn sich über den natürlichen, schöpfungsmäßigen

Formen menschlicher Gemeinschaft noch solche
übernatürlicher, das heißt: rein geistiger Art erheben, da gerade dadurch, daß
sie über die natürlichen sozialen Bindungen hinausführen, ihnen
vielleicht gelegentlich widersprechen, die Höhe und Freiheit des

Gottesreiches darstellen und so freilich dessen h ö ch st e

Gemeinschaftsformen werden. Daß sie seinem Sinn entsprechen und
nicht dem Religions- und Kirchenfinn, zeigen sie damit, daß sie nichts
für sich sein wollen, sondern ganz und gar nur Darstellung und
Organ der Sache Gottes in der Welt.

Und nun, wie wollen wir uns entscheiden?

Fest steht, daß das Ziel jene allgemeine Gemeinschaft
bleibt. Wenn besondere nötig und wünschenswert sein follten,
so wäre ihr einziger Sinn und Zweck, jene allgemeine
vorzubereiten, und ihr Streben müßte sein, darin aufzugehen.
„Wer seine Seele verlieret um meinetwillen, der wird sie finden."

In diefem Sinne möchten wir solche besondere Gemeinschaftsbildung

nicht nur für erlaubt, sondern auch für wünschenswert



— 501 —

Kalten. Ja, sie gehört zu unseren ältesten,' tiefsten, sehnlichsten
Hoffnungen. Unsere Seele hat sich jahrzehntelang nach ihr verzehrt.

Wie denken wir uns diese Gemeinschaft? Ferne sei es uns, daß
wir hier etwa ein Modell einer solchen aufstellen, vielleicht gar
etwas wie eine unkirchliche Kirchenverfassung entWersen wollten.
Sagen wir vielmehr sofort: so unkirchlich als möglich soll sie sein.
Das heißt: sie,muß gerade umgekehrt wie unsere Kirchen
orientiert sein. Daß sie in der Luft der äußersten Freiheit
leben müßte, verstünde sich von selbst. Auf einer freien Tat müßte
die Mitgliedschaft beruhen, nicht auf der Geburt; auf eine bestimmte
Gesinnung und Ueberzeugung sich gründen, nicht auf die Kirchensteuer.

Vor allem müßte sie eine Sache haben. Diese Sache könnte
nnr Eine sein: das Reich Gottes in der Welt zu vertreten und
durchzusetzen, und zwar nicht im Sinnbild, sondern durch die Tat. Immerhin

könnte diese Eine Sache nach verschiedenen Seiten hin vertreten
werden. Aber in allen Fällen müßte das ganze Leben der
Gemeinschaft, vor allem ihr Gottesdienst, auf diese Sache abgestellt sein.
Nicht Religion um der Religion willen, sondern Arbeit für das Reich
in der Welt und für diese Arbeit und von dieser Arbeit her die
Sammlung und Vertiefung, das Ruhen in Gott, das Ringen um
Kräfte und Klarheiten, die Selbstheiligung, das Lob Gottes.

Also keine Kirchenorganisationen und verwickelten Betriebe,
sondern freie, mannigfaltige Gruppen von Menschen, die in freier
Verbindung dem Einen großen Ziel zustreben — das ist unser
Ideal einer besonderen „religiösen Gemeinschaft". Es
unterscheidet sich von den vorhandenen Kirchen so stark, wie der ursprüngliche

Protestantismus von der katholischen Kirche, wie Reich Gottes
von Religion.

Wie soll diese neue Form geschaffen werden?
Wieder stellt sich ein Problem ein, unser letztes: Wie soll sich

dieses Neue zu den vorhandenen Kirchen stellen? Soll es diese
bekämpfen? Soll es sie einfach stehen lassen? Oder soll es bei ihnen
anknüpfen, Verkehrtes ausscheiden, Richtiges weiterführen? Soll
man diese Kirchen niederreißen oder umbauen? Gilt Evolution oder
Revolution?

Auch hier ist die Antwort nicht leicht. Man kann mit guten
Gründen die Meinung verfechten, daß es gelte, diese vorhandenen
Kirchen umzugestalten. Die so denken, können anführen, daß es Wohl
möglich sein sollte, wenigstens aus diesen protestantischen Kirchen,
die ja ursprünglich keine eigentlichen Kirchen sein wollten, sondern
freie Organe des Gottesreiches oder Gemeinden Christi, vom Sauerteig

des Kirchentums zu säubern und das Gottesreichswesen darin
zur Geltung zu bringen. Diese Sirchen, könnten sie sagen, bekennen
fich schließlich, trotz alles praktischen Absalls, doch noch zu Christus
und zum Reiche Gottes. Sie anerkennen das Neue Testament, sie

wollen Gott dienen. Gut, fassen wir sie daran. Nehmen wir sie beim



— 502 —

Wort. Stellen wir sie vor die Wabrlieit des Gottesreickes. Treten
wir mit seiner Verheißung vor sie, aber auch mit seiner Forderung,
Dann wird Klarheit werden. Es wird zu einer Krisis kommen. Es
wird sich zeigen, ob sie sich doch aufraffen wollen zu neuem Leben,
odcr ob wir sie endgültig aufgeben müssen. Sollte es nicht sogar

Pflicht sein, den Versuch zu machen? Muß nicht nach einer höheren
Ordnung das Neue immer zuerst das Alte fragen, ob es fich
erneuern wolle oder nicht? Hat nicht Jesus znerst, bei Israel, Lnther

^zuerst bei Rom angepocht? Könnte nicht Christus sich mächtig
aus den Kirchen erheben?

Was antworten wir? Wenn jemand diesen Weg gehen will,
sagen wir, so hat er jedenfalls ein gutes Recht dazu. Er
unterscheidet sich nicht so stark von dem unsrigen. Führt er zum Ziel,
so ist es gut und wir treten dann auch auf ihn; endet er
mit einem Fiasko, so geschieht das Umgekehrte.

Denn wir selbst bringen vorläufig keinen frohen Glauben an
jenen Weg der Evolution mehr auf. Wir sind ihn ja lange gegangen.
Mit tiefer und heißer Liebe zu der „Kirche" haben wir begonnen,
wir haben bei den Kirchen angepocht, haben in schweren Kämpfen
auf sie geschaut, auf sie gehofft. Da und dort erwachte auch neues
Leben, aber als Gauzes haben sie uns enttäuscht. Immer wieder
fühlteu wir uus von ihnen abgedrängt, wenn wir Gottes Weg
gehen wollten. Immer tiefer und immer stärker wurde in uns die
Empfindung, daß dieses Kirchenwesen als solches von Gott
verworfen sei, unter seinem Gericht stehe und eines Tages von einem
Stoß neuen Geistes niedergeworfen, von einem Frühlingssturm der
Wahrheit weggefegt werde.

Wir glauben eher an die Revolution, Von einer neueu
Seite her, aus einem neuen Prinzip heraus wird die neue Gc-
meinschaftsform des Reiches Gottes kommen. Es wird dabei vielleicht
wieder gehen, wie es oft gegangen ist in den Entfaltungen des

Gottesreiches: „Die Heiden werden kommen vom Aufgang und
Niedergang, die Söhne des Reiches aber hinausgestoßen werden."

Wann soll diese Revolution kommen? Ist es schon Zeit für sie?
Wollen wir damit beginnen? Und wie?
Wir glauben nicht, daß sie schon reis sei. Noch ist Vorfrühling,

Vorbereitungszcit, Vorrcformation. Das Alte erstirbt, aber das Neue

hat noch nicht Frllhlingskraft genug.
Was können wir denn in solcher Zeit tun?
Wir könnnen Vieles tun, vielmehr im Grunde nur Eines:

das Neue vorbereiten. Inzwischen könneu wir entweder in den alten
Formen ausharren, wie auch Jesus und seine Jünger lange in den
in Israel bestehenden Rcligionsformen ausgeharrt haben, und darin
das Reich Gottes vertreten, so gut es uns gegeben und in diesen
Formen möglich ist, oder wir können abseits gehen und es in der
Einsamkeit und Kälte aushalten, bis der Frühling kommt. Wir



— 503 —

können uns je nach unserer Art und Erfahrung zu den Kirchen
freundlich, gleichgültig oder gegnerisch stellen. Unser Sehnen gilt
auf alle Fülle dem Neuen. Darauf harren wir wie der Wächter
auf den Morgen. Und wer weiß, vielleicht ist der Morgen nicht
gar so ferne, wie wir glauben Und wer weiß, vielleicht wird
es uns doch gegeben, daß wir so oder so etwas von diesem Neuen
erleben und ^schaffen dürfen! Wie könnte es sonst so mächtig in
unsern Herzen, in so Vieler Herzen arbeiten? Und haben wir nicht
Schöpfungszeit? L, Ragaz,

(Fortsetzung folgt,)

Not uns Vergeudung.

^m Juni 1917 ist dem Bundesrate eine von rund 340,000 über
I zwanzig Jahre alten, in der Schweiz wohnhaften Personen, dar-

A^I unter von 150,000 stimmberechtigten Schweizer Männern
unterzeichnete Volkspetition eingereicht worden.

Sie richtete sich gegen die Nahrungsmittelvergeudung
in den Alkoholgewerben und verlangt im Wesentlichen folgendes:

Verbot der Verwendung von Gerste und Reis in der Bierbrauerei;
Einschränkung der Obstbrennerei und energische Förderung der alkoholfreien

Obstverwertung; energische Beschränkung der Zuckerabgabe an
Likörfabriken, Weinhändler und Winzer; Beschränkung event. Totalverbot

der Einfuhren von Trinkalkohol.
Die Petition stützt sich auf folgende Erwägungen und Tatsachen:
Das Brauen von Bier bedeutet in Zeiten der Not eine

Vergeudung erheblicher Mengen von Nährstoffen: Die Gerste büßt bei
ihrer Verwandlung in Bier drei Viertel ihres Eiweißes, die Hälfte der
Kohlehydrate, den ganzen Fettgehalt ein. Auch wenn man den Wert
der Brauereiabfälle (Malztreber) für die menschliche Ernährung auf
dem Umwege über die Viehfütterung, also der Fleischerzeugung, Voll
in Rechnung setzt, liefert die Brauerei doch nur etwa einen Drittel
des Eiweitzgehaltes und etwa 60°/« des Kalorienwertes der Gerste
wieder. Alles übrige ist für die Ernährung verloren gegangen, also
wie man jetzt sagen muß, ist vergeudet worden.

Die Brauinterefsenten halten dem entgegen, die Gerste spiele in
der Volksernährung fozusagen keine Rolle, werde in den Haushaltungen
nur wenig gebraucht. Diese Frage der Gerstensuppen ist ja aber nur
von nebensächlicher Bedeutung. Wir stehen doch vvr der Einführung
der Brotkarte! Uusere geringen Wintervorräte und die absolute
Unsicherheit unserer Versorgung durch Amerika zwingen den Bundesrat,
unsere Brotrationen dermaßen einzuschränken, daß sie sogar hinter den
deutschen zurückbleiben. Gerste aber liefert ein ausgezeichnetes Mehl.


	Neue Wege. VI., Gottesreich und Kirche

