
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 9

Artikel: Der Staat und was wir von ihm erwarten dürfen. I., Das Wesen des
Staates

Autor: Matthieu, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134111

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134111
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 453 -
uns nicht selbst herausreißen. Sv kommen wir nicht aus dem Kriege
und aus keiner Not heraus. Wir überwinden den Krieg nur, wenn
wir uns entschlossen Jesus Christus zuwenden und die Grundforderung
der Liebe lernen zu verehren, ja anzubeten, wenn wir spüren, daß die
Liebe ein heiliges Gebot ift, gegen das niemand, kein einzelner und
kein Volk ungestraft verstößt, wenn wir überhaupt wieder empfinden
lernen, daß es unbedingte, ewige Forderungen gibt, an denen kein

Zweifeln und Deuteln möglich ist, denen gegenüber wir weiter nichts
zu tun haben als sie ehrfürchtig zu verehren und zu erfüllen. Dann
werden wir auch Gott wieder finden. Und er wird aufhören, ein
leeres Wort zu sein. Sondern wir werden spüren, daß sein Wesen
Liebe ist nnd sein Wille, daß die Welt von Liebe beherrscht werde,
daß die Liebe eine Weltmacht werde. Von Gott begreifen wir immer
nur fo viel, als wir in unserm eigenen Leben von seinem Wesen
verwirklichen. Wie sollte ein liebloser Mensch sich den Gott nur überhaupt
vorstellen können, dessen Wesen die Liebe ist? Denn hier gilt das
Wort: Gott ist die Liebe und wer in der Liebe bleibet, der bleibet
in Gott und Gott in ihm. Wer Ohren hat zu hören, der höre!

Alfred D. Müller.

ver Staat unci was wir von ihm erwarten
Surfen.^

..Dort, wo der Staat aufhört, da beginnt
erft der Mensch, der nicht überflüssig ist."

Also sprach Zarathustra.

»Aas Thema, das uns heute beschäftigen soll, bedarf keiner beson-
> » deren Einführung und Rechtfertigung. Die Rechtfertigung liegt

in der ganzen gegenwärtigen Weltkrise. Diese Krise zeigt uns
deutlich, daß das Staatsproblem eine der aktuellsten, grundsätzlichsten
und schwierigsten Fragen ist, die wir jetzt aufwerfen können.

Aktuell. Denn der Krieg hängt mit unserer ganzen Kultur
eng zusammen. Und diese steht im Zeichen des Staates, ist Staatskultur.

Wollen wir — und wer will das nicht — eine prinzipielle
Stellung zum Krieg einnehmen, so müssen wir vor allem zu den

Mächten, die diese Kultur bestimmen und damit den Krieg ermöglichen

oder gar notwendig machen, Stellung nehmen.

Die Arbeit, die wir hier veröffentlichen, war ursprünglich ein Vortrag, der
zunächst Teil eines sozialistischen Bildungskurses war und nachher im sozialdemokratischen

Studentenverein gehalten wurde. Die Vortragsform ist bewahrt worden,
darum ist auch die Beziehung auf den Fall Kleiber, der damals akut war, beibehalten
worden.



— 454 ^
Damit wird diese Frage zur prinzipiellsten Frage. Sie

stellt uns vvr die höchsten Entscheidungen. Sie hängt mit der Frage
zusammen, ob wir unser Dasein an einem absoluten Ideal zu orientieren
vermögen, oder ob wir auf ewig in einem Zustand kodifizierter Barbarei
leben müssen. Das Problem aufwerfen, wie weit das Recht des Staates
und der von ihm bedingten Kultur reicht, heißt die Frage stellen: Was
ist Sinn und Zweck des Lebens und der Entwicklung des Lebens in
der Gefchichte? Ist es etwas Halbes, sehr Unvollkommenes, das man,
weil es vor noch Schlimmerem bewahrt, hüten und Pflegen muß, oder
ist es etwas Ganzes, Absolutes, vor dem das Unvollständige fein
Daseinsrecht verliert?

Damit wird die Frage auch zur schwierig st en Frage. Ich
nannte unsere Kultur Staatskultur. Ich will damit betonen, wie
stark diese Kultur unter dem Einfluß des Staates steht, Werkzeug
seines Willens, seines Machtdranges ist, und auch da, wo ste nach
Selbständigkeit vom Staat strebt, seinen Annexionsgelüsten ausgesetzt
ist. Der Staat beherrscht alles, auch die Revolution gegen den Staat,
denn auch sie spielt sich auf dem Boden ab, den er geschaffen hat, auf
dem er feine Rechte geltend macht und durch die Gewalt stützen kann.

Für uns Sozialisten ist die Frage wegen unseres grundsätzlichen
Gegensatzes zum Krieg besonders prinzipiell. Auch darum, weil wir
die Ueberwindung des Krieges nur von der völligen Umwälzung der
Kultur erwarten, mit der der Staat fo eng verbunden ist.

Wir wollen eine neue soziale Ordnung, und darum tritt das
Problem des Verhältnisses zum Staat sür uns in besonders akuter
Form auf. Wie stehen wir zu der sozialen Form, die heute die größte
Verbreitung und die größte Macht besitzt? Sind wir Bundesgenossen,
feindliche Brüder, Halbbrüder, Konkurrenten oder gar Feinde?

ch

Die Vorgänge, welche diese Tage die akademische Jugend Zürichs
bewegt haben, verleihen dem heutigen Thema eine spezielle Aktualität.')

Sie sind das beste Veranschaulichungsmaterial, das wir uns
wünschen können. Sie zeigen uns aufs deutlichste die Gefahren, denen
eine am Staat orientierte Kultur und Bildung ausgesetzt ist; sie zeigen
uns, wie der Staat, seinem Machtdrang folgend, die Bildung zu
beherrschen, zu terrorisieren sucht. Sie zeigen uns die schweren Konflikte,
die daraus für das Gewissen und die Freiheit entstehen, nnd sie zeigen
uns zum Glück auch die Art, auf welche man diese Konflikte lösen
muß durch einen temperamentvollen, energischen Widerstand-

ch

Ich muß noch eine Bitte vorausschicken, bevor ich an das Thema
herantrete. Ich verlange gar nicht, daß Sie sich meinen Ansichten
anschließen, ich bitte auch nicht um eine milde Opposition. Treten Sie

') Der Fall Kleiber.



— 455 —

meiner Auffassung so schroff entgegen, >vie Sie wollen. Aber um eins
möchte ich bitten. Suchen Sie zu begreifen, warum ich mit sehr
prinzipiellen Ansichten heute vor Sie trete und erblicken Sie in diesen
Ansichten nicht einen dilettantenhaften Radikalismus.

Die Lage ist sehr ernst; wir stehen an einem Wendepunkt, vor
der Aufgabe, am Bau einer neuen Welt zu arbeiten. Darum ist es

nötig, heute mit welthistorischem Maßstab an die Probleme der
Stunde heranzutreten. Aber eine Betrachtung sub spsois ustsrui
schließt immer eine gewisse Schroffheit gegen das Bestehende in sich.
Sollte Ihnen diese Schroffheit auffallen, fo darf ich Sie bitten, darin
den Widerhall der furchtbaren Not zu erblicken, in der wir stecken,
und den Ausdruck der heißen Sehnsucht, aus dieser Not herauszutreten.

Wir reden zunächst, vom Wesen des Staates, an Hand
der Tatsachen, die dieses Wesen zu einer historischen Realität gemacht
haben.

Aus dem Wesen des Staates ergibt sich der Einfluß des
Staates auf das Leben, das unter feiner Herrschaft

steht.
Daraus ergibt fich wieder, w a s wir vom Staat zu

erwarten haben, und wi e wir uns zu i h m zu st e Ilen
haben.

I vas Aesen Ses Staates.

Was ist der Staat, welche Stellung nimmt er im Leben der
Menschheit ein? Das ist das Problem, an das wir zunächst möglichst

frei, unbefangen herantreten müssen.

H Aas Keine Mge ist.

Wir gehen dabei von drei Tatsachen aus, bei denen es nichts
zu fragen und zu bestreiten gibt, und die sich aus der ganzen
Geschichte der Menschheit ergeben.

1. Wir konstatieren von den allerersten Anfängen der Menschheit

bis auf den heutigen Tag ein stetes Streben, sich zu
gruppieren, Verbindungen einzugehen, fich auf irgendeiner
Grundlage organisch zu konstituieren, damit man mit vereinten Kräften
Aufgaben gewachsen sei, bei denen zersplitterte Einheiten versagen
würden. Damit ist auch gesagt, daß dieses Streben nicht nur berechtigt
ist, sondern die Vorbedingung eines jeden höheren kulturellen Lebens bildet.
Ohne Gemeinschaft keine Kultur. Diese Verbände werden mit der
Zeit nicht nur immer zahlreicher, sondern immer mächtiger und
umfassender. Immer deutlicher wird bei ihnen das Streben, nicht nur
möglichst eng, solidarisch zu sein, sondern auch möglichst weite Gebiete
in ihren Kreis zu ziehen. Horden und Stämme werden zu Nationen
und Vblkerverbänden.



— 456 —

2. Eine weitere Tatsache, die den Staat direkter
angeht, und die auch niemand bestreiten wird, er mag im übrigen zum
Staat stehen, wie er will: .Der Staat nimmt bei dieser Entwicklung
eine ganz eigenartige und bedeutende Stellung ein, er ist eine der

Hauptstufen dieser Entwicklung.
3. Noch eine Tatsache, welche Staatsfreunde und Staatsfeinde

einfach zu konstatieren haben, ohne stch von der persönlichen Stellungnahme

beeinflussen zu lassen. Der Staat hat eine Gruppierung
vollzogen, wie sie vor ihm keinem sozialen Organismus gelungen war.
Er bildet eine soziale Gruppierung von einzigartiger Geschlossenheit
nnd Einheit, besitzt in besonderem Maß die Fähigkeit, einen einheitlichen
Zweck zu verfolgen.

Wir können hier nicht im einzelnen auf das vielumstrittene
Problem des historischen Ursprungs des Staates eingehen. Seine
wesentlichen Merkmale sind da im Moment, da das soziale Leben unter
Anwendung von Zwang den Charakter vvn Einheit und Stetigkeit
erhält. Den Staat könnte man als das unter Anwendung von
Gewalt in Zeit und Ranm einheitlich gewordene gemeinsame Leben
definieren.') Der Staat ist im Raum lokalisiert mit dem sehr wesentlichen
Moment der Abwehr nach außen. Er hat im Raum seine seste Grenze,
seinen Stützpunkt, die Operationsbasis für weitere Ausdehnungen. Er
ist in der Zeit das Kontinuierliche, stch mit fester Tradition und
einheitlichem Zweck Entwickelnde.

Am prägnantesten hat trotz der schwerfälligen Form Jellinek
sein Wesen bezeichnet. Dcr Staat ist ihm: „der durch planmäßige,
zentralisierende, mit äußeren Mitteln arbeitende Tätigkeit die
individuellen, nationalen und menschheitlichen Solidarinterefsen in der Richtung

fortschreitender Gesamtentwicklung befriedigende, herrschaftliche,
Rechtspersönlichkeit besitzende Verband eines Volkes."

Wir können vorläufig unseren Ausführungen diese Definition des

hervorragendsten modernen Staatstheoretikers zu Grunde legen. Sie
läßt die Hauptmerkmale, wie sie für den Ursprung charakteristisch
sind, hervortreten: Die Einheitlichkeit und Geschlossenheit auf Grund
äußerer Machtorganisation.

Eine sehr prinzipielle Haltung in der Betonung des Momentes der
Gewalt nimmt Oppenheimer ein, dessen glänzende Schrift über den Staat viel
mehr berücksichtigt werden sollte als es der Fall ist. Es ist abgesehen von der
konsequent-anarchistischen Theorie das radikalste, was man über den Staat geschrieben
hat. Der Staat ist ihm die organisierte Aussaugung der Eroberten durch die
Eroberer, Der Staat ist die sich mit Notwendigkeit ergebende Raubtechnik im Moment,
da sich der Räuber auf die Dauer den Nutzen seiner Beute sichern will. Abgesehen
von der geradezu klassischen Hervorhebung des Gewaltcharakters des Staates scheint
mir Oppenheimer auf ein sehr wesentliches Moment hingewiesen zu haben. Freilich
fragt es sich, ob nicht noch anderes schon bei der Gründung und dann bei der
Entwicklung der Staaten mitspielte. Der Staat ist überhaupt das typische Produkt des
Bestrebens, dem Leben einen äußeren Halt zu geben, es einer Regel und Norm zu
unterstellen, die fich mit Gewalt behaupten kann.



— 457 —

«. Wo Sie Fragen veginnen.

Soweit die Tatsachen, die einen objektiven, sachlichen Ausgangspunkt

bilden, nnd bei denen die persönliche Stellungnahme nicht
mitzureden hat. Es ist nentraler Boden, auf dem man sich einfach der
historischen Wirklichkeit zu fügen hat.

Von den Tatsachen kommen wir aber nun zu den Fragen.
Für jeden, der nicht in platter Unterwürfigkeit das historisch

Gewordene anbetet, weil es fich die Mühe gegeben hat zu werden,
schließt jede historische Wirklichkeit zwei Fragen in sich.

Erst e n s die Frage, vb etwas, das zn einer bestimmten Zeit
eine Lösung, eine vorläufige Lösung gewesen ist, das Recht hat zu
behaupten, es sei die Lösung, gelte für alle Zeiten.

Zweitens die Frage, ob die Lösung, die durch ihr Dasein
das Recht auf Dasein zu haben scheint, nicht auch durch ihre
Entstehung und durch ihre Selbstbehauptung andere Lösungsversuche,
wertvolle Möglichkeiten unterdrückt hat. Ob nicht ihre ganze Entfaltung
parallel läuft mit der Ausmerzung wertvoller Bewegungen, die
fortschrittlicher orientiert sind, als sie selber, die sie aber bekämpfen muß,
um sich selber zu behaupten.

Der erste Grundsatz, wenn man zu einer gerechten historischen
Würdigung gelangen will, ift, sich nicht durch das bloße Bestehen
historischer Tatsachen imponieren zu lassen, sondern sich zn fragen, was
hinter diesem Bestehenden und seiner Entstehung steckt, wie viele
Verdrängungen, Vergewaltigungen dahinter verborgen liegen, die man
dann leichthin mit der Theorie verdeckt, daß das Beste oder historisch
Notwendige sich behauptet und gesiegt hat.

Gerade beim Staat ist dies erforderlich, und zwar sollte uns
schon ein Umstand die Augen darüber öffnen, wie nötig es hier ist.
Nämlich die Angst der Staatsapologeten, die Frage überhaupt
aufkommen zu lassen. Die Staatsapologien gehen meistens vom Sein,
vom historisch Gewordenen aus.') Damit wird schon durch die Problemstellung

jede Lösung, die nicht das schrankenlose Recht des Staates
anerkennt, unmöglich gemacht.

Es ist darum so bitter notwendig, daß gerade in Bezug auf den
Staat sich eine ehrlichere und objektivere Methode die Bahn breche,
eine Methode, die ganz vom Konkreten ausgeht, ganz konsequent
realistisch verfährt, aber im Sein nicht nur die Lösung, sondern alle
Probleme sieht, die noch in diesem Sein stecken und ein offenes Auge
behält für alle Vergewaltigungen, durch die das Sein zur Herrschaft
gelangt ist.

') Sehr klar bei Jellinek, „Das Recht des modernen Staates," „Die Lehre
vom Staat empfängt nun durch die grundlegende Erkenntnis der normativen
Bedeutung des Faktischen hervorragendste Förderung," Weiter redet er von der
Einsicht: „dasz dcn tatsächlichen Verhältnissen selbst normative Kraft innewohnt." Jellinek
ist hier besonders wichtig, nicht nur weil er der hervorragendste moderne
Staatstheoretiker ist, sondern weil er keineswegs beim Staat nur die Machttheorie vertritt.



— 458 —

Darum wird die Pflicht, die Frage aufzuwerfen und eine
objektive, gerechte Antwort zu geben, nur dringender. '

a. Staat und Fortschritt.
Wie weit reicht der Fortschritt, der mit der Entstehung des

Staates gegeben ist? Bildet er eine Stufe, die zu einer bestimmten
Zeit einen sehr wesentlichen Fortschritt realisiert hat und sogar etwas
Definitives bedeutet? Wobei natürlich der Möglichkeit Rechnung zu
tragen ist, daß der Staat sich zu entwickeln vermag und, ohne sein
Wesen zu verändern, den Bedürfnissen der Zeit und neuen Aufgaben
und Problemen gerecht werden kann.

Hier liegen die Dinge zunächst günstig für den Staat. Niemand,
der überhaupt einer historischen Betrachtung fähig ist, wird bestreiten,
daß der Staat in sehr kritischen Zeiten verstanden hat, die sozialen
Energien zusammenzuballen, ihnen eine einzigartig straffe Form zu
verleihen und damit eine große Geschlossenheit zu geben. Womit er
es auch ermöglicht hat, mit vereinten Kräften ein einheitliches,
bestimmtes Ziel zu erstreben nnd zu erreichen. Oft ist der Staat als
organisierte Macht der willkürlichen, privaträuberischen Gewalt
entgegengetreten und hat damit wenigstens ein Minimum von Rechtsschutz

garantiert. Er hat es ferner durch sein Prinzip der organisierten

Gewalt vermocht, auf einer weiteren Grundlage einen starken
gemeinsamen Willen zn schaffen und damit eine feste, wenn auch sehr
rohe Grundlage des kollektiven Willens überhaupt wachzurufen.

Die antiken Staaten haben eine einheitliche Kultur mit
Berücksichtigung großer Kulturprobleme, einen großen Stil des Lebens
ermöglicht. Was bedeutet die Polis für die Entwicklung der sozialen
und kulturellen Fragen!

Es braucht nur darauf hingewiesen zu werden, wie in der neueren
Zeit Staatsgründung und Staatsentwicklung die planmäßige
Inangriffnahme und Durchführung zahlreicher Aufgaben ermöglicht hat.

Tatsache ist, daß der Staat einer Menge von nationalen,
politischen, sozialen und kulturellen Problemen die Form bot, in der sie

aufgeworfen werden konnten und in welcher ein Lösungsversuch
probiert wurde. Jn manchen Fällen (man denke nur an den Kampf
gegen den kirchlichen Absolutismus, an die englische und an die
französische Revolution) hat er einem liberalen, fortschrittlichen Ideal zum
Sieg verholfen und ward zur Form, die das Ideal annahm, um fich

zu behaupten.
Womit wir nicht sagen wollen, daß kein anderer Weg möglich

gewesen wäre, und daß dieser Weg etwas Vollkommenes war.
Es wäre sehr ungerecht zu behaupten, der Staat sei nie die

Form gewesen, deren sich ein soziales fortschrittliches Ideal bedient hat
und noch bedient, aber es ist eine Fälschung der historischen Wahrheit,



— 459 —

wenn behauptet wird, der soziale Fortschritt sei an den Staat
gebunden, werde vor allem durch ihn realisiert, und hänge darum von
seiner Entwicklung ab. Mag es auch sein, daß der Staat zu einer
gewissen Zeit eine bedeutende soziale Gruppierung verwirklicht hat,
und damit der sozialen Auflösung und Zersplitterung entgegengewirkt
hat, so ist es doch sehr die Frage, ob der Staat, seine Art, das
soziale Leben zu regeln, seine ganze Stellungnahme für uns noch
maßgebend ist, wenn wir nns am Gedanken orientieren, daß die
Geschichte stets weiter geht, das Gewesene überholt, und durch Neues,
Vollkommeneres ersetzt.

Hier fehen wir einen Gegensatz auftreten, der uns heute Abend
noch viel beschäftigen wird, den Gegensatz zwischen dem Recht des Seins
und dem Recht des Werdens. Dieser Gegensatz reicht freilich weit über
das politische Leben hinaus, er stellt uns vor die schwersten Entscheidungen

des Lebens. Wichtig für uns ist hier, daß der Staat, seinem

ganzen Wesen und seinem Ursprung nach, sich auf die Seite des Rechtes
des Seins schlagen muß. Als historischgewordene Realität

hat er das Werden hinter sich. Wie wir oben bemerkten,
geht er darum vom Sein aus. Er hat kein Interesse zu fragen, wie
es ohne ihn geworden wäre, und noch weniger, wie es ohne ihn sein
könnte. Er hat im Gegenteil das größte Interesse, beide Fragen gar
nicht aufkommen zu laffen und läßt sie darum möglichst wenig oder
nur in sehr zahmer Form auftreten.

Aber damit spitzt sich die Frage für jeden, der nicht zum vorneherein

dem Staat voller Devotion gegenüber steht, wie etwa der
Gläubige der Kirche gegenüber, fehr eigentümlich zu.

Den Staat für etwas Definitives, mehr oder weniger
Vollkommenes halten, kann man nur, wenn man des Glaubens lebt, daß
die Menfchheit überhaupt keiner anderen sozialen Formen fähig ist,
als der auf Gewalt beruhenden, aus Zwang und rein äußerer
Ordnung sich ergebenden. Nun lehrt aber die ganze Geschichte,
daß neben den ans organisierter Gewalt beruhenden Organismen
ganz andere Entwicklungsreihen auftreten, die das Wertvollere
und Zukunftsfähigere sind. Bedenken wir, wie in der Menschheit

die Tendenz immer stärker hervortritt, das Leben bewußter,
persönlicher zu gestalten, bedenken wir, wie beständig Anregungen
gegeben werden, das Schwergewicht von außen nach innen zu verlegen,
weniger von äußerer Ordnung, bloßer Disziplin, mehr von persönlichen

Entscheidungen, vom Willen zu erwarten — so'wird die Frage
immer dringender, ob denn der Staat den Anspruch erheben darf,
als das höhere Prinzip des sozialen Lebens zu gelten.

Hier müssen wir zwei Punkte berücksichtigen. -

Erstens, ob nicht im Lauf der Entwicklung Bestrebungen
aufgetreten sind, die dem sozialen Leben einen anderen, tieferen,
geistigeren Charakter verleihen wollten, als der Staat und feine Lösung
des Gemeinschaftsproblems es vermögen?



- 460 —

Zweitens, ob der Staat, als herrschende, mit Macht
ausgestattete Lösung des Gemeinschaftsproblems ihnen wirklich Rechnung
getragen hat, sich von ihnen vertiefen, vergeistigen ließ?

Die erste Frage ist eine reine Frage des Wissens, der
Anerkennung des historisch Vorhandenen.

Vergegenwärtigen wir uns, was für eine Fülle von Anregungen
im Laufe der Entwicklung gegeben worden sind, die alle dahin tendieren,
dem Gesellschaftsleben einen viel geistigeren Charakter zu verleihen, als es
das Staatsleben mit seiner Aeußerlichkeit und seinem Zwangscharakter
vermag, und die danach streben, die soziale Gruppierung viel weiter
auszudehnen.

Wäre nnr das Christentum da mit feiner Forderung eines
Reiches, neben dem sich das Staatsreich wie ein rohes Zerrbild
ausnimmt, so könnte man sagen: Im Lauf der Geschichte sind genug neue
Werte aufgetreten, welche die Staatswerte degradieren. Denn das
Christentum nimmt das Problem, das der Staat lösen möchte, wieder
auf, das Problem einer an einem großen, gemeinsamen Zweck
einheitlich orientierten Gruppierung von Menschen. Nur ist diese
Gruppierung die Menschheit, der einheitliche Zweck ist die Gottesherrschaft
und die Triebfeder ist die Liebe.

Auch neben dem Christentum, freilich nicht ohne seinen direkten
oder indirekten Einfluß, sind eine Menge von Ideen, Anregungen
aufgetreten, die weit über das Staatsleben und seine Ideale hinausweisen

und dem Gemeinschaftsleben eine tiefere Begründung und einen
viel idealeren Charakter geben wollen.

Bedenken wir nur, wie das Problem, dem der Staat eine so

äußerliche Lösung gibt, das Problem des gemeinsam verfolgten Zweckes
durch die Philosophie und die verschiedenen Formen des
Genossenschaftswesens theoretisch und praktisch auf eine höhere Stufe gebracht wird.

Ganze Gedankenreihen — und zwar die allertiefsten und schönsten

— der deutfchen idealistischen Philosophie/) die Systeme eines St. Simon,
Fourier, Proudhon: lauter Anregungen, über das Staatsschema
hinauszugehen, Ziele und Motive des sozialen Lebens von allem Zwangscharakter

zu befreien, und im sozialen Leben das Gebiet der persönlichen,

enthusiastischen Impulse und der reinen, geistigen Solidarität
zu sehen.

Die zweite Frage ist eine Frage des Sehenwollens.
Die Tatsachen lehren uns nämlich, daß die Entwicklung des

Staates keineswegs mit der Entfaltung der Tendenz Schritt hält, die
dem ganzen sozialen Leben einen höheren, reineren Geist verleihen

') Ich denke vor allem an Kant und Fichte mit ihrem Gedanken eines auf
der freien Wechselwirkung geistiger, mit absoluter Autonomie ausgestatteter
Persönlichkeiten beruhenden, die ganze Menschheit umfassenden Gesamtlebens, Es braucht
nicht besonders betont zu werden, daß die gleiche klassische Philosophie Tendenzen
aufweift, die zur schlimmsten Vergötterung des Staates führen und die ganze, auf
das Recht des Seins gestützte Apologie des Staates ermöglichen, (Schelling, Hegel,)



— 461 —

will. Der Staat paßt sich einigermaßen an, sucht so weit Schritt zu
halten, als es nötig ist, um nicht vollständig entwertet zu werden,
er kann auch liberale Tendenzen aufweisen, fortschrittliche Ideen
vertreten, aber daneben steht er doch unentwegt zn seinem Prinzip der
organisierten Gewalt, kann nicht davon lassen, will es auch nicht ernstlich.')
Trotz aller scheinbaren Ummodelungen, die er vornimmt, trotz aller
angeblichen Vergeistigung seiner Tendenzen, trotz des Abstreifens des

plumpen Gewaltcharakters, bleibt er im Grunde, was er ist: die
Organisation der Gewalt, bei Abwehr der Strömungen, die dem
sozialen Leben einen andern Charakter geben wollen. Was für feinen
historischen Ursprung bestimmend ist, bleibt ihm anhaften, trotz aller
Mauserung, die seine äußere Form durchmachen mag.

Wir sehen es leider nur zu deutlich in der Schweiz felber, und
gerade hier ist es besonders auffallend wegen des angeblich fortschrittlich
orientierten Charakters unseres Staatswesens.

Wie stark ist auch noch in unserer Scheindemokratie die Tendenz,
das Leben von oben zu regeln oder zu vergewaltigen. Was für einen
schweren Bann legen Parteiwesen, Klassenherrschaft auf alle freiheitlich
orientierten Regungen. Wie viel mechanisches, äußerliches Wesen spielt
bei unserer angeblich demokratisch solidarischen Politik mit. Und wie
gut geht unsere politische Freiheit mit der ärgsten ökonomischen Sklaverei
zusammen, ja wie sehr dient die erste der zweiten zum Deckmantel,
zum Vorwand. Unser demokratisches Staatswesen hat schwerlich
einen weniger engen Bnnd mit dem Kapitalismus geschlossen, als die
reaktionären Staatsformen, und über fein Verhältnis zum Militarismus

kann man seit dem Krieg schwerlich im Unklaren sein.
Der Krieg hat uns aufs deutlichste offenbart, wie viele reaktionäre

Kräfte in einem demokratischen Staatswesen verborgen liegen können,
die nnr auf die erste Gelegenheit warten, sich breit zu machen. Wieviel
Knltus der Gewalt, Anbetung der äußeren Ordnung hat man bei uns
getrieben! Und zeigt uns nicht unsere äußere und innere Politik, wie
auch bei uns stetsfort die Tendenz obwaltet, die allgemeine
Verantwortung zu guusten einer enger umgrenzten Verantwortung
auszuschalten oder zu reduzieren. Mich dünkt, die wachsende Militarisierung
des Lebens, die Oberstenaffäre, der Fall Hoffmann und neuerdings der

'> Man kann hier natürlich auf die tatsächliche Existenz und die Entfaltung
^freiheitlicherer Staatsformen hinweisen. Sie scheint zunächst in blendendes

Gegenargument zu sein. Hier ist aber noch zu fragen und zu untersuchen, inwieweit sich

solche Staaten von sich aus durch die immanente Entwicklung ihres Staatsprinzips
freiheitlich gestaltet haben und inwieweit sie von andern, neben ihnen bestehenden
Tendenzen der betreffenden Kulturen dazu veranlaßt worden sind. „Ein liberaler"
Siaat kann ein Staat sein, der durch einen liberalen Volksgeist, den er keineswegs
selber gefördert hat, durch kraftvolle freiheitliche Triebe in diesem Geist, zu
Einschränkungen, Konzessionen und ganzen Gebietsabtretungen veranlaßt worden ist.
Die Triebfeder liegt dann nicht im Staat selber, sondern außerhalb des Staates.
Er ist nicht Anregung, sondern eher Gegendruck, Man fasse doch einmal von diesem
Gesichtspunkte aus die Geschichte Englands und Frankreichs ins Auge.



— 462 —

Fall Kleiber zeigen deutlich genug, wie in einer Demokratie, gerade
durch die demokratischen Schlagworte gedeckt und aufs schönste geschützt,
dunkle reaktionäre Kräfte schlummern uud im gegebenen Moment in
voller Kraft erwachen können.

Es gibt schwerlich eine so dreiste historische Fälschung wie die

Behauptung, der Staat lasse sich von den Anregungen, die über sein
jeweiliges Wesen hinausweisen, tragen und bilde die Form, die ihnen
erst zur vollen Entfaltung verhelfe.

Es offenbart sich vielmehr im Leben und in der Entwicklung
des Staates ein nie zu unterdrückendes Streben, zu seinem ureigenen
Wesen zurückzukehren, auch da, wo er es zeitweilig verlassen hat und
unter dem Druck der äußeren Umstände verlassen mußte.')

Vielleicht noch deutlicher redet eine weitere Tatsache, die wir in
der ganzen Geschichte und neuerdings mit furchtbarer Deutlichkeit im
jetzigen Krieg beobachten können.

Auch hier hat der Krieg ehrliche Klarheit geschaffen. Er zeigt,
wie der Staat, um sich zu schützen, zu den rohesten Mitteln zurückgreift,

die er freilich mit einem wunderbaren Apparat zu legitimieren
versteht. Gegen alles echte Recht treibt er systematische Verheerung
und Vergewaltigung, und nennt es Kriegsrecht. Er tritt das von ihm
selber geschaffene Recht zu Boden, weiß aber sofort, auf sein dringendes
Recht der Selbstbehauptung gestützt, dies zu rechtfertigen. Er ist durch
eine furchtbare Selbstironie die rechtliche Vergewaltigung des von ihm
selbst geschaffenen Rechtszustandes.

Der Staat kehrt nicht nur zu den rohesten Formen von Gewalt
zurück, er ist der Hort, der Schutzpatron aller, die von der Gewalt
nicht lassen können und sie zum Leben so notwendig brauchen, wie
die Luft zum Atmen. Sehen wir nicht fortwährend, wie alle antoritüts-
füchtigen Organisationen, von der Kirche bis zur reaktionären Erziehung,
sich stetsfort an den Staat wenden, ihn unterstützen, um wiederum
von ihm unterstützt zu werden, wie sie bei ihm die reinste und
kräftigste Ausprägung des Prinzips erblicken, das ihnen selber unentbehrlich
ist, des Prinzips der Selbstbehauptung durch Zwang und Gewalt,
unter Ausschaltung der persönlichen Freiheit.

') Es ist darum viel Utopie und Illusion dabei, wenn man vom Staate
mehr als eine gewisse Selbstkorrektur und Anpassung an den Fortschritter wartet
und meint, er werde sich selbst aufheben und durch einen steten Vergeistigungs-
prozeß zur einen hohen Gemeinschaftsform werden. Jn geradezu klassischer Form
finden wir diese Auffassung bei Oppenheimer, der in seiner Studie über den Staat
den Ursprung des Staates auf organisierte Raubtechnik zurückführt, aber nichtsdestoweniger

vom Staat einen Sublimierungsprozeß seiner Tendenzen erwartet („Vom
Raubstaat zur Freibürgerschaft"). Es ist sehr die Frage (vielleicht auch keine Frage),
ob man einem Gebilde, das der planmäßigen Organisation der Ausbeutungsiechnik
feinen Ursprung verdankt, zutrauen oder zumuten darf, daß es Träger eines hohen
sozialen Geistes werde. Das ehrliche Studium der Geschichte macht recht skeptisch

gegen solche Sublimierungsmöglichkeiten. Sie fragt wie der alttestamentliche Prophet:
„Kann auch ein Mohr feine Haut wandeln und ein Parder seine Flecken?"



- 463 —

Aber ist das ein Beweis, daß der Staat der Organismus ist,
der die freiheitlichen Tendenzen verkörpert und ihnen zum Sieg über
die reaktionären verhelfen kann?

Können wir an Hand dieser offenkundigen Tatsachen behaupten,
der Staat sei mit der Entfaltung des fozialen Fortschrittes aufs engste
verbunden, er fördere sie, sie hänge von ihm ab?

Tatsachen lehren uns, daß der Staat dies nicht tut. Nnd ein
tieferer Einblick zeigt uns, daß der Staat es nicht tun kann, ohne
sich selbst aufzugeben.

Er ist, wie die Kirche, das deutliche Beispiel einer historischen
Erscheinung, die nicht mit dem Fortschritt Schritt halten kann, weil
ihr Wesen gerade in der Negation der Möglichkeit des absoluten
Fortschrittes besteht. Das Daseinsrecht von Staat und Kirche hängt vom
Daseinsrecht des Relativen ab.

Der Staat kann nicht zurücktreten, wenn mit dem Auftreten
junger, frischer Einheiten, die den Kampf mit neuen Mitteln und
Kräften führen könnten, für ihn die Stunde des Rückzuges geschlagen
hätte. Auch für ihn gibt es das „Hier stehe ich, ich kann nicht anders",
aber das nicht anders können ist hier nicht Segen, fondern Fluch.

Er tritt nicht zurück, es sragt sich sogar, ob er nicht die frischen
Einheiten selber angreift und ihnen in den Rücken schießt, im Moment,
da sie sich zum Sturm rüsten.

b. Staat und Vergewaltigung des Fortschritts.
Damit kommen wir auf die zweite Frage, deren Beantwortung

für das Wesen des Staates noch entscheidender ist, vb nämlich der
Staat nicht auch wertvolle Keime und Bewegungen erstickt, und damit
dem Fortschritt Gewalt antut. Wir begnügen uns hier einige prägnante
Tatsachen anzuführen.

Schon in Bezug auf das Altertum kann die Frage aufgeworfen
werden, ob die Bildung der Staaten nicht Hand in Hand mit der
Verdrängung wertvoller Tendenzen ging. Wie viele zukunftsreiche
Keime mögen bei den Stämmen und Völkern vorhanden gewesen
sein, die man mit Gewalt zur formellen Einheit des Staates verband
und damit ihrer vollen Spontaneität und Entfaltungsmöglichkeit
beraubte.

Wichtig für uns sind die Gebiete, bei denen wir über eine Fülle
von konkretem, anschaulichem Material verfügen, Mittelalter und Neuzeit.

Suchen wir uns an Hand der Schilderungen eines guten Kenners
dieses Gebietes ') ein Bild des Gemeinschaftslebens, wie es in den
Genossenschaften des Mittelalters zu hoher Blüte gelangt war, zu machen.
Versuchen wir, den Geist zu erfassen, der in ihnen lebte, das Ideal
nachzuempfinden, dem sie nachlebten.

') Krapotkin, „Die gegenseitige Hilfe,"



— 464 —

Nichts veranschaulicht diese mittelalterlichen Brüderschaften besser, als die
vorübergehenden Gilden, die auf Schiffen gebildet wurden. Als ein Schiff der Hansa
seine erste halbe Tagesreise nach Verlassen des Hafens hinter sich hatte, versammelte
der Kapitän (der Schiffer) alles Schiffsvolk und die Reisenden auf dem Deck und
hielt, wie uns ein Zeitgenosse berichtet hat, die folgende Ansprache:

„Da wir nun Gott und den Wellen überlassen sind," sagte er, „muß jeder
dem anderen gleich sein. Und da wir von Stürmen, hohen Wogen, Räubern und
anderen Gefahren umringt sind, müssen wir eine feste Ordnung halten, damit wir
unsere Reise zu gutem Ende führen. Deshalb wollen wir das Gebet um guten
Wind und gute Fahrt sprechen und dem Seerecht entsprechend, wollen wir die
Verweser der Schöffenstellen ernennen," Darauf erwählte das Volk einen Vogt und
vier Scabini, die das Schöffenamt verwalten sollten. Am Ende der Reise legten
der Vogt und die Scabini ihre Aemter nieder und sprachen folgendermaßen zum
Schiffsvolk: „Was an Bord des Schiffes geschehen ift, müssen wir einander verzeihen
und tot und ab sein lassen. Was wir geschlichtet haben, war um der Gerechtigkeit
willen. Deshalb bitten wir euch alle im Namen ehrlichen Gerichtes, all die
Feindseligkeit zu vergessen, die einer gegen den anderen hegen kann, und bei Brot und
Salz zu schwören, daß er nicht im Bösen daran denken will. Wenn aber irgend
jemand sich für gekränkt hält, muß er an den Landvogt gehen und vor
Sonnenuntergang von ihm Gericht begehren." Nach der Landung wurde die Büchse mit
den Fredgeldern dem Vogt des Seehafens zur Verteilung unter die Armen übergeben.

Dieser einfache Bericht gibt vielleicht das beste Bild vom Geiste der
mittelalterlichen Gilden, Aehnliche Organisationen traten überall ins Leben, wo eine
Gruppe von Menschen — Fischer, Jäger, reisende Kauffeute, Bauleute oder ansäßige
Handwerker — zu gemeinsamer Betätigung zusammenkamen. So gab es an Bord
des Schiffes die Schiffsautorität des Kapitäns, aber zum Erfolg des gemeinsamen
Unternehmens kamen alle Leute an Bord, reich und arm, Vorgesetzte und Schiffsvolk,

Kapitän und Matrosen, überein, in ihren gegenseitigen Beziehungen gleich zu
sein, lediglich Menschen zu sein mit der Verpflichtung, einander zu helfen und ihre etwa
entstehenden Streitigkeiten vor Richtern zu erledigen, die sie alle gewählt hatten.
So gehörten auch, wenn eine Anzahl Handwerker — Maurer, Zimmerleute, Steinmetzen

usw, — zusammenkamen, um — sagen wir — ein Münster zu bauen, alle
zu einer Stadt, die ihre politische Organisation hatte, und jeder von ihnen gehörte
außerdem zu seiner eigenen Zunft; aber überdies waren sie durch ihr gemeinsames
Unternehmen miteinander verbunden, das sie besser kannten als sonst irgendwer,
und sie vereinigten sich zu einer Körperschaft, die durch engere, obschon vorübergehende

Bande miteinander geknüpft waren; sie gründeten die Münsterbaugilde,
Den sozialen Charakter der mittelalterlichen Gilde kann jedes Gildestatut

anschaulich machen. Nehmen wir z, B, die Skraa einer frühen dänischen Gilde, so

lesen wir in ihr zuerst eine Feststellung der allgemeinen brüderlichen Gefühle, die
in der Gilde herrschen müssen; dann kommen die Anordnungen, die sich auf die
eigene Gerichtsbarkeit in Fällen von Streitigkeiten von zwei Brüdern oder einem
Bruder und einem Fremden beziehen; und schließlich werden die sozialen Pflichten
der Brüder aufgezählt. Wenn das Haus eines Bruders abgebrannt ist oder wenn
er ein Schiff verloren hat oder auf einer Pilgerfahrt Schaden genommen hat, müssen
ihm alle Brüder zu Hilfe kommen. Wenn ein Bruder gefährlich krank wird, müssen
die Brüder an seinem Bett Wache halten, bis er außer Gefahr ist, und wenn er
stirbt, müssen die Brüder ihn beerdigen — eine große Sache in diesen Zeiten der
Seuchen — und ihm zur Kirche und zum Grabe folgen. Nach seinem Tode müssen
sie, wenn nötig, für seine Kinder sorgen, sehr oft wird die Witwe eine Schwefter
der Gilde.

Diese zwei Grundzüge offenbarten sich in jeder Brüderschaft, die zu
irgendwelchen Zwecken gebildet war, Jn jedem Fall behandelten die Mitglieder einander
wie Bruder und Schwester und nannten sich so; alle waren gleich vor der Gilde,

Das waren die Grundgedanken dieser Bruderschaften, die allmählich das ganze
mittelalterliche Leben erfüllten, Jn der Tat wissen wir von Gilden aus allen
möglichen Berufen: Gilden von Leibeigenen, von Freien und aus Leibeigenen und



— 465 —

Freien gemeinsam zusammengesetzt; Gilden, die zu den besonderen Zwecken der Jagd,
des Fischfangs oder für eine Handelsexpedition gegründet und nach Vollendung des
besonderen Zweckes wieder aufgelöst wurden, und Gilden, die in einem bestimmten
Handwerk oder Gewerbe Jahrhunderte dauerten. Und einen je größeren Aufschwung
die Mannigfaltigkeit der Berufe nabm, um so mehr wuchs die Verschiedenartigkeit
der Gilden, So sehen wir nicht nur Kaufleute, Handwerker, Jäger und Bauern in
Gilden vereinigt, wir sehen auch Gilden von Priestern, Malern, Elementar- und
Universitätslehrern, Gilden zur Pflege des Spieles, zum Kirchenbau, zur
Ueberlieferung des „Geheimnisses" einer bestimmten Kunst- oder Handwerkschule oder für
eine besondere Festveranstaltung, alle auf demselben Doppelprinzip der eigenen
Gerichtsbarkeit und des gegenseitigen Beistandes aufgebaut.

Kann man behaupten, die großen Staaten, die diese von einem
hohen sittlichen Geist und einem tiefen Solidaritätsgefühl durchdrungenen
Genossenschaften Konkurrenz machten und schließlich das Ideal der
freien Assoziation durch das Prinzip der zentralisierten, alles
beherrschenden Gewalt verdrängten, seien ohne weiteres als Träger des
Fortschrittes zu bezeichnen?

Die Geschichte der modernen Staaten ist zugleich die
Leidensgeschichte der Bewegungen, die dem sozialen Leben eine andere Grundlage

und andere Motive geben wollten, als der Staat. Und man
kann sagen, daß das Leiden sich in dem Maß steigerte, als die Motive
reiner und der Zweck geistiger wurde. Ist nicht jede fortschrittlich
gesinnte Bewegung durch den Staat verfolgt worden? Der
Verfolgungskatalog des Staates ist nicht viel weniger schlimm, als der
der Kirche. Er hat ja manchmal die religiösen Ketzer in Schutz
genommen, aber hat er nicht die politischen nnd sozialen Ketzer mit
derselben Wut und Konsequenz verfolgt, wie die Kirche die religiösen?
Wie hat er sich gegen Wiedertäufer, gegen Sozialisten und Anarchisten
benommen! Wie verhielt er fich gegen die Förderer eines hohen
internationalen, seine eigenen Grenzen weit überstiegenden Ideals! Wie
steht er jetzt noch zu den Vertretern des echten Christentums, zu den

unentwegten Aposteln einer Religion der Liebe und des Friedens,
wenn diese Religion seiner eigenen Religion des Haffes nnd des

Krieges gefährlich wird?

O. Schein und Wesen.
„Staat, wo alle sich verlieren, Gute

und Schlimme, Staat, wo der langsame
Selbstmord aller das Leben heißt."

Also sprach Zarathustra.

Können lvir nun das Wesen des Staates genauer bestimmen?
Vielleicht setzen lins die Tatsachen, die für seine Entstehung, seine
Entfaltung und seine Rolle in der Geschichte bezeichnend sind, dazu instand.
Hier kann sich die Erkenntnistheorie am Spruch orientieren: „An ihren
Früchten sollt ihr sie erkennen."

Der Staat enthält, wie viele historische Gebilde, einen Gegensatz.
Sein Wesen ist ein Gegensatz zwischen Schein und Wesen. Er ist nicht,
was er zu sein vorgibt und sich zu sein einbildet. Und wie die meisten



— 466 —

historischen Gebilde sucht er diesen Gegensatz zu verdecken. Und
wiederum wie die meisten historischen Gebilde, verdeckt er diesen Widerspruch

mit dem, was ihm feine ureigensten Tendenzen an die Hand
geben, in diesem Fall mit der Gewalt. Der Staat ist ein Widerspruch,

der eigentlich an sich felber zu Grunde gehen sollte und
wahrscheinlich einmal an stch selber zu Grunde gehen wird, der aber durch
Zwang den Charakter der Einheit erhält und behauptet, freilich einer
künstlichen Einheit, die das Wesen dem Schein opfert. Wir gehen auf
diese einzelne Punkte noch etwas ein.

Halbheit.
Der Staat ist etwas Halbes. Er ist eine sehr unvollkommene,

untiefe Form des sozialen Lebens. Er blendet durch die Größe der

Form, durch die Geschlossenheit, die er dem Gemeinschaftsleben gegeben
hat, er imponiert durch die äußere Einheit, durch die Fähigkeit, die

zersplitterten Einheiten zusammenzuballen, ihnen einen geschlossenen

Zweck zu geben, das Individuelle dem Ganzen unterzuordnen und es
damit im Dienst von etwas Höherem wieder aufleben zu lassen. Er
scheint das große „Stirb und werde" zu sein, in dem sich der Einzelne
nur verliert, um sich wahrhaft zu gewinnen und weiteren Zielen
entgegen zu gehen, als es ihm möglich wäre, wenn er auf seine eigenen
Kräfte angewiesen bliebe.

Aber er ist doch nur die ungenügende, die halbe Lösung der
wichtigsten Aufgabe der Menschheit, der Aufgabe, ein fest begründetes
gemeinsames Leben zu organisieren.

Aeußerlichkeit und Gesetzlichkeit.
Die Einheit, die der Staat dem sozialen Leben gibt, ist nämlich

etwas sehr Aeußerliches, Mechanisches. Sie beruht auf Zwang und
Gewalt.

Damit verfällt der Staat dem Fluch des Gesetzes. Das Gesetz

läßt nichts wahrhaft Großes, Impulsives aufkommen, das fähig wäre,
weitere große Impulse zu erteilen. Es lähmt die Tatkraft, erdrückt
alles Heroische, Enthusiastische zu gunften des Normalen. Es ist
der Fluch des Gesetzes, daß es nicht weniger scharf gegen das, was
über das Verlangte hinausragt, alsttritt, als gegen das, was hinter
ihm zurückbleibt. Es genügt, daß es nicht normal fei, ob es unter-
oder übernormal ist, ift Nebensache. Damit wird der Staat zur
Kanonisierung des Mittelmäßigen.

Es ist die Tragikomödie des Gesetzes, daß es gerade die Sünde
schafft, indem es einen Riesenapparat gegen die Sünde aufrichtet. Es
gibt dem Bösen Konsistenz, es legitimiert es, wenn auch nur negativ,
es sanktioniert das Böse durch die ungeheure Maschinerie, die zu ihrer
Selbstbehauptung die Existenz des Bösen braucht.

Durch fein gesetzliches Wesen wird der Staat der Hauptförderer
der Tendenz, das Schwergewicht vom Zentrum auf die Peripherie zu



— 467 —

verlegen, dem Leben ein ganz äußerliches Gepräge zu verleihen. Er fragt
ja nicht nach der Gruße der Motive, nach der Tiefe der Beweggründe.
Er will im Grund eine äußerliche Ordnung, und da es nun in feinem
Willen liegt, den von ihm geschaffenen Typus für den wichtigsten zu
halten, so ist es klar, daß er eine ganze Entwertung des Lebens
vollziehen muß. Er stempelt die äußere rechtliche Form zur Hauptsache,
und legt damit das seelische Leben lahm, aus dem im letzten Grunde
die tiefsten Motive der sozialen Gemeinschaft fließen.')

Ganz klassisch drückt es Treitschke aus: „Die Kirche als eine
wesentlich innere Ordnung legt vor allem Wert auf die Gesiunung.
Aber wenn der Staat so deuten wollte, wenn er etwa von seinen
Soldaten mehr verlangen wollte, als die Erfüllung der militärifchen
Pflichten, so wäre das unerträglich. Der Staat sagt: „Mir ist es

ganz einerlei, was ihr dabei denkt, aber gehorchen sollt ihr."
Der Staat mechanisiert das Leben. Er hat die Neigung, die

Person zur Sache werden zu lassen und macht damit die Herrschaft
der Person über die Sache unmöglich.

Daher die radikale Unmöglichkeit einer großen heroischen Stellungnahme

zur Welt, die eine wirkliche Beherrschung der äußeren Welt
erlaubt.

Delegation.
Die genaueste Parallele dazu liefert das Verhalten der einzelnen

Glieder des Staatsverbandes zueinander.
Auch hier fehlt es an wirklicher Unmittelbarkeit und Frische, an

gegenseitiger Anregung. Statt einer lebendigen Wechselwirkung, die
die Tatkraft und Initiative des Einzelnen steigert, haben wir wesentlich

eine Addition. Das staatliche Gemeinleben addiert und
subtrahiert; es fügt mehr äußerlich zusammen; es kann nicht fördern,
vervielfältigen.

Mit dieser Additions- und Subtraktionspolitik hängt der Fluch
zusammen, der das ganze Staatsleben trifft, das mechanische
Delegationssystem. Nämlich, daß der eine für den andern tut, was der andere
tun könnte und sollte. Es herrscht die Tendenz, auf den Einen Rechte
und Pflichten zu häufen, mit deren Preisgabe die Persönlichkeit
verarmt, der Tatkraft beraubt wird. Verantwortung und Initiative
werden auf tausend Brücken vom Einzelnen zu anderen Persönlichkeiten
oder zu abstrakten, unpersönlichen Mächten hinübergeleitet.

Es braucht kaum gesagt zu werden, daß dieses fchematische Dele-
gcckionsfystem mit der freudigen, aufopfernden Hingabe für die Andern
nichts zu tun hat. Die Vertretung durch Opfer und Liebe ist das
stärkste Band des gemeinsamen Lebens, macht dieses erst möglich. Es

') Merkwürdig und für das Wesen des Staates und seinen Dualismus sehr
bezeichnend ist freilich, daß der Staat keineswegs darauf verzichtet, diese rein äußere,
auf Gewalt beruhende Ordnung zu legalisieren und zu einem Ideal zu machen,
das sich sittlich rechtfertigen läßt. Wir werden nächstens auf diesen Punkt kommen.



— 468 —

stärkt Persönlichkeit und Kollektivgefühl, weil es die Menschen in die

denkbar innigste Beziehung zu einander bringt. Das mathematische,
schematische Delegationssystem aber lähmt die kraftvolle Initiative und
das lebendige Solidaritätsgefühl. Darnm ist es so schwer, wohl
ausgeschlossen, auf staatlichem Boden, wenigstens im Zusammenhang mit
dem staatlichen Apparat, frisches, persönliches Einzelleben und Kollektivleben

hervorzurufen.
Die Frage mag seltsam erscheinen, dennoch müssen wir sie

aufwerfen: Kann ein Staat wahrhaft demokratisch sein? Kann er auf
alle Fälle die Form fein, in der sich die Demokratie bis zu ihren
letzten Konsequenzen ansmachsen kann? Sofern wir unter Demokratie
ein Gesamtleben verftehen, wo die persönliche Initiative und
Verantwortung bis zu ihrem Maximum gesteigert wird, vhne daß dabei
das gemeinsame Verantwortungsgefühl an Kraft einbüße? Die
Tendenz, den Einzelnen zn Gunsten anderer Einzelnen oder abstrakter
Behörden seiner Verantwortung zu berauben, macht den Staat zum
großen Komplex, in dem sich die Persönlichkeit so leicht verliert. Können
wir die Frage umgehen, vb die demokratischen Postulate in einen

wirklich innigen Bund mit ihm treten können, bei dem ihre Absolutheit

nicht zu schwer zu leiden hat? Sind sie nicht eher auf andere
Träger, auf noch andere soziale Organismen angewiesen, wenn sie

sich bis zu ihren letzten Konsequenzen entfalten svllen?

Künstlich e Einheit.
Im Staat steckt somit ein tiefgreifender Dualismus.
Er will etwas Unvollkommenes und will es mit unvollkommenen

Mitteln. Aber fein Wesen treibt ihn stetsfort dazu, unvollkommene,
relative Ziele und Mittel zu etwas Absolutem zu machen, wenn er
sich nicht aufheben will. Dem Halben Ganzes sagen ist
Staatsmathematik.

Und damit ergibt sich das, was für sein Wesen und seine Rolle
das eigentlich Charakteristische ist: die sich stets steigernde, sich nie
aufgeben wollende Gewalt.

Der innere Widerspruch, den er in sich trägt, und an dem er -

zugrunde geht, wenn er ihn zugibt, zwingt ihn dazu. Er muß stark
auftreten, um nicht feine Schwäche einzugestehen, er muß vergewaltigen,
um nicht kläglich dazustehen in seiner Unfähigkeit, dem sozialen Leben
eine tiefe Grundlage zu geben und die feineren Probleme zu losen.
Wer tritt lauter auf, als der, der innerlich unsicher ist! Wer poltert
mehr, als der, der zaudert und schwankt. Und wer ist brutaler, als
die, welche sich felber und den anderen die Feigheit verbergen wollen,
die ihre Qual und ihre Schmach ist. Staatspsychologie entraseli erst
der, welcher in der Autorität des Staates den Versuch erblickt, feine
Unsicherheit zu verbergen, wie er auch in seinem Militarismus die

Feigheit sieht, die sich vor sich felber schämt und zu einem Surrogat-



— 469 —

Heroismus greift, um nicht den wahren Heroismus, den Glauben an
den Geist verkörpern zu müssen.

Götzenkult.
Je künstlicher die Einheit ist, desto notwendiger wird es auch,

sie zu stützen. Eine immanente Notwendigkeit, sich stets zu überbieten,
nm sich treu zu bleiben, führt den Staat dazn, von feinem Prinzip
schrankenlosen Gebrauch zu machen. Und die gleiche Notwendigkeit
treibt ihn auch dazu, das absolute Recht diefes Gebrauchs zu
erhärten. Er muß immer mehr das Halbe gegen das Ganze, die
Deformation des Lebens gegen das wahre Leben schützen, er muß die
Gewalt und ihren blutigsten Gebrauch gegen den Glauben an den
Geist rechtfertigen, er muß den Teufel gegen Gott schützen, und dann
bleibt ihm nichts übrig, als sich selber zum Gott zu machen. Es
liegt eine schauderhafte, aber strenge Notwendigkeit in dem Prozeß,
der den Staat dazu führt, sich als die Gottheit zu gebärden, der sich
alles andere unterordnen muß. Vorher konnte der Staat nicht Halt
machen. Und wir wollen ihm dankbar sein dafür, daß er wenigstens
die letzten Konsequenzen gezogen hat. Er hat damit den Konflikt auf
den Boden gebracht, auf dem er erst gelöst werden kann.

Die Geschichte liebt es, in grvßen, entscheidenden Stunden die

ganze Spannung der Kräfte, dereir Widerstreit sie ist, und die ganze
herbe Größe der Gegensätze, die in ihr nach Austrag ringen, in
prägnanten Typen zu klassischem Ausdruck zu bringen.

So steht das junge welterobernde Christentum dem Kaiserkickt
gegenüber. Ein Symbol dessen, was das Verhältnis zwischen Staat
nnd Gottesreich sein sollte und sein muß, da, wo beide einander als
ehrliche Gegner gegenübertreten. Nichts zeigt uns die Neigung des

Staates, sich zum Gott zu machen, wie seine Gegnerschaft gegen die

Religion des wahren Gottes.
Der Gegensatz und die Tendenz des Staates, sich zur Gottheit

zu machen, sind nicht geschwunden, sie haben nur andere Formen
angenommen.') Der Staat vermochte es nicht, das Gottesreich gewaltsam
zìi unterdrücken, und nahm dafür am Gvttesreich die furchtbarste Rache.
Er konnte es nicht töten, darum infizierte er es mit seiner ganzen
Gesinnung. Er half ihm zum Staat zu werden, er reichte die Hand
zur Verkirchlichung. Dafür half ihm die Kirche, mit dem Christentum
fertig zu iverden. Die Kirche ist ein religiöser Staat, an den gleichen
Zielen orientiert, mit den gleichen Methoden, mit der gleichen Aeußer-

Der Staat machte freilich formell keinen Anspruch mehr auf göttliches Wesen
und göttlichen Autorität, er verlangt nicht mehr, daß man auf seinen Altären opfere.
Aber seine ganze Stellungnahme und die Ansprüche, die er erhebt, verraten noch
den Geist, der zur Selbstvergötterung und zum Kaiserkult führte. Er ist nicht mehr
Gott, aber das Absolute (Hegelsche Philosophie), die absolute Macht, die
begreiflicherweise unbedingte Unterordnung verlangt, die Macht, deren Ehre über alles
andere zu stellen ist, deren Rettung und Entfaltung alles andere in den Hintergrund
drängt und mit allen Mitteln verfochten werden muß.



— 270 —

lichkeit, der Vertretung, der Angst vor dem Absoluten, der Vergötterung

des Halben. Staats- und Kirchenmathematik ergeben gleiche

Resultate. Das Halbe wird zum Ganzen.
Die Geschichte ließ den Bund enger und enger werden. Das

Imperium roiNÄQuiii steckt in der katholischen Kirche. Aber eine

furchtbare Ironie wollte, daß die Innigkeit des Bündnisses nvch
überboten wurde, und zwar von den Strömungen, die zum ursprünglichen
Christentum zurück wollten.

Während die katholische Kirche in ihrem theokratischen Prinzip
ein starkes Gegengewicht gegen den Staat hat, verfiel die protestantische
Kirche viel stärker dem Einfluß des Staates.

Hier entwickelten sich mit der Zeit die Bedingungen und
Voraussetzungen, die zu einer völligen Vergötterung des Staates führen
konnten, wie sie gegenwärtig leider gerade unter protestantischen Theologen

und Kirchenmännern in vollem Schwung ist.') Wie es zu diesen
psychologischen Voraussetzungen kam, kann hier nicht gezeigt werden,
es genügt für unsern Zweck, darauf hinzuweifen. Diese
Voraussetzungen liegen in der Flucht vor dem großen, heiligen evangelischen
Soll, in der Angst vor Gott und seiner absoluten Forderung, im
Suchen der Stützen, die den unbequemen Glauben an den Geist
entbehrlich machen.

Unser normales protestantisches Christentum ist etwas Halbes,
Kleinliches, Aengstliches geworden. Es hat sich aus dem Soll in
das Sein geflüchtet und das Sein vergöttert, um sich nicht vor der

Majestät des Soll beugen zu müssen. Es hat denselben Kultus der
Realpolitik getrieben, wie der Staat; es hat, wie der Staat, das Ver-
tretungssystem eingeführt, die Persönlichkeit erdrückt und keinen großen
gemeinsamen Geist aufkommen lassen. Aus Angst vor Gott hat es

sich mit der Welt, ihrer ganzen Halbheit verständigt; um sich nicht
vor Gott zu beugen, hat es die Welt zu einem Götzen gemacht.

War es damit nicht reif zur Anbetung des Staates, des gleichen
Staates, vor dessen Altären die ersten Christen sich weigerten, einen
andern Gott anzuerkennen, als den Gott, den jetzige Christen
verleugnen, um den Staatsgott nnd seine blutigen Riten anzuerkennen?

Darum ist der heutige Staat nicht weniger Gott, als der Staat
des Kaiserkults und der Christenverfolgungen. Man würde fchwer
irren, wenn man den Hauptunterschied in einer Verminderung der
Anmaßung sähe. Der Unterschied besteht vielmehr darin, daß der
heutige Staat unter seinen treuesten Anhängern und servilsten Dienern
Vertreter der Religion Christi zählt. Der Götze hat die Anbeter des

wahren Gottes in feinen Dienst gezwungen. Wir wvllen ihm dankbar
sein, daß er vor diefer letzten furchtbaren Konsequenz seiner Entwick-

Es sei ausdrücklich bemerkt, daß es auf reformiertem Boden, auf echt

reformierte Ansichten gestützt, energische Bestrebungen gibt, diesem unwürdigen Bündnis
und dieser servilen Haltung entgegenzutreten.



— 471 —

lung, vor dieser letzten Treue zu sich selber nicht zurückschreckte. Er
verlegt damit die Entscheidung auf das Gebiet, wo sie gefällt werden
muß. Mit Götzen wird nur Gott fertig.

Damit ist auch die Richtung angegeben, die unsere weiteren
Ausführungen zu befolgen haben. I, Matthieu.

(Schluß folgt.)

Neue Aege.

VI. Sstteneicd uns Wcde.

^ I nd die Kirche?
Religion. Theologie. Pfaffentum sind oder werden doch leicht

Verhüllungen des Gottesreiches, bald in feinerer, bald in gröberer
Form. Sie können aber, soweit sie dies sind, nicht leicht von der

Kirche getrennt werden. Auf diese mußten wir immer wieder stoßen,
wenn wir jenen Erscheinungen nachgingen; nun wird es notwendig
sein, ausdrücklich und, soweit der Rahmen dieser Aufsätze es erlaubt,
gründlich von ihr zu reden. Denn wie könnte man, wenn man von
den Verhüllungen des Gottesreiches redet, die Kirche übergehen, die

doch von ihnen allen die mächtigste und gefährlichste ist?

1.

Ist es wirklich noch notwendig? Ist von der Kirche unter uns
nicht schon genug, ja übergenug geredet worden, in den Neuen Wegen
und anderwärts? Sollte dieses Thema nicht einmal erledigt sein?

Ja, erledigt sollte es einmal werden, das ist gewiß! Die
kommende Reformation wird keine wichtigere Aufgabe kennen. Aber daß
es schon erledigt wäre, davon kann keine Rede sein. Es hängt als
furchtbar schweres Problem über uns. Ueber Allen, auch über den

Unkirchlichen, ja sogar über den „Ungläubigen". Denn wie verhalten
sich diese „Ungläubigen" zu der Kirche, die für sie erledigt scheint?
Lassen sie sich nicht von dieser Kirche trauen und beerdigen? Ueber-
geben sie nicht dieser Kirche ihre Kinder zur Taufe und Konfirmation
und zur Einführung in ihre ganze Denkweise und Weltanschauung?
Wer von diesen „ungläubigen" Helden, sei er nun Professor oder
Straßenkehrer, Arzt oder Kellner, hat auch nur den Mut, gegen feine
Schwiegermutter oder Tante die Unterlassung der kirchlichen Trauung
durchzusetzen? Schimpfen tut Ihr schon, das wissen wir, aber das

mag zwar Euch selbst imponieren, sonst aber niemanden. Oder glaubt
Ihr etwa, die Sache werde dadurch gut, daß Ihr dem Pfarrer, dem

zu entrinnen Ihr keine Kraft hattet, ein saures oder höhnisches Gesicht
schneidet, wenn er die begehrte „Funktion" vollzieht, oder über diese


	Der Staat und was wir von ihm erwarten dürfen. I., Das Wesen des Staates

