
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 9

Artikel: Du sollst nicht töten (Matth. 5, 20-26)

Autor: Müller, Alfred D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134110

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ss

W

vu soll5t nicbt töten.^
Matth. S, 20-26.

M Vergegenwärtigen wir uns einmal, was wir jetzt gewöhnlich in
M^» unsern Zeitungen lesen. Da steht an der Spitze der Leitartikel,

der die wichtigsten Ereignisse im Jn- und Auslande zusammenfaßt,

dann folgen die verschiedenen Heeresberichte, dann kommt eine

Menge Stoff über die Lebensmittelversorgung, dann vielleicht irgendwelche

Sitzungsberichte über Reichstag oder Landtag und zuletzt eine

Fülle von Einzelnheiten aus allen möglichen Orten unseres Vaterlandes.
Sehen wir uns das alles einmal nicht seiner bunten, bewegten Außenseite

nach an, fondern mit Rücksicht auf die Gesinnungen, die sich hier
aussprechen und mit denen all das vorgebracht wird. Da stehen jetzt
die Verunglimpfungen der Gegner und der Haß gegen die Feinde im
Vordergrund; dann fällt uus die ausschließliche Wichtigkeit auf, die
äußeren Lebensfragen zugewendet wird im wirtschaftlichen und politischen
Leben. Innere Lebensfragen religiöser oder geistiger Natur, ohne die
denn zuletzt doch auch ganz praktische Fragen nicht gelöst werden können,
werden höchstens einmal in der Unterhaltungsbeilage und dann noch
meist recht oberflächlich behandelt. Besonders hervortretend an den
Gesinnungen, die die Zeitung wiederspiegölt, ist dann noch vor allem,
wo es sich um Gegner der innern Politik handelt, aber auch sonst
überall, die Verständnislosigkeit Andersdenkenden gegenüber, und
durchgängig, mag es sich handeln, warum es will, die brutale Hervorkehrung
der eignen Interessen.

Wenn wir die Zeitung so gelesen und all das in uns
aufgenommen haben — und das tun wir ja bewußt oder unbewußt jeden
Tag — dann wollen wir die Zeitung beiseite legen, nach dem Neuen

') Wir veröffentlichen diese Predigt eines jungen deutschen Pfarrers mit
besonderer Freude, nicht nur weil sie ein bedeutsames Zeugnis gegen den Krieg ist,
von Einem, der ihn selbst auf furchtbare Weise miterlebt hat, sondern auch darum,
weil sie zugleich ein Zeugnis desjenigen deutschen Geistes ist, mit dem wir uns in
der innigsten Gemeinschaft wissen, während wir andere Geister ablehnen müssen.

Die Red.



— 448 —

Testament greifen und uns hier dieselben Fragen vorlegen wie vorhin
bei der Zeitung. Da ist es uns, als wehe um uns die Luft einer
höheren, reineren, größeren Welt. Da ist es nicht das Ich, sondern
der Bruder, der im Mittelpunkt aller Gedanken steht, da ist es nicht
der Haß, sondern die Liebe, die aus allen Worten hervorleuchtet, da
ist es. nicht diese oder jene Partei, sondern der Mensch schlechthin, dem
alle Bemühungen dienen, und über allem thront Gott, der reine, große,
höchste, allmächtige, dem jeder fich verpflichtet und verantwortlich fühlt,
der in unereichbarer Vollkommenheit doch zugleich das Vorbild des
Menschen ist. — Wenn wir diesen Eindruck recht tief in unsere Seele
eindringen lassen und ihn uns recht oft immer wieder
vergegenwärtigen, fo wird uns allmählich aufgehen, wie rückständig wir noch
sind, wie sehr wir noch der Vervollkommnung und des Höhersteigens
bedürfen, wie sehr es die Zukunft der Welt ist, die im Neuen Testament
vor uns aufleuchtet und wie sehr unsere Gegenwart hinter dieser
Zukunft zurückbleibt.

Dieser Eindruck kann aber kaum an keiner Stelle des Neuen
Testamentes fo stark fein wie an der verlesenen: ..Ihr habt gehört, daß

zu den Alten gesagt ist: Du sollt nicht töten!" Verstößt unsere Zeit
nicht in ganz furchtbarer Weise gegen dieses Grundgesetz? Dienen
nicht all die unerhörten Anstrengungen des Körpers, die furchtbaren
Leiden der Seele, die angespanntesten Kräfte des Geistes dem Mord?
Stehen nicht all die Opfer und Leiden und auch all die großen
Leistungen, die übrigens überall zustande kommen, wo der Mensch
sich ganz einsetzt, und täte er's in der Hölle selber, in Beziehung zu
einer in der ganzen Menschheitsgeschichte noch nie dagewesenen
Mißachtung des Lebens, zu einer bisher noch unerhörten Raffiniertheit
des Tötens?

Schauen wir rückwärts. Wenn wir uns in die Menschheit
zurückversetzen, die vor mehreren tausend Jahre gelebt hat, so finden wir,
daß damals die Menschen nur an sich dachten. Jeder dachte nur an
seine Bedürfnisse, Begierden und Leidenschaften. Wer ihm bei der
Befriedigung seines Hungers und Durstes und überhaupt bei der
Befriedigung irgend eines Wunsches im Wege stand, wurde beiseite geschafft,
getötet, wenn er sich anders nicht überwinden ließ. Jeder kannte eben

nur die Liebe zu fich, das Ergehen des Andern, des Bruders, des

Nächsten war ihm gleichgültig. So lebten die Einzelnen und die
Völkerschaften in einem unaufhörlichen Kampf gegeneinander, in einem
ununterbrochenen Kampf ums Dasein. Es herrschten damals unter den
Menschen im wesentlichen dieselben Gesetze, die wir heute noch unter
den Tieren herrschen sehen: der Starke siegte über den Schwächeren;
sicher war nur der Starke, der Schwache mußte immer darauf gefaßt
sein, vom Starken getötet zu werden.

Mitten in diese Verhältnisse hinein trat nun eines Tages ein
großer Mann, ein Gesetzgeber, einer von den fürstlichen, zum Führer
geborenen Männern. Diefen Mann kennen wir alle: es war Moses.



— 449 —

Der sprach nun das Gesetz aus: „Du sollst nicht töten!" „Das Leben
deines Mitmenschen soll dir heilig sein." Moses sprach dieses Gesetz

zu seinem Volk, zu den Juden. Diese waren damals ein unbekanntes,
schwer um seine Existenz und Freiheit ringendes Volk. Sie waren
auch ein kleines Volk. Und die Welt war groß. Aber Moses sprach
doch in diesem Verbot des Tötens so sehr das aus, was die Grundlage

aller höheren menschlichen Entwicklung bedeutet, daß nach ihm
unter allen Völkern, die etwas Großes leisten follten und zu Großem
berufen waren, Männer auftraten, die in bewußter oder unbewußter
Anlehnung an ihn ihm dieses Gebot nachsprachen. So pflanzte sich

dieses Gebot: „Du sollst nicht töten!" von Landesgrenze zu Landesgrenze

fort. Immer wieder, wenn ein Volk aus dem Halbdunkel
dumpfen, tierischen Dahinvegetierens zu wirklichem Leben erwachte,
fühlte es sich auch dem Grundgesetze der Heiligkeit des Lebens
verpflichtet. So tönt dieses Gebot durch die Jahrhunderte hindurch,
durch ein ganzes Jahrtausend vor dem Auftreten Jesu Christi sehen

wir seinen Herrschaftsbereich fich immer mehr erweitern, sodaß, als am
Beginn unserer Zeitrechnung, Jesus Christus unter den Juden auftrat,
kein Volk mehr etwas von sich halten und in der Welt etwas gelten
konnte, das nicht das Grundgesetz anerkannt hätte: „Du sollst nicht
töten!"

Wir sagen: das ist ein Grundgesetz des Lebens. Wo dieses Gebot
nichts mehr gilt» ja auch nur mit einem Gedanken angezweifelt wird
in seinem heiligen Recht, da löst sich das Leben auf, da wird die Grundlage

des Lebens erschüttert, da ist ein gemeinschaftliches, das heißt aber
ein menschenwürdiges Leben gar nicht mehr möglich; denn alles
gemeinschaftliche Leben ruht auf der Unantastbarkeit und Heiligkeit des
Lebens. Wo das nicht mehr gilt, lösen sich die menschlichen Verhältnisse

in ein Chaos, ein Durcheinander, einen Wirrwar auf.
Jn dieser Auflösung aller festen Wahrheiten stehen wir jetzt mitten

innen. Die gegenwärtige Menschheit ist von dieser Grundlage des Lebens
gewichen. Daher stammt all die entsetzliche Not, unter der die
gegenwärtige Menschheit leidet. Dieser Enthronung der Heiligkeit und
Unantastbarkeit des Lebens sind vielleicht acht Millionen Männer zum
Opfer gefallen. Aber daher kommt auch der Hunger, daher kommt
ein Heer von Krankheiten, daher kommt die Arbeitsnot, die Geldnot
— kurz all die vielgestaltige Not, die wir alle so gut kennen, kommt
daher, daß das Leben nichts mehr gilt, daß die Ehrfurcht vor dem
Leben erstorben, die Heiligkeit des Lebens enthront worden ist.

Daher kommt aber nicht nur die äußere, daher kommt auch die
innere Not unserer Zeit. Nimm aus einem Gerüst den tragenden
Balken heraus und das Gerüst stürzt ein, nimm aus einem Bau den

tragenden Grundpfeiler nnd der ganze Bau ist erschüttert. Das Gebot:
„Du sollst nicht töten!" ist der Grundpfeiler aller menschlichen

Ordnungen. Er ist zerbrochen. Und nun sind all die unverbindlichen
Gefetze des menschlichen Gemeinschaftslebens erschüttert in ihrer Geltung.



- 450 —

Sie haben ihre Heiligkeit, ihre Unverletzlichkeit verloren. Da kann kein
Staat etwas daran abändern. Es gibt unbeirrbare Gesetze des seelischen

Lebens, die unaushaltsam ihren Gang gehen. Ein solches Gesetz ist
das Gesetz vvn der Einheit und dem Zusammenhang aller seelischen

Aenßerungen. Wird die Geltnng des göttlichen Gesetzes in einem
Punkte erschüttert, sv ist dns Gesetz überhaupt erschüttert in seiner
Geltung, so sind alle Gesetzlosigkeiten ermutigt. Da ist die Lüge.
Wir lebeu heute in einer Welt der Lüge. Wer scheut sich hellte nvch
vor einer Lüge? Wer fragt hente nvch, bevvr er etwas weiter sagt,
darnach, ob es auch wahr ist? Welche Zeitung fragt heute noch nach
der Wahrheit? Die Zeitung hat eine hohe Aufgabe. Sie hat eine

gewaltige Macht, Tag für Tag gelangt sie in die Hand Unzähliger.
Darum hätte die Zeitung die Macht zu einer ganz gewaltigen Erziehungs-
aufgabe. Wenn die Zeitungen erfüllt mären vvn einem hvhen und
edeln Geist, ja, sagen ivir gleich das Höchste, wenn sie erfüllt wären
voir Gvtt, so wäre damit ein ganz gewaltiges Erziehungsmittel für
die Meuschheit geschaffen. Und nnn fehlt der Zeitung im grvßen und
ganzen die einfachste und unentbehrliche Ehrfurcht vvr der Wahrheit.
Aber sie ist iiicht schuld daran. Schuld daran sind nicht die Zeitungsschreiber

und nicht die einzelnen Menschen, schuld daran ist die Ent-
thrvnung des Grundgesetzes aller menschlichen Forderung, des Gebotes:
„Du sollst uicht töten!" Ein Gebäude, dem der Grundpfeiler fehlt,
wird vergebeus gestützt werden, und man wird sich vergebens bemühen,
ihm Festigkeit zn verleihen. Es bricht nvtwendig in sich zusammen.
Wenn es kein Verbrechen ist, einen andern zil töten, warum svll es
denn cin Verbrechen sein, ihn zu belügen? Wir haben es hier mit
den seelenverwüstenden Wirkuugen des Krieges zu tnn. Die ganze
Seele wird verwüstet, wenn ihr die Unantastbarkeit des Lebens
erschüttert ivird.

Jetzt häufen sich in den Zeitungen die Nachrichten über
Diebstähle. Daran mag zum Teil die Not schuld sein. Der tiefste Grund
aber ist die Enthronung des fünften Gebots. Vielleicht wird es noch
viel schlimmer damit werden, als es jetzt schon ist. Die Begriffe vvn
Mein und Dein sind in Verwirrung geraten. Das ist doch auch gar
kein Wunder. Der Einzelne macht doch hier nur die allgemeine
Verderbnis mit. Ganz abgesehen davvn, daß für den Svldaten Mein
und Dein nicht existiert, — ivarum soll gerade das Eigentum
unantastbar sein, wenn es das Leben iiicht ist?

Sv könnten wir alle zehn Gebvte durchgehen; sie sind iu ihrer
Geltung alle erschüttert. Die Sittlichkeitsverbrechen im engeren Sinn
iverden sich häufen. Es ist eine bekannte Tatsache, daß jeder Krieg
eine schwere Gefährdung der Geltung des sechsten Gebvtes mit sich

bringt. Warum sollte die Ehrbarkeit einer Frau oder die Treue gegen
einen Mann ein unantastbares Gebot sein, wenn nicht einmal das
fünfte Gebot unantastbar ist? Wenn sich das auch nicht all die

Menschen, die Uebertretungen begehen, ausdrücklich sagen, ihre Seele



— 451 —

sagt es sich. Es lebt in jeder Seele eine unausrottbare Folgerichtigkeit
und Unbedingtheit. Die menschliche Seele ist angelegt auf ein Alles
oder Nichts. Es geht nicht an, aus den von Gott verordneten und
ihr eingeborenen Gesetzen eines herauszubrechen. Sie sind mit ihren
Wurzeln untereinander verwachsen: man wird das ganze Erdreich
herausreißen, wenn man eines entfernen will. Und das ist geschehen.

Ich will aber nicht mehr ins einzelne gehen. Ich will nur noch
auf zwei uns allen bekannte Tatsachen hinweisen. Wir alle wissen,
daß jetzt unzählige Staatsgcsetze übertreten werden. Die Gesetze zum
Beispiel über Lebensmittelversorgung, die herauskommen, werden gar
nicht mehr ernst genommen. Bei vielen ist der erste Gedanke ihnen
gegenüber, die Hintertüre zu fiuden, durch die sie ihnen entrinnen
können. Das mag mancherlei praktische Ursachen haben. Aber es

hat auch eiue seelische Ursache, und die besteht darin, daß in den Seelen
das Bewußtsein der Unverbrüchlichkeit und Verbindlichkeit eines Gesetzes,
das Gefühl der Unübertretbarkeit und unbedingten Verpflichtung zerstört
ist. Und diese Loslösung von uralten, heiligen Banden liegt jetzt
gewissermaßen in der Luft. Die Menschheit atmet sie gewissermaßen mit
dem Blutgeruch ein, der zum Himmel emporsteigt.

Und auf eine andere Tatsache möchte ich noch hinweisen: wie
svll nur eiu Geschlecht, dem die ehrwürdigsten Wahrheiten hinfällig
iverden, einen Weg zu Gvtt stnden? Gvttes Wesen ist dvch jedenfalls
Unbedingtheit. Wie sollen Menschen sich auch uur etwas Vernünftiges
unter Gvtt denken können, die nicht einmal dem aller selbstverständlichsten

aller Gebote, dem fünften unbedingten Gehorsam nnd unbedingte
Ehrfurcht zollen? Es ist darum kein Wunder, daß in vielen Soldaten
ein tiefes Mißtrauen gegen alles geistliche Reden von Gott entstanden
ist, weil sie dahinter Heuchelei vermuten. Ein unverdorbenes Gewissen
sagt es nns unwidersprcchlich, daß wir nicht gleichzeitig gegen das fünfte
Gebot verstoßen und Gott verehren können. Wer gegen das fünfte Gebot
verstößt, steigt ins Tierreich hinab und wirft die unentbehrlichste Stütze
jeder Kultur von sich: die Ehrfurcht vvr dem Leben seiner Mitmenschen;
wie sollte er gleichzeitig zum höchsten menschlichen Gedanken, dem letzten

Ziel aller menschlichen Kultur, zu Gott, sich erheben können! Man kann
nicht zwei Herren dienen. Entweder man dient denr Ich nnd haßt
Gvtt oder man dient Gott und haßt das Ich.

Mit all dem sind wir nun über den ersten Satz des verlesenen
Jesuwvrtes noch nicht hinausgekommen: „Ihr habt gehört, daß zu
den Alten gesagt ist: du sollst nicht töten." Wir wvllen zum Schluß
wenigstens einen Blick der Ehrfurcht noch werfen auf dcn zweiten Teil
des Wortes — nicht um uns einzubilden, wir könnten den zweiten
Teil erfüllen, obwohl wir vom ersten abweichen, fvndern um der Tiefe
unseres Abfalles inne zu werden und die Unendlichkeit der Bahn recht
tief zu empfinden, die vor uns liegt.

Der zweite Teil unseres Textes ist feierlich eingeleitet durch das
Wort: „Ich aber sage euch." Und dann folgt eine so unendliche Ver-



— 452 —

feinernng, Verschärfung und Verinnerlichung des fünften Gebotes, daß
man man an dieser Stelle oder überhaupt nicht im Neuen Testa-
ment das Gefühl hat: in Jesus ist eine neue Epoche der Menschheit
angebrochen. Jesns sagt nämlich: nicht erst der Mensch, der das
Leben eines Menschen vernichtet, verstößt gegen das fünfte Gebot,
sondern schon der Mensch, der seinem Bruder zürnt, der seinen Bruder
haßt. Er g'bt dann einzelne Beispiele, wie er es meint: wer zn
seinem Bruder sagt: Dummkopf, und wer sagt: du Narr, der macht
sich einer ebenso schweren Bestrafung schuldig wie der, der einen Mord
begangen hat. Jesus gebraucht hier den stärksten Ausdruck für Strafe,
den er finden kann. Er sagt: wer seinem Bruder sagt: du Narr, der
ist des Höllenfeuers schuldig. Und weiter sagt er, daß es keinen Zweck
hat, Gott ein Opfer darzubringen, wenn wir irgend einen Groll gegen
einen Bruder haben. Wir sollen dann lieber unsere Gott zugedachte
Gabe liegen lassen. Sich mit feinem Brnder versöhnen ist wichtiger,
notwendiger als Gott opfern. Dein Bruder ist dein Ankläger vor
Gott; versöhne dich mit ihm, solange er noch lebt.

Wenn wir das nicht pharisäisch auf andere beziehen, sondern auf
uns, so kann in uns kein anderes Gefühl zurückbleiben als das einer
entsetzlichen Barbarei und Rückständigkeit. Der einfache Sinn dessen,

was Jesus sagt, ist: schon die lieblose Gesinnung gegen den Nächsten
ist ein Verbrechen gegen Gott und ein Vorstoß gegen das fünfte Gebot.

Damit sagt Jesus uns zweierlei: er gibt uns eine Erklärung
dafür, wie in unserer Zeit dieser ungeheuere Mordwahnsinn entstehen
konnte. Er stammt aus der allgemeinen Lieblosigkeit, die längst vor
dem Kriege in allen menschlichen Verhältnissen geherrscht hat. Man
hat zwar sehr viel von christlicher Barmherzigkeit geredet; aber das
schöne Reden macht es nicht, sondern nur das schöne Handeln. Und
diese allgemeine Unchristlichkeit der Gesinnung hat sich nun furchtbar
gerächt. Es gibt eben auch im seelischen Leben und in den seelischen
Beziehungen der Menschen Naturgesetze, gegen die niemand ungestraft
verstößt. Unter der Strafe für den Verstoß gegen das Naturgesetz
der Liebe leidet die Menschheit jetzt! Ans dieser Lieblosigkeit ist der
Krieg entstanden.

Nun sagt aber Jesus auch, wie wir aus diesem Fluch
herauskommen: nämlich durch Liebe, durch eine Erneuerung der Gesinnung.
Wir haben uns im Anfang klar gemacht, was für eine Gesinnung
nns für gewöhnlich, in den Zeitungen entgegentritt. Wir können jetzt
sagen: es ist die Gesinnung der Lieblosigkeit. Diese brutale Hervorkehrung

der Interessen der eigenen Partei, diese Verständnislosigkeit
gegen Andersdenkende, dieser geistlose oft übrigens nur im Mund
geführte und gar nicht wirklich empfundene Haß gegen unsere jetzigen
Gegner, das sind alles nur Aeußerungen der Gesinnung, die dem
Bruder zürnt und ihm Dummkopf und Narr zuruft. Es sind
Aeußerungen der Lieblosigkeit, und das ist der größte Fluch des Krieges,
daß er uns immer tiefer in die Lieblosigkeit hineinführt, wenn wir



— 453 -
uns nicht selbst herausreißen. Sv kommen wir nicht aus dem Kriege
und aus keiner Not heraus. Wir überwinden den Krieg nur, wenn
wir uns entschlossen Jesus Christus zuwenden und die Grundforderung
der Liebe lernen zu verehren, ja anzubeten, wenn wir spüren, daß die
Liebe ein heiliges Gebot ift, gegen das niemand, kein einzelner und
kein Volk ungestraft verstößt, wenn wir überhaupt wieder empfinden
lernen, daß es unbedingte, ewige Forderungen gibt, an denen kein

Zweifeln und Deuteln möglich ist, denen gegenüber wir weiter nichts
zu tun haben als sie ehrfürchtig zu verehren und zu erfüllen. Dann
werden wir auch Gott wieder finden. Und er wird aufhören, ein
leeres Wort zu sein. Sondern wir werden spüren, daß sein Wesen
Liebe ist nnd sein Wille, daß die Welt von Liebe beherrscht werde,
daß die Liebe eine Weltmacht werde. Von Gott begreifen wir immer
nur fo viel, als wir in unserm eigenen Leben von seinem Wesen
verwirklichen. Wie sollte ein liebloser Mensch sich den Gott nur überhaupt
vorstellen können, dessen Wesen die Liebe ist? Denn hier gilt das
Wort: Gott ist die Liebe und wer in der Liebe bleibet, der bleibet
in Gott und Gott in ihm. Wer Ohren hat zu hören, der höre!

Alfred D. Müller.

ver Staat unci was wir von ihm erwarten
Surfen.^

..Dort, wo der Staat aufhört, da beginnt
erft der Mensch, der nicht überflüssig ist."

Also sprach Zarathustra.

»Aas Thema, das uns heute beschäftigen soll, bedarf keiner beson-
> » deren Einführung und Rechtfertigung. Die Rechtfertigung liegt

in der ganzen gegenwärtigen Weltkrise. Diese Krise zeigt uns
deutlich, daß das Staatsproblem eine der aktuellsten, grundsätzlichsten
und schwierigsten Fragen ist, die wir jetzt aufwerfen können.

Aktuell. Denn der Krieg hängt mit unserer ganzen Kultur
eng zusammen. Und diese steht im Zeichen des Staates, ist Staatskultur.

Wollen wir — und wer will das nicht — eine prinzipielle
Stellung zum Krieg einnehmen, so müssen wir vor allem zu den

Mächten, die diese Kultur bestimmen und damit den Krieg ermöglichen

oder gar notwendig machen, Stellung nehmen.

Die Arbeit, die wir hier veröffentlichen, war ursprünglich ein Vortrag, der
zunächst Teil eines sozialistischen Bildungskurses war und nachher im sozialdemokratischen

Studentenverein gehalten wurde. Die Vortragsform ist bewahrt worden,
darum ist auch die Beziehung auf den Fall Kleiber, der damals akut war, beibehalten
worden.


	Du sollst nicht töten (Matth. 5, 20-26)

