
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 8

Artikel: Prophetenbilder. VIII., Die Propheten des Exils (Schluss)

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134102

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134102
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 408 —

Autorität Hut." Wo lag diese Autorität? Es war kein Priester, kein

Theologe, kein approbierter Gottesmann. Aber von Gott geweiht!
Wie eine Gemse gewinnt Jesus den höchsten

Bergesgrat und wandelt ans Wegen, die auch das
vorsichtigste Theologen-Maultier nicht zu betreten
wagt.

Das ist Hochmut, so sagen die Ankläger. Ja, Hoch-Mut, so ist es.

Es ist der Mut, hoch zu leben, hoch zu stehen, hoch zu schreiten,
dort, wo Gottes Odem weht.

Von einem Gottesfreunde im Oberlande.

?ropdetenbiltler.

vili, vie Propheten «es Lxils.

(Schluß.)

FF lie dieser Prophet wirklich geheißen hat, wissen wir nicht. Den
Namen D eut ero jesaja, d.h. zweiter Jesaja, hat ihm die

Wissenschaft gegeben, weil seine Gedichte dem Buche Jesaja
angehängt sind und dort die Kapitel 40—55 umfassen'). Diese Anonymität
ist aber kein Zufall; wir erfahren auch sonst gar nichts über seine Person.
Das Ich des Propheten fehlt fast ganz; dafür geht durch das ganze
Buch das Ich der Gottesrede. Aber es sind nicht mehr die knappen
Gottessprüche, die ein Urteil über das Volk oder die Ankündigung
eines bevorstehenden Ereignisses enthalten, sondern lyrische Poesie.
Und diese Poesie ist fast von Anfang bis zu Ende in einem
gleichmäßigen sortissimo gehalten, sodaß es nicht wenig ermüdet, die

Worte dieses Propheten fortlaufend durchzulesen, umsomehr da er
unermüdlich dieselben Themata variiert.

Er unterscheidet sich zunächst von den ältern Propheten dadurch,
daß die Gerichtsdrohung völlig verschwunden ist.

„Tröstet, tröstet mein Volk", spricht euer Gott,
„Redet zu Herzen Jerusalem, und rufet ihr zu,
Daß sie vollendet ihren Dienst, abgetragen ihre Schuld,
Daß sie von Jahwes Hand empfing zwiefach für all ihre Sünden,"
Eine Stimme ruft: „Jn der Wüste bahnt für Jahwe den Weg,
Richtet zu in der Steppe eine Straße unserm Gott,
Jedes Tal hebe, Berg und Hügel senke sich,

Der Höcker werde zur Ebene, der Fels zum Talgrund,
Und offenbar wird Jahwes Herrlichkeit, und sehen wirds
Alles Fleisch insgesamt, denn Jahwes Mund hats geredet,"

') Die Kapitel 56—66 stammen wieder von einem andern Verfasser, den
die Forscher Tritojesaja, d. h. dritten Jesaja genannt haben. Er ist in manchem
mit Deuterojesaja verwandt, aber weit mehr von der gesetzlichen Strömung erfaßt.



— 409 —

So setzt gleich die prophetische Botschaft ein. Jahwe hats geredet,
und fo wirds geschehen; die Schilderung des wunderbaren Weges,
auf dem Jahwe sein Volk zurückführt, der rührenden Hirtenliebe,
mit der er die Seinen leitet, die Schafmütter gängelt und die zarten
Lämmer am Busen trägt, des neuen Familienglücks, dessen Israel,
die Witwe und Kinderlose, sich wird freuen dürfen, der herrlichen
Erhöhung und Erquickung nach Schmach nnd Elend des Exils zieht sich

durch das ganze Buch hindurch, und immer wieder wird die Natur
zur Mitfreude aufgerufen:

„Jubelt, ihr Himmel, denn Jahwe tats,
Jauchzet, ihr Tiefen der Erde!
Brechet in Jubel aus, ihr Berge,
Du Wald und alle Bäume drin!
Denn Jahwe hat Jakob erlöst
Und verherrlicht sich in Israel."

Deuterojesaja kennt auch das Werkzeug, dessen sich Jahwe
bedienen wird; es ist Kores (Cyrus) der Perserkönig, dessen Stern in
jenen Zeiten des Niedergangs des Chaldüerreiches von Babel aufging.
Er ist Jahwes Gesalbter, Jahwe hat ihm alle seine bisherigen
Erfolge geschenkt, hat Völker vor ihm geschreckt und Könige vor ihm
entgürtet; Jahwe wird Babels Erztore vor ihm aufstoßen und ihm
die wohlverwahrten Schätze der reichen Stadt ausliefern, und Kores
selbst wird es merken samt allen Völkern vom Aufgang bis zum
Niedergang, daß Jahwe das getan hat. Nun folgt das Gericht über
die Bedrückerin:

„Herunter mit dir, sitz in den Staub
Du Jungfrau, Tochter Babel!
Setz dich zu Boden, kein Thron ist mehr da,
Tochter der Chaldäer!
Kein Mensch sagt mehr zu dir:
„Du feine und zarte!"
Nimm die Mühlsteine, mahle Mehl,
Zieh aus deinen Schleier!
Weg die Schleppe, entblöße die Schenkel
Und wate durch die Ströme!
Es werde entblößt deine Scham,
Man sehe deine Schande!"

Man hat freilich den Eindruck, Deuterojesaja sei hier durch den
traditionellen Stil der Völkerorakel gebunden, ihm selbst sei die
Schadenfreude an dem Gericht über die Feinde kein solcher Genuß
wie dem Hesekiel und den spätern Apokalyptikern. Babel wird
gerichtet wegen seiner Unbarmherzigkeit an Juda und wegen seiner
Üeberhebung, mit der es sprach: „Ich und sonst nichts mehr!"

Das Wichtigste an den von Deuterojesaja verheißenen Ereignissen

ist aber gar nicht Israels Wiederherstellung, sondern Jahwes
Triumph. All das Kommende hat den einen Zweck, zu zeigen, daß
Jahwe allein Gott ist und kein Helfer außer ihm. Deuterojesaja trifft
mit Hesekiel darin zusammen, daß auch bei ihm Alles um der
Ehre Jahwes willen geschieht. Aber wenn zwei dasselbe sagen, ist es



— 410 —

nicht dasselbe, Deuterojesajas Gott ist ein anderer als Hesekiels Gott;
Hesekiel versteht Jahwes Ehre eng und priesterlich, Deuterojesaja
prophetisch und universal. Bei ihm ist der prophetische Monotheismus bis
in alle seine Konsequenzen entfaltet; unsern Propheten erfüllt sein
Gottesgedanke mit einem ununterbrochenen Jubel der Begeisterung,

Moses Erbe war die „Monolatrie", das Gebot: „Dusollst keine

andern Götter neben mir haben." Aber die Realität der andern Götter
wird nicht bezweifelt. Die alten Propheten verkünden, daß Jahwes
Macht nicht auf Israel beschränkt ist, daß er Völker kommen und
gehen heißt, und daß fein heiliger Wille allgemeingiltig ist. Aber auch
sie leugnen noch nicht die Existenz anderer Götter. Für Deuterojesaja

aber heißt es: Jahwe ist der allein wahre Gott, die Götzen
sind nichts:

„Ich bin der erste, ich bin der letzte,
Und außer mir ist kein Gott,"

Jahwes Triumph über Babel wird auch ein Triumph über seine

Götter, über seine Zaubereien und Bannsprüche, über seine Astrologie
und Zeichendeuterei sein. Deuterojesaja bringt eine neue Beurteilung
des Heidentums. Sein Gegensatz gegen dasselbe ist gar nicht kultisch
orientiert. Auch seine Polemik gegen die Bilder, über die er mehrfach
seinen Spott ausgießt, hat gegenüber den Frühern eine andere Nuance
erhalten. Der Bilderdienst ist weniger Frevel als verächtliche Torheit.
Die Götzen sind Götter von der Menschen Gnaden, der Götzendiener
bewahrt seinem Gott gegenüber nicht den Abstand ehrfürchtiger
Abhängigkeit, den Israel Jahwe gegenüber empfindet. Zuweilen behandelt
die Rhetorik des Propheten die heidnischen Götter doch als wirkliche
Wesen; aber er tut es bloß, um sie in seinen Gerichtsszenen als
Prozeßgegner Jahwes auftreten und vor ihm unterliegen zu lassen.
Sie sollen die dunkle Folie abgeben, von der sich Jahwes Herrlichkeit umso
Heller abhebt. Dabei erscheint das Heidentum weniger als Sphäre
der UnHeiligkeit, sondern viel eher als die Welt, die sich vor Jahwes
tatsächlicher Macht noch nicht gebeugt hat. Der Gedanke der Alles
beherrschenden und umfassenden Herrlichkeit Jahwes ist mit einer solchen

Inbrunst erfaßt, daß für die Scheidung von heilig und profan bei

diesem Propheten schlechterdings kein Platz ist.

Jahwes Macht tritt überwältigend vor die Menschen hin in seiner
Herrschaft über die Natur; er hat sie bewiesen am Anfang:

„Bist Du es nicht, der Rahab zerteilte,
Den Drachen durchbohrte?')
Nicht du, der das Meer austrocknete,
Die Wasser der großen Flut?
Der die Meerestiefe zum Weg machte
Für den Zug der Erlösten?"

l) Rahab, der Drache sind Bezeichnungen für das mythische Chaosungeheuer,
dessen Besiegung durch die Gottheit nach alten Mythen den Anfang der Schöpfung
bildete.



— 411 —

Er wird dieselbe Macht jetzt zeigen bei Israels wunderbarer
Rückkehr. Er ist auch hoch erhaben über Alles, was unter Menschen
fich groß dünkt:

„Siehe, die Völker sind wie ein Tropfen am Eimer,
Wie ein Staub auf der Wage geachtet,
Inseln an Gewicht wie ein Sandkorn
Der Fürsten in Nichts verwandelt,
Richter auf Erden zu Dunst macht;
Kaum sind sie gepflanzt, kaum gesät,
Kaum haben sie Wurzel geschlagen,
Bläst er drein, sodaß sie verdorren,
Der Sturm sie wie Spreu davonträgt,"

Deuterojesaja vernimmt Jahwes Stimme nicht bloß in einem
heiligen Buch oder in den Schauern der Ekstase, er sieht sein Walten
nicht beschränkt auf einen heiligen Bezirk, sondern mit klarbewußten
Augen sieht er ihn im Werden der weltgeschichtlichen Ereignisse dahin-
schreiten, und überall vernimmt er seine Stimme; Jahwes Geist und
schaffendes Befehlswort umspannt die ganze Wirklichkeit.

Ein besonderer Gedanke Deuterojesajas ist derjenige der Einheit
der Menschengeschichte durch alle Zeiten hindurch. Er faßt ihn in die
uns etwas fremdartige Form, daß er beständig Jahwe die andern
Götter fragen läßt:

„Wer machte von Urzeit her das Künftige bekannt?
Die mögen, was kommen soll, uns ansagen.
Erschreckt nicht und fürchtet euch nicht!
Habe nicht ich es von jeher verkündigt?"

Dieses Betonen der Vorausverkündigung durch Jahwe will sagen,
daß alles Geschehen einem großangelegten einheitlichen Plan entspringe.
Es gibt nur eine große Geschichte der Menschheit auf Erden, und
sie hat ihre Einheit in Jahwe, der sie gewollt hat und leitet. Jahwes
Wort, sein wirkendes Befehlswort, fast wie ein selbständiges Wesen
behandelt, der Vorläufer des Logos im Johannesevangelium, ist die
treibende Kraft dieser Geschichte.

Deuterojesajas Monotheismus besteht nicht nur darin, daß mit
Jahwes Einzigkeit voller Ernst gemacht wird. Noch wichtiger ist die
Erkenntnis, daß Gott nicht um der Menschen willen da ist, um ihrer
persönlichen Wohlfahrt, ihrer nationalen Existenz oder andern
nächstliegenden Kulturzwecken zu dienen. Nein, um seinetwillen sind die
Menfchen da; sein Triumph, die Offenbarung feiner Macht ist das
Ziel auch der Rückkehr seines Volkes.

Der Prophet kann von dieser Rückkehr so reden, als wäre sie
das zentrale Ziel der Geschichte. Und wer würde es ihm verargen,
daß seine Begeisterung für dieses nächste Ziel etwa überschäumt und
ihn in einen im Grundsatz überwundenen Nationalstolz zurückwirft!
Aber seine wahre Meinung ist vielmehr die, daß das zurückkehrende
Volk dem Triumph Jahwes dienen, daß es die Tugenden dessen
verkünden soll, der es berufen hat. Israels Rolle ist die des „Knechtes
Jahwes."



— 412 —

Eine Reihe von Gedichten redet von diesem Gottesknecht. Man
hat schon diese Gottesknechtlieder vom Buch Deuterojesajas abtrennen
und einem besondern Verfasser zuschreiben wollen. Es ist auch
zuzugeben, daß die Vorstellung von Aufgabe und Wesen des Gottesknechts
etwas schwankend ist. Bald wird er deutlich mit dem Volk
gleichgesetzt, bald erscheint er wie eine konkrete Einzelperson. Wo von ihm
die Rede ist, da ändert sich der Ton und es klingt, als wollte der
Prophet Plötzlich sagen: „Siehe, ich sage euch ein Geheimnis." Aber
alle diese Schwierigkeiten lösen sich am besten bei der Annahme, daß
der „Knecht Jahwes" schon vor unserm Propheten eine festgeprägte
Gestalt der volkstümlichen Zukunftserwartung der Juden war, die

Gestalt eines Weisheitslehrers und Gottesboten, eines für die
Gesamtheit Geopferten. Deuterojesaja hat diese Gestalt übernommen und
sagt nun: Israel selbst ist dieser euch bekannte Gottesknecht. Daraus,
erklärt es sich, daß er bald wie ein Individuum, bald wie ein Kollektivum
erscheint. Durch seine Umdeutung hat Deuterojesaja einige seiner tiefsten
Gedanken hineingelegt.

Dem Volk Israel als dem Knechte Jahwes fällt die Aufgabe
zu, durch sein Schicksal, sein Verhalten und sein Wort die Herrlichkeit
feines Gottes zu verkünden. Die großen Gottestaten, die es an sich

erfahren darf, sind zngleich eine heilige Verpflichtung. Aber seiue Aufgabe

erfüllt es nicht durch äußere Kulwrmittel, durch die es den
Völkern imponieren könnte.

„Wer ist blind, wenn nicht mein Knecht
Und taub wie mein Bote, den ich sende?"

Aber Gvtteskraft ist in den Schwachen mächtig. Gerade durch
dieses geringe, verachtete und zertretene Volk ivill sich Jahwe verherrlichen.

Daß er durch ein so untaugliches Werkzeug Alles vollbringt,
macht seinen Ruhm aus. Der erste Dienst des Gottesknechts ist, die
Völker zn lehren und ihnen die erlösende Gotteserkenntnis zu bringen:

Siehe, mein Knecht, den ich stütze,
Mein Erwählter, an dem ich Wohlgefallen habe!
Ich lege meinen Geist auf ihn,
Daß er Recht den Völkern hinausbringe.
Er wird nicht schreien noch lärmen,
Läßt seine Stimme nicht hören auf der Gasse.
Zerstoßenes Rohr wird er uicht brechen,
Glimmenden Docht nicht auslöschen,
Getreu wird er das Recht hinaustragen,
Er erlischt nicht und wird nicht gebrochen,
Bis er das Recht auf Erden aufrichtet,
Die Inseln auf seine Belehrung Warken
Ich, Jahwe, rief dich mit Gerechtigkeit,
Ich faßte dich bei deiner Hand,
Ich schuf dich zum Bundbringer für das Volk,
Zum Licht für Nationen,
Um blinde Augen zu öffnen,
Gefesselte aus Haft zu befreien,
Aus dem Kerker, die da sitzen im Dunkel.
Ich, Jahwe, das ist mein Name,"



— 413 —

Jn gewaltigen mythischen Bildern, wo alle kosmischen Mächte
in Bewegnng gesetzt werden, sah die alte volkstümliche Erwartung
die Zukunft sich gestalten. Die ältern Propheten haben zum Teil diese
Bilder benutzt, um ihre Zukunftsgedanken hineinzugießen, die Apokalyptik

frischt sie wieder auf und steigert sie noch mehr ins Phantastische.
Deuterojesaja redet auch manchmal in diesem mythologischen Stil,
aber hier blitzt die Erkenntnis von der stillen, unsichtbaren Macht
des Geistes auf. Das Heil der Welt ist eine Erneuerung durch den
Geist, die aus dem Innern der Gottesmenschen, des Knechtes Jahwes,
nach außen durchbricht.

Aber noch tiefer dringt die Einsicht des Propheten; er spricht
davon wie von einer neuen Entdeckung, und er weiß, die große Menge
ist noch nicht reif für diese Erkenntnis und vermag dieser Verkündung
nicht zu glauben. Es sind die Worte, die in jeder Passionszeit wieder
zn unserm Herzen sprechen:

„Er wuchs vor uns auf wie ein Schoß,
Wie wurzelnd in dürrem Boden,
Er hatte weder Gestalt noch Schöne,
Kein Aussehen, das uns gefiel,
Verachtet, verlassen von den Menschen,
Ein Mann der Schmerzen und Leidengewohnter;
Als müßte er sein Antlitz vor uns verbergen,
Verachtet, wir schätzten ihn nicht.
Und doch: unsere Leiden trug er,
Nahm auf sich unsere Schmerzen;
Wir hielten ihn für geschlagen.
Von Gott getroffen, gemartert.
Doch er ward durchbohrt für unsere Sünden,
Zermalmt für unsere Schuld,
Zu unserm Heil lag die Strafe auf ihm,
Durch seine Striemen sind wir genesen.
Wir gingen irre wie Schafe,
Uud schauten auf unseren Weg nur;
Doch Jahwe legte auf ihn
Die Verschuldung von uns allen.
Er ward gestoßen und nahm es an,
Und öffnete seinen Mund nicht,
Wie ein Lamm, das zur Schlachtbank geführt wird,
Wie ein Schaf verstummt vor dem Scherer,
Aus Gericht und Druck ist er entnommen,
Und sein Geschick — wer bedenkt es?
Getilgt aus dem Land der Lebendigen,
Ward er getroffen für die Schuld dcr Völker,
Bei den Frevlern ward er begraben,
Bei Uebeltätern fand er den Tod,
Ob er gleich nichi Gewalttat verübte,
Kein Trug je in seinem Mund war.
Doch Jahwe gefiels, ihn zu reinigen.
Wenn er sein Leben hingibt als Sühne,
Sieht er noch Samen und alte Tage,
Was Jahwe gefällt, das gelingt ihm.
Der befreit ihn von der Qual feiner Seele,
Läßt ihn am Lichte sich satt sehen.
Er spricht ihn gerecht vor Vielen,



— 414 —

Weil ihre Schuld er getragen.
Er gibt ihm sein Teil bei den Großen,
Läßt ihn Beute teilen mit Starken,
Weil er seine Seele zum Tode ausgoß,
Und zu den Sündern gezählt ward,
Die Sünde von Vielen wegnahm.
Und für die Schuldigen eintrat,"

Da wir ans Hesekiel wissen, daß selbst im Tempel von Jerusalem
das Sterben und Auferstehen des Tammuz, eines Vegetationsgottes,
mit Totenklage und Freudenjubel gefeiert wurde, werden auch die
bei diesem Fest gesungenen Kultusgesänge den Juden nicht unbekannt
gewesen sein. Ein solches Lied läßt nnn Deuterojesaja Völker und
Könige der Erde anstimmen; und die göttliche Gestalt, deren Bedeutung
sie nicht erkannt haben, für deren verborgenen Wert ste ganz blind
gewesen sind, bis ihnen jetzt die Augen aufgingen, deren Tod sie

beklagen, deren schließliche Wiederherstellung und Triumph sie preisen,
in deren Leiden und Sterben sie ihre Schuld gesühnt wissen — diese

göttliche Gestalt ift nicht nur heidnische Phantasie, sie existiert wirklich
— man muß nur Augen für sie haben — sie hat in der Stille ihr
Sühnewerk vollbracht/ ohne Geschrei und Wesen davon zu machen,
ohne Klage hören zu lassen: Israel, das geschlagene, verbannte,
verachtete Volk, dessen Herstellung unmittelbar bevorsteht, ist dieser
Gottesknecht. Darum bricht unmittelbar nach diesem Gottesknechtlied,
freilich mit einem allzukühnen Wechsel des Bildes, der Prophet in
dir Worte aus:

„Juble, du Unfruchtbare, die nie gabar,
Brich in Jubel aus, jauchze, die nie gekreißt,
Denn die Kinder der Verwüsteten werden mehr sein
Als die der Vermählten, spricht Jahwe
Du darfst die Schande deiner Jugend vergessen,
Brauchst deines Wittums nicht mehr zu gedenken,
Denn dein Eheherr ist dein Schöpfer,
Jahwe Zebaoth ist sein Name,
Dein Erlöser, der Heilige Israels,
Der Gott der Welt ist er genannt.
Denn wie ein verlassenes Weib,
Wie eine Gekränkte rief dich Jahwe;
„Verschmäht man die Jugendgeliebte Z"
Svricht dein Gott;
„Einen kleinen Augenblick Hab ich dich verlassen,
Mit großer Gnade will ich dich sammeln.
Im Erguß meines Zornes verbarg ich
Einen Augenblick vor dir mein Antlitz,
Doch mit ewiger Huld will ich dich lieben.
Spricht Jahwe, dein Erlöser,"

Nur durch die Sühne des Leides hindurch können die Völker zu dem
herrlichen Gottesziel gelangen. Diese Sühne aber nimmt ihnen Israel
ab: an seinem Schicksal muß Gottes strafende Gerechtigkeit, aber anch
seine erbarmende Liebe offenbar werden — Stellvertretend leidet
Israel für die Völker; ivas es ausstehen mußte, das dient dazu, sie
mit Jahwe zusammenzuführen. Den Völkern wäre diese Sühne zu



— 415 —

schwer; Israel aber, das die großen Liebesziele Gottes kennt, hat die

Kraft sie zu tragen und es ist ihm ein Trost in seinem Leid nnd
verleiht ihm die Kraft des stillen Duldens, daß es weiß, es kann
damit der Ehre seines Gottes und dem Heil der Völker dienen.

Mit dem Gedanken der Solidarität der Menschheit, mit dieser
Auffassung, daß sie ein einheitlicher Organismus sei, von dem es gilt:
wo ein Glied leidet, da leiden alle Glieder mit, und wo ein Glied
herrlich gehalten wird, dn freuen sich alle Glieder mit — damit hat
Deuterojesaja den letzten Rest nationaler Enge abgestreift und den

Universalismus in seiner ganzen Tiefe erfaßt. Damit ist auch alle
Scheidung von heilig und profan unmöglich geworden. Die Schuld
ist nun keine Scheidewand mehr zwischen Mensch und Menfch, Volk
und Volk; es darf keins zum andern um seiner Schuld willen sagen:
du gehst mich nichts an. Und die Gesinnung des Volkes, das so die

Schuld der Welt trägt, ist auch die Gesinnung des Gottes, der es

zu dieser Sühne beruft: Gnade, Barmherzigkeit ift sein Wesen, sein
Heilsratschluß ist allein der Grund des Heils und Beseligung sein
Ziel. Deuterojesaja hat fchon etwas geschaut von dem Gott, der in
Jesus der Menschheit sein Herz aufgeschlossen hat. Wenn es auch nicht
im streng historischen Sinn richtig ist, so haben die alten Christen
doch dem Kern und Wesen nach mit Recht im Kreuzestod Jesu die

Erfüllung der Weissagung vom Gottesknecht gefunden.
Für Deuterojesaja liegt das Heil in einem Ziel, das hoch über

allen Kulturgegensätzen und Zeitverhältnissen liegt. Es ist nicht etwas
Zufälliges, Geschichtliches, sondern etwas Notwendiges, Ewiges, All-
gemeingiltiges. Wer an dieses Ziel glaubt und darauf hofft, braucht
auch kein Gesetz mehr. Jede Spur von Gesetzlichkeit, und wäre es

auch nur Polemik dagegen, fehlt. Der Gott unseres Propheten ist
nicht der Gesetzgeber, der in der heiligen Sphäre verehrt wird und
zuletzt aus seiner Transszendenz durch das schlechthinige Mirakel sein
geistliches Reich zu seinen „Heiligen" herabführt, fondern er ist der
„Heilige Israels", der Heiland und Erlöser, der wohl auch in Wundermacht,

aber doch in organischer Entwicklung seinen Geist in der
Menschengeschichte wirksam werden läßt und sie fo seinem Reich, dem

Sieg der Gerechtigkeit und Wahrheit, der universalen Offenbarung
seiner Herrlichkeit entgegenführt. Darum darf das Buch des Propheten
in die Verheißung ausklingen:

So viel der Himmel höher ist als die Erde,
Sind meine Wege höher als eure Wege,
Und meine Gedanken als eure Gedanken,
Denn wie der Regen herabkommt
Und der Schnee vom Himmel.
Und nicht dahin zurückkehrt,
Sondern er tränkt die Erde,
Erzeugt und läßt sprossen.
Und gibt Samen zur Saat
Und Brot zur Speise,
so soll auch mein Wort sein,



416 —

Das aus meinem Munde ausgeht:
Es soll nicht leer zu mir umkehren,
Es soll tun, was mir gefällt,
Und ihm gelingen, wozu ich es sende,

R, Liechtenhan,

Mred «. WeS> Ser Pazifist.
i. vas Werk Ses Pazifismus.

„,.. Denn wenn der Plan oder das Werk von
Menschen ist, so wird es untergehen; ist es aber aus
Gott, so vermöget ihr nicht, es zu vernichten,"

^eit jenen unabsehbaren Zeiten, da der Plan Gottes der Welt durch
Propheten, Religionsstifter oder Reformatoren verkündet wurde,
pflegten auch die Gamaliels diesen Verkündern neuer

Ordnungen schützend und beistimmend zur Seite zu treten, menn der
Unverstand oder der böse Wille der Menge und der Machthaber sie
bedrohte. Es sind die Gamaliels für die Verwirklichung neuer
Weltordnungen fast ebenso notwendig, wie ihre ersten Verkünder felbst;
denn sonst könnten keine Bewegungen der Kultur und des
Fortschritts entstehen. Sie könnten wenigstens nicht zu der Macht und
Gewalt anwachsen, vermöge deren sie das Alte überwinden, sich nach
und nach an seine Stelle setzen müffen. Heute erleben wir eine der
ungeheuersten Krisen solches Prozesses. Willkür und Gewaltherrschaft
ist'das Alte, das Werk des Pazifismus die neue Weltordnung!

Es ist heute allen denkenden Menschen klar, daß dieses
Völkermorden auf unserem Planeten nur das Zutagetreten eines verbrecherischen

Zustandes ist, in dem die Völker lebten. „Wir alle sind
schuldig!" fo sprachen zunächst darum einige wenige in dem Bewußtfein,

nicht immer und bei jeder sich darbietenden Gelegenheit gegen
den Geist des Zeitalters angekämpft zu haben, hie und da durch gleich-
giltiges oder müdes Schweigen toleriert zu haben, was sie vielleich
hätten unterdrücken können. Die das aussprachen, gehörten wohl zu
den am wenigsten Schuldigen; aber es war doch gut, daß ste in der
Bußfertigkeit vorangingen; denn bald waren sie nicht mehr vereinzelt,
gar manche erwachten aus dem Traum der eigenen Schuldlosigkeit
und folgten ihnen nach. Es ist anzunehmen, daß aus solcher
Erkenntnis der eigenen Pflichtverletzung der Friedensarmee bessere und
zuverlässigere Truppen erwachsen werden, als ste bisher bestanden für
den heiligen Krieg gegen den verbrecherischen Gewaltgeift. Viele der
pazifistischen Truppen, man muß dies zugeben, sind fast bis zur
Zerstörung zusammengeschmolzen und die Fahnenflucht in der Stunde
der Gefahr bot ein deprimierendes Schauspiel. Andererseits aber zeigt
diese Stunde der Heimsuchung erst die Tapferen, Starken und
Tüchtigen.


	Prophetenbilder. VIII., Die Propheten des Exils (Schluss)

