
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 8

Artikel: Neue Wege. V., Das Pfaffentum

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134100

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134100
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 392 —

Nvch heute berückt der Fürst dieser Welt die Jünger Jesu mit
den Irrlichtern diefer Einfälle.

Der Meister zeigt uns, wie die schwarzen Geschwader der
Unterwelt in kraftvoller Gegenoffensive zu besiegen sind.

Von einem Gottesfreunde im Oberlande.

Neue ivege.

v. vas ?s«Nenium.

F H l enu man mich fragte, was ich für das bösartigste aller Uebel halte,
die unsere Welt vergiften, ich wüßte svfort, was ich nennen
würde. Würde ich den Militarismus nennen? Oder den Kapitalismus

Oder den Alkoholismus? Oder die Prostitution? Nein, ich, der
ich einen großen Teil der Kraft meines Lebens an den Kampf gegen
diese Geißeln der Menschheit gesetzt habe und weiterhin setzen werde,
ich würde ohne Besinnen etwas anderes nennen: das Pfaffentum.
Denn das Pfaffentum ist weitaus der schwerste Fluch der Welt. Es
ist darum eine furchtbare Tragik, daß es gerade auf dem Boden des

Christentums seine mächtigste und schlimmste Ausbildung gefunden hat.
Zwischen Gott und den Menschen stellen sich Religion, Theologie,
Pfaffentum, diese drei, aber das Pfaffentum ist die ärgste unter ihnen.

Was ist denn Pfaffentum? Wer ist ein Pfaffe? Hier muß nun
wieder eiu grobes Mißverständnis von der Schwelle abgewehrt werden.
Wenn man "vom Pfaffentum redet, so denkt man sofort an die

Pfarrer. Man hat sich ja vielfach daran gewöhnt, diese mit dem
Namen zu belegen, der im Mittelalter harmlos war, jetzt aber ein
Schimpfwort geworden ist. Daß dies so ist, bildet freilich eine des

Nachdenkens werte Tatsache, wir aber stellen hier mit Macht fest,

daß wir unter Pfaffentum nicht Pfarrert um v er -

stehen. Mag es Pfarrer geben, die Pfaffen sind und mag sür den

Pfarrer die Gefahr auch besonders groß fein, ein Pfaffe zu werden,
fo gibt es doch viele Pfarrer, die nicht Pfaffen und viele Pfaffen, die

nicht Pfarrer sind. Das Pfaffentum ist eine allgemeine Erscheinung,
ein überall auf dem Acker des Menschenwesens vorkommendes
Unkraut. Aber es steht allerdings mit der Religion und Theologie in
besonders enger und bedeutsamer Beziehung und diese ist es, der wir
hier vor allem nachgehen wollen.

Jn diesem Sinne fragen wir: Welches ist die Wurzel des

Pfaffentums? Die Wurzel der Religion, soweit sie ein Uebel ist,
fanden wir in der Weltgebundenheit, die Wurzel der Theologie, soweit



— 393 —

sie ein Uebel ist, in der theoretischen Entartung der Religion und ihrer
Ausbildung zum „Fache" — wv ist nun die Wurzel dieses schlimmsten
der Uebel?

Ist es eine finstere Gemütsart? Ist es der Fanatismus? Ist
es der Ehrgeiz? Ist es überhaupt Unlauterkeit der Seele? Ist es

Beschränktheit des Geistes?
Das alles denken wir mehr oder weniger hinzu, wenn wir vom

Pfaffentum reden. Aber ist dies wirklich schon eine Erklärung? All
diese Dinge kommen auch in andern Zusammenhängen vor, es muß
also noch ein besonderes Etwas dazu kommen, wenn gerade das
zustande kommen soll, was wir Pfaffentum nennen. Was mag dieses

Etwas sein?
Greifen wir fehl, wenn wir erklären: das Pfaffentum

entsteht da, wo die Religion eine Frage der
Macht wird?

Diese „Macht" kann in gröberem oder feinerem Sinne verstanden
werden. Es kann kirchliche, politische, soziale Macht fein. Ganze
Stände, Parteien, Richtungen können so im Namen der Religion mit
einem Machtbesitz verbunden werden. Das ist eine der breiten Tatsachen
der Geschichte und braucht nicht weiter erläutert zu werden. Die
Macht kann aber auch seinerer, geistigerer Art sein. Wir haben eine

Ansicht vertreten, haben uns selbst dafür eingesetzt und sind nun damit
fest verbunden. Unser Ansehen, unsere Geltung in der Welt und sogar
vor uns selbst steht und fällt mit dieser Denkweise. Oft verbindet sich

beides: die politische, kirchliche, soziale Machtstellung einer Religion
oder bestimmter religiöser Kreise hängt daran, daß bestimmte Ansichten,
Dogmen, Weltanschauungen gelten. Stürzen sie, so ist jene Macht
dahin. Es handelt sich dabei also um den Kampf nicht zwischen zwei
Wahrheiten, sondern zwischen zwei Mächten.

Kommen wir nun von der andern Seite her, so müssen wir
hinzufügen, daß die Religion auch von sich aus leicht einen starken
Machtdrang entwickelt. Er kann ebenfalls aus reineren oder unreineren
Quellen stammen. Aus reineren: Religion muß ja Macht haben
wollen, Macht über die Welt. Denn sie will ja die Welt gestalten,
will sie irgendwie Gott unterwerfen. Auch das Reich Gottes will Macht
sein, die höchste Macht, die Macht der Weltüberwindung und
Welterlösung. Aus unreineren: Wenn die Religion bloß Ausdruck des Welt-
Wesens ist, nnr in die Sphäre des Unendlichen und Unbedingten
versetzt, dann muß sie in dem Muße nach Macht gieren, als sie nach der
Welt giert. So ist zum Beispiel im Drang nach dem Imperium
IZomurium politischer und religiöser Machttrieb zu einer Einheit
verschmolzen, die man nur als dämonisch bezeichnen kann. Gerade in
dieser Sphäre hat ja das Dämonische ganz besonders seinen Sitz.
Im Weltkrieg sind ähnliche Erscheinungen hervorgetreten. Was war
der religiöse Rausch seines Anfangs bei Vielen ' anders als ein Machtrausch



— 394 —

Abcr rum gesellt sich dazu nvch eiue dritte Ursache des religiösen
Machtverlcmgeus und diese ist die gefährlichste von allen. Es wird
nämlich jene reme Quelle selbst unrein. Man will Macht haben in
idealem Sinne, geistige, erlösende Macht, aber durch eine sehr leichte
Wendung, die desto gefährlicher ist, wird daraus äußere Macht, kirchliche,

politische, foziale Macht, Geld, Autorität, Glanz und Ansehen.
Denn kann man diese nicht sehr gut brauchen, um damit jene ideale
Macht zu erlangen? Hat man sie nicht für diesen Zweck nötig?
Kann man, muß man nicht durch die Mittel des Reiches der Welt das
Reich Gvttes bauen?

So schließt sich der Bund zwischen Religion und Macht von der Welt
und von der Religion her. Er wird in gar mancher Hinsicht der Fluch
der Welt. Aus ihm entspringt unter anderm auch das Pfaffentum.

Wir reden unwillkürlich von Pfaffentum, wenn wir an Leute
denken, die in einem geistigen Machtbesitz sind und sich in diesem Besitze

fühlen. So gibt es ein wissenschaftliches, ein künstlerisches
Pfaffentum und so stellt sich auch das Wort vom Pfaffentum unwillkürlich

da ein, wo es sich um einen religiösen Machtbesitz handelt.
Wir reden von Pfaffentum, wo Kirchenmacht in Frage kommt, die
vielleicht mit politischer und sozialer verbunden ist. Wir reden aber
auch schon so, wo ein Stand Anspruch darauf macht, die Religion im
allgemeinen oder die religiöse Lehre im besonderen zu monopolisieren.
Darum liegt dcr Religion und Theologie das Pfaffentum so nahe,
daß wir immer wieder darauf gestoßen sind, meistens ohne das Wort
auszusprechen.

Wir können auf die Richtigkeit dieser Ableitung des Pfaffentums
die Gegenprobe machen. Wo wir Fanatismus, Beschränktheit,,
Unlauterkeit, Ehrgeiz religiöser oder weltlicher Art antreffen ohne Macht-
befitz oder Streben darnach, etwa bei Verfolgten und Geächteten, da
kommt uns jenes Wort gar nicht in den Sinn. Es muß irgendwie
die Macht dabei sein. Sie ist das entscheidende Merkmal.

Daß es sich dabei nicht um Macht in jenem g e i st i g en Sinne
handelt, wovon wir geredet haben, ist nun klar genug. Ein Merkmal

der Krankheit, die wir meinen, ist eben die Verwechslung jener
geistigen Macht mit dcr äußeren, die ihr nachhelfen, sie vielleicht
ersetzen soll. Macht iu diesem zweiten Sinne ist's, die wir stets im
Auge haben, wo wir von ihr als einem Uebel reden. Sie, ist eine
der „Mächte", gegen die die Menschwerdung des Menschen
anzukämpfen hat.

Diese Wurzel erklärt die gewaltige Kraft und Zähigkeit der
Pflanze. Denn welcher Trieb wurzelt tiefer in der Natur aller Wesen
als der nach Macht? Er fällt ja mit dem Grundtrieb aller Wesen,
dem der Selbstbehauptung, zusammen. Der Wille ist feinem Wesen
nach Wille zur Macht; Nietzsche beschreibt nur etwas, das ist.

Die Stärke dieses Triebes wird aber gerade durch jene
Verwechslung vermehrt. Denn je stärker ein Mensch von einer Suche



— 395 —

überzeugt ist, desto stärker wünscht er ihren Sieg. Das ist durchaus
in der Ordnung. Wenn nun aber dieser erlaubte, je gebotene Machtdrang

in das falsche Strombett gelangt, dann wird das Uebel umso
größer sein, je leidenschaftlicher das edle Wollen war. So liegt anch
hier dem Höchsten die Gefahr am nächsten und ist die Verderbnis des

Besten die schlimmste der Verderbnisse. Es gehört zur höchsten Art
von Tragik in der Geschichte, daß es die nach dem Größten strebenden
Seelen sind, die am hänsigsten von diesem Versucher zu Fall gebracht
werden. >

Die schlimmste Verderbnis der Religion entspringt also aus
vorhandenem oder begehrtem Machtbesttz. Dieser geistige, im besonderen
religiöse Besitz erzeugt eben mit einer gewissen Notwendigkeit einen
Geisteszustand, der entweder schon Pfaffentum ist oder leicht zu diesem führen kann.

Einmal tritt ein gewisser Hochmut fast von selbst ein. Wir
haben den religiösen, den theologischen Hochmut kennen gelernt. Es
wird ferner das Bestreben vorhanden sein, diese Macht zu behaupten.
Man wird zu diesem Zwecke das Monopol zu errichten suchen. Man
wird neuen Bestrebungen mit äußerstem Mißtrauen begegnen. Man
wird den Unterschied zwischen Klerus und Laien schaffen, eine ganze
Hierarchie aufbauen. Man wird darauf aussein, die eigene Autorität
Möglichst zu stärken. Zu diesem Zwecke wird man sich gern mit einem
feierlichen Nimbus umgeben und dazu dient eine bestimmte Art von
Kleidung, Gebärde, Gang, Rede, besonders das Feierliche, Gesalbte,
Tiefernste. Auch das Zurschautragen von Frömmigkeit, religiösem
Tiefsinn dient dem gleichen Zwecke, dem religiösen Machtdrang.

Wo wir auf diese Art stoßen, haben wir es überall mit Pfaffentum

zu tun. Es kann manchmal harmlos, beinahe liebenswürdig sein,
wie es z, B. in Bocaceios Geschichten und in den „Briefen der
Dunkelmänner" auftritt, aber es kann auch die Krallen zeigen und eine
verzerrte Fratze, worauf dann die ..I^sttrss provirr«is,l68" und der
Antigötze nötig werden. Wo die Antastung der Macht erfolgt, da
hört gewöhnlich die Harmlosigkeit auf. Pfäffische Kreise lassen sich

gewöhnlich vieles gefallen, zersetzende Kritik der Religion (unter der
Voraussetzung, daß sie im engeren Kreise bleibt), Hohn und Spott,
Weltlichkeit und Laster — aber wo ihre Machtstellung angetastet wird,
da fängt es an zu sieden, da braut sich das böseste Gift, das es gibt,
da schäumt die Wut auf: „Hinweg mit ihm! Kreuzige ihn!"

Alle Verbindung von Religion und Macht ist darum gefährlich.
Auch das Pfarramt. Denn als Amtsperson hat man eben eine
bestehende Ordnung, eine Autorität zu vertreten. Es ist eine fehr nahe
Versuchung, diese zu hüten und sich darnach zu orientieren. Man ist
auch ein Besitzender. Denn man ist es, der das Wort führt, der die
Erkenntnis mitteilt, der die Predigt, die Traureden, die Leichenreden hält.
Man gewinnt vielleicht Beifall, man hat Erfolg, man will wenigstens
Erfolg haben — was menschlich ist — und im Handkehrum ist man
an ein Interesse gebunden, ein feineres oder gröberes Machtintereffe,



— 396 —

und dann steht schon das Pfäffchen neben Einem. Aus einem Mann,
der dem Gottesreiche dienen wollte, ist der Vertreter eines Besitzes

geworden. Und ihr werdet sehen, bald wird er sehr böse auf den sein,
der ihn darin stört; bald wird er auch eine Theorie machen, die ihm
hiefür paßt; bald wird der sein Mann sein, der ihm die schönste Theorie
dieser Art macht. Je frömmer und tiefsinniger sie scheint, desto besser.

Wohlverstanden: es muß nicht so gehen, geht keineswegs immer
so, aber ivem seine Seele lieb ist, der sei an dieser Stelle auf der Hut!

Ueberhaupt wird auch wer kein Amt hat, auf diesem Punkt sich

in Acht nehmen müssen. Wir müssen die Verwandlung unserer
Ueberzeugungen in Machtinteressen um jeden Preis
verhüten. Nie dürfen wir uns so an eine Denkweise binden, daß wir
davon äußerlich Ansehen und Stellung haben. Wir müssen stets noch
mehr sein, als unsere Ansichten, müssen über ihnen stehen, müssen
immer wieder uns in die Burg der unbezwinglichen Seele zurückziehen,
wenn unsere Ansichten in Trümmer fallen oder in der Welt nicht gelten;
wir müssen nicht durch unsere Ansichten Ehre und Geltung haben
wollen, sondern unser Leben in der Wahrheit suchen. Denn sonst ist
die Gefahr des Pfaffentums sofort da. Sofort passen wir auf, wer
etwa gegen unsere Ansichten aufzutreten Lust habe; sofort find wir
mißtrauisch gegen neu Kommende; sofort geben wir uns Mühe, einen
Schall oder Glanz um uns zu machen; sofort fängt in der Seele an
Bitterkeit und Gift zu entstehen, wird die Lauterkeit getrübt, erwacht
der Fanatismus, kurz: der Pfaffe ist geboren. Darum sind wir selig zu
preisen, wenn es uns um der Wahrheit willen schlecht geht. Gott
bewahre uns davor, einmal Besitzende und Geltende zu werden. Er
zerschlage sofort Besitz und Geltung, falls sie uns einen Augenblick zu
Teil werden sollten. Wir wollen stets Arme der Wahrheit sein — es
ist doch das seligste Lo

Wenn wir für das Uebel eine letzte Formel finden wollten, so

stießen >vir auf die gleiche Grundvcrirrung, der wir nun beständig
begegnet sind: die Verwechslung von Gott und Welt. Man
glaubt es mit Gott zu tun zu haben und steht doch bloß bei
der Welt, Mau verteidigt Gottes Ehre und meint sich selbst, seine
eigene Ehre, seine eigene Macht, seine eigene Bequemlichkeit, kurz: seinen
eigenen Besitz.

Nun ist aber Besitz stets eine gefährliche Sache. Er wird es

vielleicht in dem Maße mehr, als es sich um geistigen Besitz handelt.
Deuu der Geist ist etwas, was man gar nicht zum Besitz machen kann;
er ist etwas, das stets neu erobert, stets frisch geschenkt werden muß,
ein ewig Lebendiges, rastlos Tätiges. Ganz besonders gilt dies vom
Geiste Gottes. Das „Selig sind die geistlich Armen, denn ihrer ist
das Himmelreich" steht nicht umsonst am Eingang der Botschaft vom
Reiche Gottes, nicht umsonst heißt es: „Kehret um und glaubet der



— 397

Kunde!" Gvtt selbst ist der Lebendige uud daher nur vvn Lebendigen

zu verstehen und zu ehren. Lebendige aber find Werdende. Religiöser
Besitz führt von Gott ab, noch mehr als nationaler, er ist Abwesenheit
Gottes. Darum gehen Gott und Macht nicht zusammen. Darum
verfallen die Träger der religiösen Macht so leicht der Gottlosigkeit.

Aber wir wollen genauer zusehen, was aus dem grundlegenden
Tatbestand weiter folgt und so das Wesen des Uebels weiter zu
enthüllen trachten.

Wenn man Gvtt sagt und eigentlich die Welt meint, so entsteht
Heuchelei. Und das ist ja ein nie sehlendes Merkmal des Pfaffen-
tums. Wie Posaunenton geht es durch das neue Testament: „Ihr
Heuchler!" Dabei haben wir etwa das Gefühl, daß das Wort zu
stark sei, daß Heuchelei genannt werde, was zwar verkehrt sei, aber
doch ehrlich gemeint.

Aber es gibt eben allerlei Heuchelei, grobe und feine, bewußte
und unbewußte, solche in großem und solche in kleinem Stil. Worin
besteht denn die Heuchelei des Pharisäer- und Pfaffentums?

Sie besteht eben in jener Verwechslung von Gott und Welt,
von Gottes Sache und eigener Sache. Diese Verwechslung kann nicht
ohne Folgen für die Wahrhaftigkeit des Menschen .bleiben. Schon
der Nimbus, die Gebärde, die Erbaulichkeit, der Ernst, das alles
als Gewohnheit, Methode, System — kann das immer echt sein?
Nur in Ausnahmefällen; im Uebrigen wird jeder gesunde Sinn es

als unecht empfinden und dafür znletzt nur Spott haben — was oft
mit einem naiven Respekt Hand in Hand gehen kann! Man hat eine

Wahrheit zu verteidigen, an der irgendwie, auf gröbere oder feinere
Weise, die äußere Existenz hängt — wird man immer den Mut haben,
es nur zu tun, solange man davon überzeugt ist und es zu lassen,

sobald das nicht mehr der Fall ist? Ist nicht die Versuchung groß,
die Denkweise, auf der unsere Geltung ruht, um jeden Preis zu
verteidigen, auch wenn sie für uns felbst vom Zweifel untergraben ist?
Wird man uns also wohl Vertrauen schenken, wenn wir eine Sache
verteidigen, von der wir äußerlichen Vorteil haben? Man tut es nicht und
man wird damit grundsätzlich recht haben, auch wenn man dabei im
Einzelnen noch so oft unrecht hat. Und wie wird es mit jener
Heiligkeit des Wandels stehen, auf die der religiöse Besitzer Anspruch
macht? Wird er so ganz Gott dienen, es mit Gott so ernst meinen,
wie er vorgibt? Es ist nicht anzunehmen, schon deswegen nicht,
weil echte Frömmigkeit eine scheue Pflanze ist, die nicht an der Landstraße

blüht und nicht im Schaufenster gedeiht, weil gerade die frömmsten
der Menfchen am weltlichsten aussehen. Religiöses Gepränge,
feierliches Tun, hochwolkiger „sittlicher Ernst" läßt mit Sicherheit auf
Heuchlertum schließen.

Ja, die Sache reicht noch tiefer. Es ist eine psychologische
Tatsache, daß das Religion-Spielen einen besonders
starken Hunger nach der Welt erzeugt. Die rechten



— 398 —

Weltkinder sind darum vft viel weniger weltlich, weltgierig als die

„Frommen". Das lüsterne Mönchlein hat sein Gegenstück in jenem
Pfäfflein ans Gottfried Kellers „Wochenpredigt", das vom höchsten
Himmel heruntersteigt zuerst zum Schlaf der Langeweile im Garten
und dann zum Schinken und Rotwein des Amtsbruders.

Und das ist nun eben diese pfäffische Heuchelei: die religiöse
Maske über dem weltlichen Gesicht. Da steht auf dem Gesicht dieses
ewig freundliche Lächeln, das dem echten Pfaffen eigen ist, und
inwendig wohnt vielleicht die Seele eines reißenden Wolfes — wie dieser
Mann höhnen und giften und stechen kann! —; da ist diese zur Schau
getragene Demut, die im Grunde der schlimmste Hochmut ist; da ist
diese Vorsicht im Reden, die im engern Kreise die Kunst der Lästerung

zum Sport macht; da ist die Keuschheit, die dürftig die Flamme
einer Sinnlichkeit bedeckt, wie sie viele Weltkinder so heiß nicht kennen;
da ist der Ton der Ueberzeugung, dem bei weitem nicht eine wirkliche

Stärke der Ueberzeugtheit entspricht; kurz, da ist weder die
unwiedergeborene Natur der reinen Weltmenfchen, noch die miedergeborene

des wahren Gottesmenschen, sondern eine trübe, unwahre
Mischung von beiden, die Unnatur, und damit etwas Unmenschliches,
Abstoßendes, Uebelriechendes.

Diese Heuchelei überträgt sich besonders auch auf die Mittel,
womit das religiöse Machtverlangen arbeitet. Hier taucht sofort der
Satz von dem Zwecke, der das Mittel heiligt, vor uns auf und damit
der Jefuitismus, eine der unheimlichsten Formen des Pfaffentums.
Ich beeile mich, zn bemerken, daß ich so wenig ein Jesuitenbekämpfer
bin als ein Bekämpfer des Katholizismus im Allgemeinen und daß ich,
wenn ich vom Jesuitismus rede, weniger an ein bestimmtes historisches
Gebilde, eben den bekannten katholischen Mönchsorden, denke, als an
eine allgemeine menschliche Erscheinung, die aus bestimmten, hier nicht
zu prüfenden Gründen jenen Namen bekommen hat. So möchte ich

auch nicht untersuchen, ob der Satz: „Der Zweck heiligt die Mittel,"
in dem Sinn, wie er gewöhnlich verstanden wird, von den Jesuiten
vertreten werde oder nicht und ob er vielleicht auch einen richtigen
Sinn haben könnte. Jesuitismus können wir vielmehr jede Denkweise
nennen, die für ideale Zwecke die Anwendung von an sich sittlich
zweifelhaften Mitteln für erlaubt hält. Das ist aber eine Denkweise,
die überall sich aufdrängt, wo Wahrheit Macht geworden ist. Man
meint es ja gut, man will ja das Wohl der Kirche oder gar Gottes
Ehre; wo man da etwas Rechtes durchsetzen kann, darf man wohl ein
Auge zudrücken, wenn die Menschen und Dinge, die man dabei etwa
benutzen muß, mit denen man da etwa zusammenkommt, etwas bedenklicher

Natur sind. Die große Sache deckt so etwas schon zu. Dieser
Jesuitismus durchzieht unser ganzes religiöses Wesen, besonders das
Kirchentum, wie ein giftiger Schwamm. Auch das protestantische.
Denn er ist nur die letzte Konsequenz des Kirchengeistes, soweit er im



— 399 —

Gegensatz zum Reich Gottes steht. Er ist Religion als Machtpolitik,
als Realpolitik, als Macchiavellismus.

Und nun stoßen wir auch hier auf die merkwürdige Erscheinung,
daß die religiösen Leute in der Wahl der Mittel viel durchtriebener
und skrupelloser sind, als die Weltmenschen. Wo in aller Welt wohnt
eine so mit alleu Wassern gewaschene Diplomatie wie im Vatikan —
im Haus des Nachfolgers Christi? Wo geht es bei weltlichen Wahlen
so wüst zu, wie bei gewissen Pfarrwahlen? Ist Kirchenpolitik nicht die

schlimmste Form von Politik, die gehässigste, leidenschaftlichste,
hinterhältigste? Sind die politischen Blätter nicht Waisenkinder gegen die

Kirchenblätter? Wo werden so feine Gifte gebraut, wo so wohlberechnete
Dolchstiche versetzt, wo so viel Schlangenklugheit gezüchtet wie da, wo
die Hüter des Heiligtums bei einander sitzen?

Dieser „Jesuitismus" wäre aber nicht möglich, wenn man
wirklichen Glauben an die Sache hätte, die man vertritt, wenn man wirklich
an Gott glaubte. Damit gelangen wir zu einem weiteren Merkmal
des Pfaffentums, das stets aufgefallen ist: das ist sein Unglaube —
dieser unglaubliche Unglaube der Vertreter des Glaubens. Jn der
Tat besteht, zwischen Pfaffentum und Unglauben ein psychologischer
Zusammenhang einfacher Art. Wer an Gott glaubt, wirklich an
ihn glaubt, der besitzt daran eine solche Macht, daß er keine andere

mehr braucht. Er ist mit Gottes Macht verbunden. Er weiß, daß
Gott durchfetzt, was zu seinem Plan und Reich gehört und daß, wenn
Er es nicht tut, kein menschliches Machen etwas vermag. Das
veranlaßt ihn allerdings nicht, die Hände in den Schoß zu legen, es

verführt ihn nicht zu einem häufigen Gebrauch jener frommen Rede:
„Gott allein tut es." Gerade, weil er es glaubt, sagt er es nicht
zu oft. Er weiß, daß es gilt, sich Gott zur Verfügung zu stellen.
Er weiß, daß Gott allein wirklich schaffen kann, aber auch, daß er
durch Menschen schaffen will; vor allem bloßen Machen empfindet er
Abscheu. Das ist der Grund des tiefen Gegensatzes echten
Gottesglaubens zu Machtdrang und Machtglauben. Ein Mensch nnn, der
jenen wirklich hat, braucht reine Mittel; denn er traut nur diesen zu,
daß sie wirklich Gutes wirken. Auch kommt es ihm nicht darauf an,
daß bloß irgend ein religiöser Erfolg erreicht, sondern daß wirklich
Gottes Reich gefördert werde. Dieses aber wird nur gefördert,
wo die Kräfte des Guten selbst walten; denn es hat in ihnen seinen
Bestand. Ein solcher Mensch ist auch feelisch frei. Er ist Gottes so

sicher, daß er auch andere Ansichten über ihn als die eigenen ehren
kann, daß er auch den Zweifel und namentlich den Zweifler selbst
walten läßt ohne Zorn oder Zwang. Gott wird für sich selbst sorgen,
unsere Sorge sei, daß wir ihm recht dienen.

Wo aber dieser Glaube fehlt, da tritt eine andere Haltung
und Stimmung ein. Man muß es selber machen, weil Gott es nicht
macht. Man wird über Zweifel und Zweifler böse, und weil man
sich nicht stark genug fühlt, sie geistig zu bekämpfen und zu besiegen,



— 400 —

so greift man nach äußerlichen Waffen, nach kirchlicher, staatlicher und
anderer Gemalt. Das fehlende Fener von oben muß durch ein Feuer
von unten, einen materiellen oder geistigen Scheiterhaufen, ersetzt
werden. Oder man greift zu Kampfmitteln, die nicht gut sind, zu
persönlicher Herabsetzung des Gegners, zu Scheingründen oder den

Künsten der Beredsamkeit. Alle kunstvolle Polemik oder Rhetorik
deckt einen Mangel an Glauben zu; wo Gottes Wirklichkeit die Seele
ergreist, wird alles einfach und kindlich.

Es besteht hier eine strenge Ordnung: in dem Maße, als Gott
zurücktritt, gewinnen Kirche, Autorität, weltliche Stützen an Wichtigkeit

— auch die Religion. Es wird dann durch menschliche Anstrengung

ersetzt, was an unmittelbarer Empfindung Gottes fehlt. Sv
entsteht der Götze. Das, was wir fo Heidentum nennen, ist eben
diese Religion, die aus der Psyche aufsteigt und ihr Gebilde zur Gottheit

erhebt. Darum redeu wir von Baalspfaffen. Sie schreien stundenlang:

„Baal, erhöre nns," tanzen, schneiden sich mit Messern. Man
könnte vielleicht sagen, daß der Mensch vor jedem Gott, den er selbst
macht, zum Pfaffen wird.

Als Pfaffe ist er dann wieder Knecht seiner Götzen. Ein Pfaffe
ist nie ein freier Mann. Er ist ein Gebundener. Ihn fesselt eine
Macht, die ihm fremd ist. Er wird von dem Unendlichkeitswesen,
dem Absoluten, das in der Religion lebt, auf eine sklavische Weise
ergriffen und fortgerissen. Das ist die tiefste Wurzel des Fanatismus.

Jeder Götze macht fanatisch. Gott aber macht frei und ihm zu
dienen ist Freiheit. Diese freie Beziehung zu ihm ist echter Glaube.
Nicht umsonst besteht bei Paulus und den Reformatoren ein so enger
Zusammenhang zwischen Glauben und Freiheit. Echter Glaube wird
nicht gemacht; er kommt über den Menschen mit Ueberwältigung,
aber das Wunder ist, daß diese Ueberwältigung ihn frei macht. Er
kommt darin im tiefsten zu sich selbst. Er wird nicht vor einen
Götzen gestellt oder einen unbekannten Gott, sondern vor den
bekannten Gott, den Vater, den Christusgott, den Gott des Menschen.

Laut rusen wir es in die Welt: nicht der Glaube macht unfrei,
sondern der Unglaube, und am meisten der Unglaube, der sich als
Glaube maskiert. Es gibt einen gläubigen Unglauben, der auch frei
macht. Aber es gibt auch einen Unglauben, der seine innere Leere
durch Fanatismus bedeckt, Fanatismus der Verneinung. Er ist ein
ebenso genaues Zeichen der inneren Unsicherheit wie der Fanatismus
der Bejahung. Das Pfaffentum der Freidenker und ihrer Genossen
nimmt es an Unduldsamkeit und Widerlichkeit mit jedem religiösen
reichlich auf, ja es ist im Grunde selbst religiös im üblen Sinne.

Das Pfaffentum ist überall der Unglaube, der sich als Glaube
gibt. Darum ist es stets der Pfaffe gewesen, der mit dem Religiosus
und dem Theologen zusammen die Menschen des lebendigen Gottes,
vor allem die Propheten uud Apostel, verhöhnt, verfolgt und getötet
hat. Sie sind ihm ein Stachel; sie lassen ihm keine Ruhe. Ihre Art



— 401 —

ist eine Verurteilung der seinigen. Ihr Glaube ist ihm eine Anmaßung.
Sie sind eine Antastung seiner Macht und seines Monopols. Weil er
sich einredet, daß sein Glaube der echte sei, muß der des Andern
Lästerung sein. „Hinweg mit ihm!"

3.

Dazu trügt nun viel bei, wenn Glaube ein Amt, ein Handwerk
ivird. Damit lenken wir ivieder zu der schon teilweise gekennzeichneten
Gefahr zurück, worin alle berufsmäßigen Vertreter der Religion stehen.

Ein Pfarrer muß kein Pfaffe fein. Er kann gerade durch
den Kampf mit dem Amt gründlich von allem Pfaffentum befreit und
so recht menschlich geworden sein. Was wir sagen, ist nicht gegen die

Pfarrer gerichtet, sondern für sie, sür uns, geschrieben. Wir müssen
diesen Todfeind kennen, um ihm zu entgehen. Daß aber die Gefahr
riesengroß ist, kann ehrlicherweise doch Keiner von nns leugnen. Es ist
gefährlich, die Religion zur Profession zu machen. Man kommt mit dem
Heiligen leicht in eine falsche Vertraulichkeit. Man wird Fachmann und
wir wissen: Fachmann sein ist in göttlichen Dingen eine verhängnisvolle
Sache; man ist Kenner und Kennerschaft in Dingen der Frömmigkeit
ist eine furchtbare Verirrung. Man stammt vielleicht schon von Eltern
nnd Voreltern her aus der pfarrerlichen und theologischen Sphäre,
so ist es schmierig, Gott als Kind und Laie gegenüberzutreten, was
ihm gegenüber doch das einzig Mögliche ift. Man muß sich viel mit
dem Erfolg seines religiösen Tuns beschäftigen, man gewöhnt sich, alle
Probleme und Erlebnisse unter dem Gesichtspunkte der amtlichen
Wirksamkeit und Vermertbarkeit zu betrachten; immer heißt es: „Wir
Pfarrer, wir Pfarrer, wir Pfarrer!" Dadurch wird man unmerklich
von Gott selbst weggeschoben zu Kirche und Erfolg — das aber ist,
wenn auch noch nicht das Pfaffentum selbst, so doch der kürzeste Weg
dazu. Aller Klerikalismus vollends, alles Gefühl einer besonderen
Berufung des Pfarrers — was ist es anders als Pfaffentum, wenn
auch etwa sehr verklärtes?

Wir empfinden oft das alles selbst nicht mehr, aber freie und
lebendige „Laien" empfinden es fofort. Das Pfäfflein mit dem Buch
ist bei Gottfried Keller eine typische Erscheinung. Das Buch ist das
Handwerk. Der religiöse Handwerker ist eben der Pfaffe.

Es gibt oft eine verhältnismäßig harmlose Form dieses Uebels.
Aber die Harmlosigkeit verwandelt sich auch hier leicht genug in
Furchtbarkeit und zwar besonders da, wo die Macht in Frage
kommt. Man hat ja, wie schon gezeigt worden ist, eine Macht zu
vertreten. Man ist etwas, stellt etwas vor und will dies nicht
antasten lassen. Der Hochmut stellt stch ein. Er wird leicht von der
Theologie her genährt, die ein Monopol verleiht, die den Trug
erzeugt, als ob ein gewisses Wissen nnd Nachempfinden schon Erkenntnis
Gottes, Gemeinschaft mit ihm, Vollmacht aus ihm sei. Man bildet
dazu einen Stand. Man kommt zusammen zu Pastoralgesellschaften



— 402 —

und Kaffeekränzchen, Da wird vom Handwerk geredet. Da werden
Erfolge oder Mißerfolge gebucht, da werden die lieben Amtsbrüder
durchgenommen, brüderlich sanft und blutig grausam. Da blüht der
religiöse und pfarrerliche Klatsch. Da findet Keiner Gnade, der nicht
von der Partei oder Klique ist. Da werden die Parolen ausgegeben,
die mißliebige Sachen hemmen, da werden die Lügen ausgebrütet, die

mißliebige Personen moralisch vernichten sollen und die dann wie
Fledermäuse durchs Land fliegen, oft ohne daß der Verfolgte eine

Ahnung davon hat. Da wird an keinen Menschen
geglaubt. Da kennt man keine reinen und hohen Beweggründe
sondern nur Ehrgeiz, Neid, Konkurrenz; da ist völlig ausgeschlossen,
daß ein Mensch etwas um Gottes Willen tun, daß es ihm um Gott
ernst sei — das gibt es doch nicht! Es herrscht in der ganzen weiten
Welt nirgends ein solcher Unglaube an Gott und den Menschen, als
wo Pfaffen zusammenkommen. Denn so werden eben Pfarrer zu Pfaffen.
Sie bringen einander herunter. Sie helfen einander vvn Gott weg.
Sie zerschwatzen und verheeren den Glauben in der eigenen Seele.
Sie verlieren die Seele.

Ist das nicht zu scharf gesagt? Svllte es denn überall fo
sein? Nein, gewiß nicht. Wir wollen nicht zu schwarz malen, wollen
nicht schlecht machen. Aber wer steht auf und wagt zu behaupten,
daß diese Gefahr nicht riesengroß vorhanden sei, daß diefes Gift nicht
durchs Land schleiche? Daß wir von Dingen redeten, die nicht wirklich
seien? Es gibt unter unserem Pfarrertum ein Pfaffentum, ein
protestantisches so gut wie ein katholisches, ein „freisinniges" so gut wie
ein „positives" — und auch ein „religiös-soziales" Es liegt auf diesen

pfarrerlichen Zusammenkünften eine Luft, die keinem ganzen und echten
Menfch recht wohl werden läßt. Es gibt ein hochmütiges und giftiges
Pharisäertum in diesen Kreisen; es gibt darin eine Atmosphäre der

Sattheit und Sicherheit, die wie ein Panzer gegen die Wahrheit schützt;
es gibt darin eine Unempstndlichkeit für Gott, die sich bis zur praktifchen

Gottlosigkeit steigert. Wehe, wer in die Hände dieses Volkes
fällt! Er hat es mit den schlimmsten Gegnern zn tun, die es gibt.
Es gibt keine so unheimliche Macht auf Erden wie die, gegen die das
Kapitel 23 des Evangeliums nach Matthäus gerichtet ist.

4.

Diese Macht, die wir nun darzustellen versucht haben, ist, wie
wir fchon bemerkt haben, im Christentum ganz besonders groß
geworden. Sie hat es durchseucht wie ein verderbliches Gift. Wie ist
dies möglich geworden? Vielleicht gerade wieder darum, weil das
Beste auch am leichtesten verdorben werden kann nnd weil die
Verderbnis des Besten die schlimmste ist («orruptio optimi psssiruu).

Aber wenn wir vom Christentum wieder auf Christus blicken

— welch ein Gegensatz auch hier! Das gehört auch zum unendlich
Erquickenden an der Gestalt Christi, daß das Göttliche hier nicht durch



— 403 —

das Menschliche getrübt ist, daß wir es hier mit Gott allein zu tun
haben. Hier ist die Religion als Macht verschwunden. Die Verfuchungsgeschichte

bezeichnet gerade darum einen solchen Entscheidungskampf der
Geschichte der Religion und des Gottesreiches, weil hier die Lockung
der Macht in schwerem Ringen besiegt worden ist. Und weil Gott
allein gilt, so kommt auch der Mensch rein zur Erscheinung. Hier ist
nicht jene Unnatur, die aus einer trüben Mischung von scheinbarer
Weltüberwindung und wirklicher Weltgebundenheit entsteht. Zur vollen
Gottheit Jesu, um in der Sprache des Dogmas zu reden, gehört seine
volle Menschheit. Nicht nnr durch seine Worte, sondern fchon dnrch
seine ganze Art und Weise ist alles gerichtet, was nach Druck und
Zwang, Heuchelei und Klerikalismus aussieht. Mögen Heerscharen von
Pfaffen sich auf ihn berufen, seinen Namen auf den Lippen führen, er
ift doch ein ewiges Gericht über sie. Es gibt keinen größeren Gegensatz

als den zwischen Jesus und dem Pfaffentum.
Wann wird dies den Menschen klar werden? Wann werden die

Kämpfer kommen, die diesen Feind des Gottesreiches niederwerfen?
Wird er bis ans Ende der Tage leben? Wird er Militarismus und
Kapitalismus, Alkoholismus und Prostitution überleben? Wir fürchten
es oft, denn er ist zähe. Er hat tiefe Wurzeln. Er wurzelt in der
geistigen Trägheit der Menfchen : er nährt sich von der Gleichgiltigkeit
der Wissenden; er lebt davon, daß wir keine lebendige Religion haben,
das heißt: daß so wenig Reich Gottes unter uns ist.

Die Antwort auf die Frage, wie auch dieser „letzte Feind"
überwunden werden könnte, ist damit im Grunde schon gegeben: Jn dem
Maße als das Reich Gottes nnter uns wächst, hört auch das Pfaffentum

auf. Im Christentum mag es Pfaffentum geben, im Reiche
Gottes gibt es keins. Mit andern Worten: vor dem Christusgeist
muß auch dieser giftige Nebel aus der Welt weichen.

Wir können aber versuchen, uns diese Antwort noch mehr im
Einzelnen klar zu machen.

Wenn Pfaffentum aus der Verbindung zwischen Religion und
Macht entsteht, so ist klar, wie es bekämpft und ausgerottet werden
kann: nämlich durch die Auflösung dieser Verbindung. Es ist also
zunächst alles zu begrüßen, was der Religion oder, wie wir in diesem
Falle wohl genauer sagen müssen: der Kirche, wegnimmt, was sie

noch an äußerer Macht besitzt. Was sie davon früher besaß, darf ja
nicht durch etwas Anderes ersetzt werden. Wenn die Kirchen in irgend
einer Form zu neuem Leben erstehen follten, dann dürfte die Macht,
die sie wieder gewönnen, nur eine freie, eine geistige sein. Sonst
gerieten wir vom Regen in die Traufe.

Aber es genügt natürlich nicht, die Pflanze des religiösen
Machtdranges von außen her zu beschneiden, vielmehr sollten ihre Wurzeln
vertilgt werden. Denn wenn wir zwischen einer offenen Machtentfaltung
nnd einem heimlichen Machtdrang, der aber nur halb gestillt wird,
wühlen follten, so wäre unsere Entscheidung bald getroffen. Wir ziehen



— 404 —

die offene Herrschaft des Katholizismus den uur halb zugestandenen
Ansprüchen irgend eines protestantischen Kirchentums vor.

Wie soll denn die Wurzel zerstört werden? Das Mittel ist
theoretisch leicht anzugeben; wir kennen es: der Machtdrang hört in
dem Maße auf, als Gott selbst Macht wird. Es wird damit jener
berechtigte Machtdrang, der mit allem Wvllen des Guten verbunden
ist, gestillt und gleichzeitig der falsche aufgehoben. Wir haben den

Grundgegensatz, der zwischen Gott und Macht besteht, schon aufgezeigt.
Man dürfte wohl die Behauptung wagen, daß das Maß seiner Freiheit

vom Trieb nach Macht bei einem Menschen auch das Maß der

wirklichen Gemeinschaft mit Gott sei. Man kvnnte ja auch den
Mammonismus, der sonst mit Recht als das beste Kennzeichen für den

wahren inneren Zustand eines Menschen gilt, als eine der Auswirkungen

des Machtdranges erklären. Gott macht srei. Wv es auf
ihn ankommt, auf ihn allein, da läßt man Ihn walten und übt
darum keine Vergewaltigung, weder gegen Andere, noch auch gegen
sich selbst. Man ehrt gerade in der Freiheit Gott. Man will nichts
für ihn in Unfreiheit. Man läßt die Geister sich auswirken und schaut
dem Treiben der menschlichen Mächte zu. nicht ohne Schmerz und
Unruhe, aber stets wieder in dem Vertrauen, daß Er das Steuer
hält, und in der einzigen großen Leidenschaft, daß Sein Reich komme,
auf allerlei Wegen, auch solchen, die unserem natürlichen Menschen
nicht gefallen.

Das ist freilich keine leichte Sache und es erhellt daraus von
neuem, wie tief das Uebel, das wir bekämpfen, sitzt. Denn der Machttrieb

hängt ja, wie gezeigt worden ist, mit dem Trieb nach
Selbstbehauptung zusammen, der der Grundtrieb unserer Natur ist. Und
ivie schwer ist es, Gott allein zu dienen, ihn allein walten zu lassen!

Es wird darum jeder Ehrliche gestehen, daß die Wurzel des
Uebels auch in ihm liegt, daß es sich nicht um die seltsame Erkrankung
einiger schlimm gearteten Individuen handelt, sondern um eine Gefahr
für Alle. Jeder von uns hat hier auf der Hut zu sein; besonders
aber davor, daß er, das Uebel bei Andern bekämpfend, erst recht selbst

ihm verfalle. Es ist ungeheuer schwer, wirklich dem Geiste zu dienen,
statt der Gewalt, wirklich Gott zu dienen, statt sich selbst. Das läßt
sich nicht durch einige gute Vorsätze und leichte Besserungen erreichen,
das sordert ein Streben und Neuwerden, das ist wohl recht eigentlich
die Umkehr.

Umkehr vielleicht auf dem gleichen Wege! Denn es handelt sich

zum Teil doch darum, daß wirklich getan werde, ivas man tun wollte.
Gerade die edelste, freilich auch gefährlichste, Form des Uebels entsteht,
wie wir sahen, da, wo man Macht erstrebt, um damit Gott zu
dienen. Dann aber gilt es einfach, dieses Wollen zu sich selbst kommen

zu lassen, es zu reinigen, es recht zu verstehen. Dann mag aus dem

Gefährlichsten das Heilsamste entstehen. Der Machtdrang, der in seiner
falschen Form die Wurzel alles Uebels war, wird in feiner wahren



— 405 —

Form das höchste Gut der Seele. Denn wer Gott allein dient, der
gewinnt die einzige Macht, die Wert und Bestand hat. „Engel kommen
und dienen ihm." Er gewinnt Macht über den Machtdrang. Er
wird frei.

So führt auch hier der Tod zum Leben und weil der Mensch
doch dem Leben entgegendrängt, so wird er noch einmal ans diesen
Weg kommen.

Wir dürfen also doch die Hoffnung hegen, daß eine solche Wendung

im Großen einsetzen werde. Es wird eben die Wendung von
der Religion zum Gottesreiche sein. Der Religion ist dieses Suchen
ihrer selbst gleichsam eingestiftet. Sie ivird ein ganz besonders fruchtbarer

Boden des Egoismus. Das Reich Gottes aber ist das Trachten
nach Gottes Gerechtigkeit, ist Dienst des Bruders, ist Liebe.
Vou einem zu hütenden Besitz kann auf diesem Boden nicht mehr
die Rede sein, denn das Reich Gottes ist zum Unterschiede von der
Religivn eine allgemeine und gemeinmenschliche Sache; es ist nicht eine
geheime Weisheit oder verwickelte Gelehrsamkeit und auch keiu
Tempelgeheimnis, fondern eine so freie und einfache, jeder Menfchenseele so

zugängliche Sache wie Luft und Sonnenschein. Sein Priester ist der
Mensch als solcher. Jn dem Maße, als der Durchbruch des Reiches
Gottes in der Welt geschieht, muß darum auch der verhängnisvolle
Bund zwischen Religion und Macht sich auflösen. Wenn aber einmal
die Wurzel zerstört ist, dann muß die ganze Pflanze mit all ihren
giftigen Blüten und Früchten absterben.

Darum brauchen wir die Hoffnung anch auf diesen Sieg nicht
aufzugeben. Viel ist schon erreicht, wenn das Uebel einmal in seinem

ganzen Umfang und seiner wahren Gestalt erkannt ist. Darum mußte
dies alles einmal gesagt werden, nachdem der, der es nun sagt, es

lange genug zurückgehalten hat. Zn der Reformation, die wir nötig
haben, zu der Erlösung vvn knechtenden und vergiftenden Mächten,
zu dem Auftauchen nus alter quälender Nacht in dem nenen Tag
des Gvttesreiches gehört auch die Vertreibung des Pfaffentums aus
dem Lichte einer gereinigten Welt,

Wir haben dieses eine ganz allgemeine Erscheinung genannt.
Daß es das ist, sei nochmals gesagt. Auf allen Gebieten des geistigen
Lebens begegnen wir diesem Bund des Geistes mit der Macht, der
den Geist verfälscht und das Leben vergiftet. Es erweist sich also
das Machtproblem auch hier als der Punkt, von dem aus die

Heilung für die Krankheit der Welt geschehen muß. Die Heilung
kommt überall durch den Sieg mahrer Geistigkeit, wozu der
Glaube an den Geist gehört. Es bleibt eben überall dabei: aus
dem Glauben strömt alle Freiheit.

Auf dem Gebiete der Religion gilt dies aber im stärksten
und tiefsten Sinne. Das Machtproblem gewinnt hier seine höchste

Ausprägung gerade darum, weil hier der Machtdrang sich mit dem
Bewußtsein der höchsten Wahrheit und der Empfindung des Unbe-



— 406 —

dingten vereinigt. In der Religion, soweit sie im Gegensatz zum
Reiche Gottes steht, stellt sich ja eben diese seltsame, oft bis zum
Dämonischen gesteigerte Erhöhung und Vergottung des Weltwesens
ein. So treffen wir denn hier auch das Pfaffentum in seiner mächtigsten
und gefährlichsten Form; so muß es aber gerade auch hier zuerst und
vor allem zerstört werden und von hier aus dann allüberall.

Wir haben dabei die Gleichsetzung von Pfaffe und Pfarrer
abgewiesen, wenn wir auch zugeben mußten, daß aus diesem und jenem
der Uebergang besonders leicht, gefährlich leicht, sei. Es fei aber zum
Schlüsse noch bekräftigt, daß er nicht notwendig ist und keineswegs
immer geschieht. Es gibt, wie gesagt, Pfarrer genug, die keine Pfaffen
und Pfaffen genug (weibliche wie männliche!), die keine Pfarrer sind.
Trotzdem wird ein Pfarrer und überhaupt jeder berufsmäßige Vertreter
der Religion wohl nichts Wichtigeres zu tun haben, als sich zu sagen:
„Werde um keinen Preis ein Pfaffe. Es gilt deine Seele. Hüte dich

vor der Machtversuchung wie vor dem bösen Feind. Sei du als
Vertreter der Sache des Menschensohnes erst recht ein Mensch, ein

natürlicher, schöner, freier Mensch — ja, sei du mehr Mensch, in einem
höheren Grad und Sinn Mensch, als die Andern, und das soll deine
beste Beglaubigung fein."

Daß solches geschehe, ist allerdings bitter notwendig. Denn wenn
unfere Hoffnung und viele Zeichen uns nicht trügen, dann naht langsam
ein vernichtendes Gericht über alles Schein- und Maskenwesen, das
sich in der „Religion" angesammelt hat. Es wird genau mit dem

Erwachen der Geister in den höchsten Angelegenheiten parallel gehen.
Dieses Erwachen wird — wie jedes Erwachen — vor allem eine

Bewegung zur Wahrheit und Wirklichkeit hin sein. O daß es käme!
O daß es in Bälde käme! L. Ragaz.

(Fortsetzung folgt.)

Seist unci Sucdstave.

ttörous sLs^er/cw s^«)!^ x«; ««^ uiz o.' ^/Ztt^ttrsiz.')
Ev. Marc. 1. 22.

MUbwohl es bei den Juden jedem unbenommen war, im Gotteshause
> I das Wort zu ergreifen und es einen besonderen Predigerstand

nicht gab, so pflegten doch fast nur die Schriftgelehrten in den

Synagogen lehrend aufzutreten. Der ganze Religionsapparat war fo
verwickelt geworden, daß ein Laie sich in dem kasuistischen Wirrwarr

') Und sie waren erschüttert von seiner Lehre, denn er lehrte als Einer, der
Autorität hat und nicht wie die Pharisäer und Schriftgelehrten.


	Neue Wege. V., Das Pfaffentum

