
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 7

Artikel: Neue Wege. IV., Los von der Theologie und den Theologen!

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134092

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134092
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 353 —

sind in dieser Gesetzgebung gar nicht auseinander gehalten. Aber wenn
wir unsere heutigen Unterscheidungen daran anlegen, so staunen wir,
wie das Kirchenrecht mit seinem minutiösen Ausbau aller Bestimmungen
das bürgerliche uud das Strafrecht fast völlig überwuchert; das eine

das profane Leben behandelnde Kapitel verliert sich unter den
endlosen liturgischen Anweisungen. Alles Interesse konzentriert sich

darauf, daß in der geistlichen Sphäre Alles in tadelloser Ordnung ist;
in der weltlichen Sphäre begnügt sich das Gesetz damit, die gröbsten
Auswüchse zu beseitigen und zeigt kein Bedürfnis, die altüberlieferten
Bestimmungen weiter auszubauen. Und auch hier dominiert der

kultische Gesichtspunkt. Die Gesetzgebung auf dem Gebiet der Sexualität

z. B. ist viel mehr an dem Gedankeu der kultischen als der
sittlichen Reinheit und der Achtnng vor der Persönlichkeit des'Nächsten
orientiert. Die Schriftgelehrten und Pharisäer der Zeit Jesu haben
dann diese Art anf die Spitze getrieben.

Immerhin, Gesetzlichkeit und Apokalyptik waren die dem damaligen
Geschlecht unentbehrlichen Gefäße, um das göttliche Kleinod hindurch-
znretten bis dahin, wo die Zeit erfüllet war und das Erbe der
Größten in Jesus zu neuem Leben aufwachen sollte. Dennoch wäre
vielleicht über der Pflege der irdenen Gejüße der köstliche Inhalt völlig
in Vergessenheit geraten, wenn nicht einzelne Männer ihm in der Kraft
und Wucht ihrer gewaltigen Persönlichkeit auch ein würdiges Gefäß
geboten hätten. Ein solcher Mann ist D eu t er o j es a j a.

R, Liechtenhan,
(Schluß folgt,)

Neue Aege.

19. Hos von Äet Theologie una Sen Theologen!

Motto: „Auf den Stuhl Mösts
haben sich die Pharisäer und
Schriftgelehrten gesetzt, ,"

DUie Pharisäer und Schriftgelehrten, über die Jesus sein Wehe ruft,I entsprechen ungefähr dem, was man heute Theologen nennt. Sie
haben sich auf den Stuhl Christi gesetzt. Das Christentum,

ja Christus selbst, ist theologisiert worden — das ist
eine der großen Verhüllungen der Wahrheit, mit denen wir es zu
tun haben und fürwahr nicht eine der leichtern! Wie sich an Stelle
des Reiches Gottes die Religivn zu schieben strebt, so an Stelle des

Evangeliums die Theologie und es ist schwer zu sagen, welches Uebel
das kleinere ist.



354 —

Was ist denn Theologie? Wer ist ein Theologe? Hier möchten
lvir einen Satz aufstellen, von dem ivir hvffen, daß jeder ehrliche
Leser — und wir rechnen eigentlich nur mit folchen — ihn nicht
mehr aus dem Auge verliere: Unter einem Theologen
verstehen wir uicht einfach einen Pfarrer (oder Professor
der Theologie). Diefe sind Theologen in einem andern Sinne,
als wir es hier meinen. Sie haben an der Universität Theologie
studiert, das heißt: sie haben.sich um das Verständnis des neuen
und alten Testamentes bemüht und zwar, zum Unterschied von dem
die Bibel lesenden „Laien", im wissenschaftlichen Sinne, unter
Aufbietung eines sprachlichen und historischen Apparates; sie haben
Philosophie, Kirchengeschichte, allgemeine Religionsgeschichte gelernt —
mehr oder weniger — nnd sich auch auf das Pfarramt vorbereitet.
Sie sind vielleicht sogar Lehrer dieser Wissenschaften geworden.
Das ist nicht die Theologie, die wir meinen. Gegen diese ist das,
was wir nun sagen werden, nicht gerichtet. Es mag gegen dieses

Studium, gegen seine heutige Art. seinen Geist, seine Einrichtung, seine
Eignnng zur Heranbildung von Pfarrern vieles zu sagen sein — es ist
sogar sehr vieles dagegen zu sagen! — aber das ist nicht die Aufgabe,
die wir uns diesmal gestellt haben. Das mag ein andermal dran
kommen. Wir sagen gegen diese Theologie hier kein Wort. Und so

sagen wir kein Wort gegen die Pfarrer und Professoren als solche.
Es kann Einer Pfarrer und doch kein Theologe in dem ausgesprochenen
Sinne sein, den wir im Auge haben, und es mag Theologen m
diesem Sinne auch außerhalb des Pfarramtes geben, es gibt ihrer
auch wirklich sehr viele, und — sagen wir es gleich — besonders
schlimme. Jenes Studium und der Pfarrerstand mögen mit der
Theologie, die wir für eine schwere Gefährdung des Reiches Gottes
halten, in besonders engem Zusammenhang stehen, aber was wir
meinen, ist trotzdem keine Fakultätswissenfchaft und kein besonderer
Stand, fondern ein Geisteszustand und zwar einer, den, wie
gesagt, kein Pfarrer haben muß und den viele unter ihnen nicht haben, den
aber andere haben können, die nicht Pfarrer sind und viele auch haben.

Was ist sie denn, diese Theologie, die wir meinen?
Sie ist zunächst Religion als Fach und Beruf. Der Theologe

ist ein religiöser Fachmann und Berufsmann. Wir denken dabei vor
allem an das Pfarramt und die theologische Fakultät, doch kann sich

diese „Fachbildung" natürlich auch außerhalb dieses Berufes stnden und
wir werden sehen, welche Umstände es mit sich gebracht haben, daß
gerade dieses Fach sich unvergleichlich mehr als alle andern über
den akademischen Kreis hinaus verbreitet hat und zu einer Volkssache

geworden ist. Und was ist das entscheidende Kennzeichen dieses
Faches? Es besteht darin, daß es sich darin um die Theorie
der^Religion handelt. Theologie ist Religivn als Gelehrsam-



355 —

keit. Man kann auch den Priester einen religiösen Fachmann nennen,
er ist dies aber auf Grund irgend einer Weihe, von der man
annimmt, daß sie übernatürliche Kräfte verleihe, nicht auf Grund einer
Gelehrsamkeit. Ein Priester kann auch Theologe sein, muß es aber
nicht sein.

Aber damit sind wir noch nicht zu der Theologie gekommen,
die wir meinen und für eine große Gefahr halten. Diese ist, wie
gesagt, ein Geisteszustand, eine besondere Art und Weife, die sich an
bestimmten Menfchen, eben an jenen religiösen Fach- und Berufsleuten

im weitesten Sinne des Wortes, herausbilden kann (nicht
muß!) Sie ist da vorhanden, wo die Theologie die lebendige Religion
verschlingt, besser gesagt: wo die Theologie an die Stelle
Gottes tritt. Das aber ist ein Vorgang, den uns die Geschichte
des Christentums in riesigem Maßstabe zeigt und der sich immer wieder
von neuem einstellt. Er bedeutet eine der schlimmsten Verhüllungen
des Reiches Gottes.

Wie entsteht diese Entartung?
Sie ist nicht schwer zu verstehen. Man macht aus der Religion

eine Theorie. Diese Entwicklung geschieht mit einer gewisfen
Selbstverständlichkeit. Zur Botschaft vom Reich Gottes gehören nun einmal, wie es

scheint, gewisse theoretische Aussagen über Gott und Welt. Diese
können Gegenstand eines besondern Interesses werden. Sie können
angegriffen werden und bedürfen dann — wirklich oder scheinbar —
der Verteidigung. Sie können — wirklich oder scheinbar —
Widersprüche enthalten und bedürfen dann, meint man, der Ausgleichung.
Sie können in einer gewisfen Zusammenhangslosigkeit auftreten und
bedürfen dann der Systematisierung. Es macht sich dann auch ganz
von selbst, daß es Menschen gibt, die dafür eine besondere Gabe oder
Neigung besitzen. Diese machen sich daraus ein besonderes Geschäft,
ja eine Lebensaufgabe. Sie werden damit für andere zu Lehrern,
Führern, Autoritäten. Mit der Zeit bildet sich wohl etwa die Meinung
aus, sie hätten als Theologen ein besonderes Wissen von Gott selbst,
und die Theologen meinen es wohl auch ihrerseits. Sie werden damit
zu Leitern der religiösen Gemeinde, sich vielleicht mit den Priestern
verschmelzend oder neben ihnen stehend. Dann mag auch vermöge eines
Triebes, der tief in der Religion zu wurzeln scheint, das Schwergewicht

des reliösen Lebens in die Theorie verlegt werden, worauf
Theologie und Theologen erst recht wichtig werden.

Diese theoretische Entartung ist mit der Sache Christi in großem
Maßstab geschehen. Es kam zu ihr dcr Philosoph und machte sie zn
einer Philosophie. Das Evangelium war zu einfach, zu selbstverständlich,

zll wenig mit der ganzen Kultur verbunden. Es mußte
daraus eine umfassende Wahrheit für den denkenden Geist gemacht
werden. Das Heiligtum lag zu schutzlos da, zu ungeehrt und
ungeschützt, zu sehr der Sonne und dem Regen, dazn dem Spott oder der
Gleichgiltigkeit der Menschen ausgesetzt. Man mußte ihm zu Schutz



— 356 —

und Ehre einen befestigten Tempel aufführen, wv es im Allerheiligsten
geborgen ruhte. Dcr Plan dieses Tempels mußte der tiefsten Weisheit und
besten Wissenschaft eines Zeitalters entspringen. Es verstand sich von
felbst, daß man für den Bau das edelste Material verwendete.

So enstand aus dem Worte vom Reich Gottes eine Philosophie.
So kamen Plato, Aristoteles, Zeno, Plotinus, Abälard, Thomas von
Aquino, Leibnitz, Kant, Hegel und gaben ihre besten Gedanken her
für diefes Werk.

Nachdem aber die Kirche eine staatlich geartete Macht geworden
war, da ließ sie Geister nicht mehr frei der Lehre walten. Diese war
inzwischen heilige Lehre geworden. Von der Formulierung ihrer
Sätze hing das Heil der Gläubigen ab. Diese Sätze wurden zum
Dogma. Dieses war Gesetz. Der Gehorsam gegen dieses Gesetz
konnte mit Strafe erzwungen werden und auf dem Scheiterhaufen
starben die Ketzer. Die Männer aber, die dieses Dogma hüteten, die
darüber sannen, es ausbauten, auch wohl zerstörten, waren die

Dogmatiker. Es gibt solche bis auf diesen Tag. Man hat für
sie an jeder theologischen Fakultät Lehrstühle. Es können heute sehr
freidenkende Männer sein, aber ihr Geschäft ist die Lehre. Auch der
Unterricht, den unsere Konfirmanden empfangen, ist meistens eine
kurze und populäre Dogmatik, wozu noch eine entsprechende Ethik
kommt. Die Bücher über Dogmatik würden, neben denen der freien
religiösen Philosophen, die Peterskirche in Rom oder den Berliner
Dom ausfüllen. Dazu kommen die Katechismen, alte und neue, die
Bekenntnisschriften und Ketzerakten!

Jn der protestantischen Welt hat man besonders Gewicht auf
die Bibel gelegt. Sie sollte ursprünglich das allem Volk zugängliche
Wort Gottes sein, das den Anmaßungen des Priester- und Theo-
logentums ein Ende bereite. Aber die Bibel mußte recht ausgelegt
werden. War sie doch selbst die Quelle der Dogmen, ja gleichsam
ein einziges Dogma. Zur Auslegung gehörte Kenntnis der Sprachen
(Philologie) und der Geschichte. Wohl hatte man ursprünglich gemeint,
der heilige Geist lege jedem ernsthaften Laien die Bibel selbst aus,
das Wort Gottes in uns erschließe das in der Bibel geschriebene.
Aber mit der Zeit wog die Gelehrsamkeit wieder vor. Es kam der
neue S christ gelehrt e auf. Er hütete in alten Zeiten die
rechtgläubige Auslegung der Bibel, heute läßt er vielfach in der Bibel
keinen Stein auf dem andern, in beiden Fällen ist die Gemeinde
ihm ausgeliefert. Diese Gemeinde soll allerdings durch Religionsunterricht,

Bibelstunde und Predigt (dies besonders in früherer Zeit)
auch nach Möglichkeit zu einer schriftgelehrten gemacht werden. So
verstanden die Epigonen das Wort vom allgemeinen Priestertum der
Christen.

Es entstand über dem Werk Christi der ungeheure Ban der christlichen

Theologie, der katholischen und der protestantischen.



— 357

Wenden wir nns nun Jefus zu.
Welch ein Gegensatz! Die vollkommene Laienhaftigkeit Jesu, feiner

Person und seines Werkes, ist zu allen Zeiten aufgefallen und ein Trost
der Menfchen gewesen, und doch ist sie eine Paradox«, und doch
verstehen wir sie noch zu wenig. Er ist der „Zimmermann". Seine
Jünger sind Fischer und Zöllner, also Menschen aus dem Kleingewerbe,
Alle so „ungebildet" als möglich. Die damaligen Theologen haben
sich denn auch mit der in solchen Fällen üblichen Mischung von
Neugierde und Geringschätzung an diesen Laienprediger und seinen Kreis
gemacht. Nur die Kraft, die offenbar von ihm ausgeht, hält sie

anfangs ein wenig im Zaum. Aber Keiner von ihnen wird fein
Jünger, Keiner. Wie sollten sie auch? Sie sind ja die Fachleute, sie
kennen ja die Dinge, sie sind bsati possicisiitss und gehören zum
ganzen Kreis des Bestehenden. Da läßt man sich doch nicht auf
Naivitäten ein. Sie umlauern ihn aber mit ihren Fragen, versuchen,
wie er sich zu ihren theologischen Problemen und Richtungen verhält,
bald mit Hohn, bald mit Wut. Jesus felbst aber ist bald so weit
mit diesen Leuten, daß er im Gebete jenes Wort spricht, das das
ewige Urteil über alle Theologie (und einiges Verwandte) enthält:
„Ich danke dir, Vater, daß du dieses den Weisen und Klugen
verborgen und es den Unmündigen (d. h. ungelehrten, kindlichen,
untheologischen, naiven Menschen) offenbart hast."

Bei ihm selbst nirgends eine Spur von Theologie, auch wo er
etwa „den Theologen ein Theologe" wird. Es wird, wie fchon anderwärts

gezeigt ist, kein Gewicht gelegt auf irgend eine Lehre. Da gibt
es kein Credo und keine Rechtgläubigkeit. Wenn wir vom Dogma
reden, sind wir sofort in eine andere Welt versetzt. Da ist keine
Weisheit, keine Spekulation, kein Tiefsinn. Da ist kein System. Die
verschiedenen Worte Jesu stehen oft, rein logisch betrachtet, im Widerspruch

zu einander. Nicht das geringste Gewicht wird darauf gelegt,
daß dieses oder jenes Stück „Lehre" wesentlich sei und nicht etwa
übersehen werden dürfe. Es gibt hier auch keine Gebundenheit an
ein Buch, keine Schriftgelehrsamkeit; man hat es mit dem unmittelbar

gegenwärtigen Vater zu tun, dem lebendigen Gott, aus dem
aber uicht wieder ein Dogma, ein System, ein Schlagwort, ein
Methodismus, eine religiöse Phrase gemacht wird. Es gibt hier keine Fachleute.

Jedes Kind, jede Frau am Brunnen ist hier Fachmann. Das
Reich Gottes wird auch in dieser Hinsicht nicht abgegrenzt, in ein
besonderes Schubfach gesteckt. Es ist in Gottes großer Welt, es redet
von der Blume des Feldes und den Böglein unter dem Himmel und
dem Hirten bei seinen Schafen und dem Fischer bei seinen Netzen.
Hier gibt es keinen besondern theologischen Geruch, sondern nur Gottes
freie Luft.

Das Reich ist's, worauf es ankommt. Es ist so frei und
reich und schlicht, so selbstverständlich und so paradox zugleich wie



/ 358 —

Gottes Schöpfung. Es ist unphilosophisch und doch tiefer als alle
Philosophie (und Theosophie!); es ist logisch widerspruchsvoll und doch
eine wunderbare Lebenseinheit; es ist arm und doch endlos reich; es
ist „ungebildet" und doch die Krone aller Bildung — denn es ist der
Mensch, der wahre Mensch, als Gottes Kind und Sohn, der Bruder
Jesu, des Gottes- und Menschensohnes, wo aus Gott der reine
Mensch hervortritt und im reinen Menschen Gott kund wird. Der
Mensch ist der „Theologe"; im schlicht Menschlichen tritt Gott hervor;
es braucht keine andere Offenbarung. Es ist wirklich nach dem Wort
eines Mannes, der halb Freund, halb Gegner Christi ist: Theologie
wird Anthropologie, Gotteserkenntnis Menschenerkenntnis und umgekehrt.

Gott wird von allen verstanden in seinem Reiche, in einer
Ordnung der Menschenwelt, wo in Gerechtigkeit, Barmherzigkeit und
Reinheit Gottes Wille geschieht und Gott kund wird „im Fleische",
das heißt: in einer Welt, wo er dem Menschen entgegentritt als greifbare

Wirklichkeit.
Diese „Theologie" ist schon im alten Bunde wunderbar

aufgeleuchtet. Auch in Israel will man keine Theologie. Da hat man keine

tiefsinnige Spekulation über Gott und Welt. Da baut man keine

philosophischen Systeme. Da glaubt man an einen Gott, der in Taten,
in einer Geschichte, die von ihm zeugt, dem Menschen entgegentritt.
Da hat man einen lebendigen Gott, einen Gott, der nicht eine Idee,
ein Prinzip ist. sondern der schaffende Wille des Guten; einen Gott,
der eine Hoffnung und Zukunft ist. Diesen Gott kann jeder
verstehen. Wenn es aber jetzt noch so sein sollte, daß Einer mehr
von Gott weiß als ein Anderer, so wird der Tag eines neuen Bundes
kommen, „wo kein Bruder deu Andern lehrt und Keiner zum Andern
spricht: Erkenne den Herrn, fondern Alle ihn erkennen, groß und
klein" — eben weil Gott in seiner Herrschaft unter den Menschen
sichtbar geworden ist. Dies großartige Wort des Jeremia ift aus dem

Boden des alten Bundes das Urteil über die Theologie.
Das Reich Gottes alles eher als Theologie, Jesus keiu Theologe.

Gerade dies bedeutet wieder seine wunderbare Anziehungskraft. Gerade
so lassen sich die Seelen von ihm zu Gott führen, anch wenn sie den
Namen Gottes nicht nennen. Gerade so erreicht er den Menschen,
weil er den Gott des Menschen kündet. Gerade so mußte Gott
Mensch werden.

3.

Es liegt auf der Hand, daß etwas nicht in Ordnung sein muß,
wenn dieser ungeheure Gegensatz zwischen der Welt Jesu und unserem
theologisch gewordenen Chriftentum besteht.

Zwar läßt sich auch zu Gunsten der Theologie Manches sagen.
Sie bedeutet auf alle Fälle eine großartige Geistesarbeit, und eine solche
kann nie ganz wertlos sein. Es ist in den Früchten dieser Arbeit eine

Welt von Wahrheit und Tiefsinn enthalten, die wir nicht missen möchten.



— 359 -
Einige der großen Theologen der Christenheit sind auch große Vertreter
des christlichen Geistes überhaupt geworden. Origines und Augustinus,
Thomas von Aquino und Anselm von Canterbury, Calvin und
Melanchthon, Schleiermacher und Alexander Vinet — wer wollte sie

entbehren? Wer schante nicht in Ehrfurcht zu ihnen auf? Man mag
auch, mehr grundsätzlich, betonen, daß das Reich Gottes, das
allerdings in Jesus mit quellfrischer Reinheit und Kindlichkeit erscheint,
notwendigerweise in die Mannigfaltigkeit der Kultur habe hineinmüssen,
daß es sich habe auseinandersetzen müssen mit Philosophie, Wissenschaft,
Politik und sozialen Dingen und daß es zu diesem Zwecke selbst habe
eine Wissenschaft hervorbringen, gleichsam selbst wenigstens teilweise
eine wissenschaftliche Gestalt annehmen müssen. Wir wollen das Alles
nicht bestreiten, wenn es auch immer eine zweifelhafte Sache bleibt,
was in der Geschichte sein „mußte" und was auch anders hätte gehen
können.

Aber auch wenn man dies Zugeständnis macht, bleiben eine

Reihe von schwersten Bedenken übrig. Einige liegen auf der
Oberfläche, andere sind weniger bekannt und doch nicht weniger
verhängnisvoll.

Das Christentum ist durch die Theologisierung und diese

Verlegung des Schwerpunktes ins Theoretische entartet. Es ist von
Hause aus praktisch, im tiefsten Sinne des Wortes. Verheißung
und Forderung, Glaube und Liebe stnd seine Stichwörter^ und in allem
das Reich! Ein Bürger des Reiches ist, wer auf das Reich Gottes
hofft und in Glauben und Liebe den Weg Jesu geht. Richtige
theoretische Sätze über Gott und das Reich Gottes sind Nebensache und
mehr als dies: Entartung. Aber sie werden allmählich zur Hauptsache.

Damit aber wird zur Nebensache, was vorher die Hauptfache
war: die Hoffnung, der Glaube, die Liebe. Wo es im Evangelium
heißt: „Daran wird jedermann erkennen, ob ihr meine Jünger seid,
so ihr Liebe zueinander habet", heißt es im Credo: „Wer diese

Formel nicht annimmt, sei verflucht." Nun liegt es einfach auf der
Linie dieser Entwicklung, wenn alle Vollständigkeit und Richtigkeit
der Theorie uns auch nicht einen Hauch von dem verbürgt, was wir
als Gottes Wirklichkeit im Menschen empfinden, wenn die Liebe nur
ein Anhang des Christentums wird und der Heroismus eine Sache,
die nur von ferne bewundert wird, in der Nähe aber als Narrheit
gilt. Am Ende dieser Linie steht die Ausschaltung des lebendigen
Gottes. Denn die Theorie hat es im Gründe immer mit der „Idee"
zu tun, mit dem Begriff, während der lebendige Gott in Taten lebt,
in Taten hervortritt und darum nur glaubenden, hoffenden, kämpfenden

Menschen verständlich wird. Darum ist in den großen Tempeln
der religiösen Theorie das Allerheiligste leer. Ein ungeheurer Betrieb,
aber Gott abwesend, kein lebendiger Glaube. Darum fehlt er auch an
Fakultäten und in Lehrbüchern der Dogmatik — soweit sie bloß



— 360 —

Fakultäten und Lehrbücher sind. Er gehört nicht dorthin. Darum
schiebt sich die Theologie an Stelle Gottes.

Zur theoretischen Entartung gesellt sich die Kompliziertheit.
Welch ein Gegensatz zwischen dem Unservater und der Summa der
Theologie des Thomas von Aquino und den tKsoloSiei des
protestantischen Scholastikers Johannes Gerhardt oder auch nur einem
Katechismus für Konfirmandenunterricht! Wie foll sich ein „Laie"
darin anskennen? Dazu gehört ja eine Lebensarbeit, dazu gehört der
Fachmann, und auch er kommt kaum zu Ende.

Diese Wendung aber hat — im Zusammenhang mit der vorher
dargestellten — ihre verhängnisvollen Folgen.

Einmal wird dadurch eine schwere Last auf die Schultern der
Menschen gelegt. Die „Religion" wird eine so verwickelte, schwierige,
unübersehbare Sache. Wie leicht kann man so sein Heil verfehlen!
Was für eine Mühe muß man sich da machen! Es tritt das Wort
des Meisters in sein Recht: „Ihr bindet schwere Bürden und leget
sie den Menschen auf die Schultern." Es gilt aber auch die
Fortsetzung: „Ihr selbst aber wollet nicht mit einem Finger daran rühren."
Denn bei aller Beschäftigung mit der Theorie nehmen die Fachleute selbst
diese Sache nicht so bitter ernst wie die Laien — gerade als Fachleute.

Aber es kommt Noch Schlimmeres dazu. Es wird vor allem eine

Unsicherheit in den höchsten Dingen erzeugt. Denn wenn das
Heil von scharfer und tiefgründiger theoretischer Erkenntnis und viel
Gelehrsamkeit abhängt, dann werden diejenigen, die das alles nicht
besitzen und nicht besitzen können, von denen abhängig, die es besitzen,
also die Laien von den Theologen. Es kommt also dieser Gegensatz
auf, von dem das Evangelium nichts weiß. Er wird auch im
Protestantismus erneut, der doch grundsätzlich das allgemeine Priestertum
aller Christen wieder zu Ehren bringen will.

Tatsächlich besteht auch unter uns diese Abhängigkeit. Immer
wieder müssen wir uns wundern, wie auch geistig freie und selbständige
„Laien" einen geheimen Respekt vor den gelehrten Theologen haben,
als ob diese von Gott doch etwas mehr wüßten, als ste. An die
Bibel wagt man sich kaum mehr auf eigene Faust, da haben ja die
modernen Schriftgelehrten den Schlüssel dazu. Höchstens mit
„religionsgeschichtlichen Volksbüchern" oder gelehrten Kommentaren in der Hand
durs man vielleicht einen Versuch unternehmen, in dieses Labyrinth
einzudringen. Nur bleibt man eben doch immer bloß ein Theologe
zweiten Ranges. Man stößt darum auch immer wieder auf Menschen,

die Theologie studieren, nicht um sich damit die Ausbildung für
ein Pfarramt zu erwerben, fondern um hinter die Geheimnisse der
Theologen zu kommen — um Gott zu stnden. Andere aber, die große
Mehrheit, überlassen Gott den Theologen. Die Theologen haben Gott
monopolisiert. Gott ist nicht mehr die Hauptangelegenheit jeder
Menfchenseele, sondern eine Sache für die Fachmänner. Wieder fchiebt sich
die Theologie zwischen Gott und die Menschen.



— 361 —

Aber es lebt doch in den „Laien" ein Gefühl, daß diese Sache
nicht in Ordnung sei. Man läßt die Theologen ihr Monopol entgelten.
Wir sind vor die Tatsache gestellt, daß ni emand die Theologen
recht leiden mag, daß derRespekt vor ihnen reichlich mit
Geringschätzung gemischt ist und daß ein natürlich
empfindender Mensch ihnen gern aus dem Wege geht. Oder
ist dies keine Tatsache? Müssen wir, die wir von Beruf Theologie im
Sinne der Fakultätswisfenschaft treiben, den Theologen nicht auf jedes
Butterbrot gestrichen bekommen? Müssen wir nicht bemerken, daß man
uns kein natürliches Empfinden, keinen sicheren Wahrheitssinn zmraut,
sondern uns als Träger einer Rolle behandelt, einer Rolle, mit
der es uns nur halb ernst sei?

Was mag daran schuld sein?
Allerlei
Zunächst einmal ist unser Geruch den Menschen widerwärtig —

der Theologengeruch. Aus was für Bestandteilen ist er denn
zusammengesetzt, dieser Theologengeruch?

Er ist zum Ersten Geruch der Schule. Wir sind Vertreter
der Verfchulung der Religion. Wir sind es, die die freie aus Formeln
ziehen, in Sätze pressen. Das haben aber die Menschen als Menschen
nicht gerne. Darum mögen viele von ihnen auch die Reformatoren
beim besten Willen nicht übermäßig leiden. Sie tragen halt auch
Theologenrock, sind religiöse Schulmeister, zum mindesten ein Stück
davon. Was für ein Gewicht legen sie darauf, daß die reine Lehre
in genaue und vollständige und richtige Sätze gekleidet sei! Sie streiten
darüber mit Wut und senden darob Menschen in den Tod. Solches
hat ein Franz von Assisi nicht getan. Darum fließt ihm auch eine

ganz andere Liebe zu, als den Reformatoren. Nicht, daß diese nicht
trotzdem groß blieben, aber hier ist eine ihrer Schranken, eine Schranke
des ganzen Protestantismus. „Die Reformatoren", habe ich einmal einen
Mann sagen hören, einen, der ein Theologe und doch kein Theologe
ist, der jesusähnlichste, den ich je getroffen, „die Reformatoren?
Das waren ja keine Christen, das waren Theologen". Ein einseitiges
Wort, aber nicht ganz unwahr.

Was man weiter an uns nicht leiden mag, ist das Element
des Zwanges. Von der Theologie her, besonders in ihrer Dogmen-
Gestalt, ist ja ein Druck über das Geistesleben gekommen, der
vielleicht furchtbarer war und ist, als alle politische und soziale Tyrannei.
Davon umgibt uns in den Augen der Menschen immer noch etwas,
uns, die wir ja vielleicht geistig freiere Menschen sind, als manche
NichtTheologen. Man traut uns immerfort zu, daß wir die freie Seele irgendwie
in eine Zwangsjacke stecken wollten und wärs auch eine moderne.
Etwas vom Brande der Scheiterhaufen, dem Blute der Schaffotte
und der Luft der Kerker, wo je und je Wahrheitszeugen von Theologen
gemordet wurden, bildet einen Bestandteil des theologischen Geruches.



— 362 —

Endlich aber verzeihen uns die Menschen nicht die Monopolisierung
Gottes, die wir vorzunehmen scheinen und die auch wirklich sich

leicht mit dem Prinzip der Theologie verbindet. Sie bezweifeln laut
oder still das Recht dieses wirklichen oder vermeintlichen Anspruchs.
Sie schenken uns kein rechtes Vertrauen. Sie glauben nicht an
unsere volle Ehrlichkeit. Wir find in ihren Augen solche, die eine

Privileg zu hüten haben. Unsere Theologie ist das komplizierte
Plaidoyer eines Advokaten Gottes. Wir machen das zum Fach,
was doch jedes Menschen Anliegen ist, darum rächen ste sich damit, daß
sie dieses Fach gering schätzen. Sie trauen weder unserer Wissenschaft
noch unserer Frömmigkeit. Wir schließen den großen Gott in den
Kreis einer bestimmten Disziplin, einer bestimmten, geweihten Welt,
ein, darum spotten sie vielleicht dieses Gottes.

Das ist es, warum die Menschen uns Theologen nicht leiden

mögen. Sie tun uns damit, soweit wir Einzelne sind, vielleicht arg
unrecht, aber mir leiden eben unter dem Fluch der Theologie. Sie mögen
uns nicht leiden, weil sie uns nicht für einfache, wahre Menschen
halten. Sie mögen uns nicht leiden, weil wir ihnen als Menfchen
Gott verdecken.

Theologie an Stelle Gottes — das ist der Fluch der Theologie.
Und das ist es also, was wir unter der Theologie verftehen, die wir
für ein großes Uebel halten: nicht Bibelstudium und Kirchengeschichte,
und Religionsphilosophie, nicht das Pfarramt, sondern die Theologie,
die Gott und den Menschen trennt. Eine solche aber gibt es, und
zwar bei „Laien" wie bei Theologen, da „Laien" oft auch Theologen
sind und was für welche! Man kann „Theologie" studieren und frei
von der Theologie bleiben und kann wenig religiöse Gelehrsamkeit
haben und doch ein echter, schlimmer Theologe fein.')

Es muß aber freilich gesagt werden, daß die fach- und berufsmäßige

Beschäftigung mit der theologischen Wissenschaft, wie sie zum
Pfarrertum gehört, dazu die ganze Methode dieses Studiums, wie sie

auf den Universitäten üblich ist, die größte Gefahr in sich schließt, aus
Menschen Theologen (in üblem Sinne) zu machen.

Wir sind eben doch religiöse Fachleute in besonderem Sinne und
von hier aus besonders schweren Gefahren ausgesetzt. Wie kommt
denn echte Gotteserkenntnis zustande? Offenbar nur im Zusammenhang

mit dem Trachten nach dem Reiche Gottes. Wenn ein Mensch
von der Not des Lebens gepreßt wird und dann Gott ihm begegnet
in Gericht oder Gnade, dann hat er Theologie im höchsten Sinne
gelernt. Wenn ein Mensch im Kriege Gottes, umgeben von Fleisch,

Wir werden beide Arten der Anwendung des Wortes Theologie nun
meistens auch so unterscheiden, daß wir da, wo wir bloß von der Fakultätswissenschaft

reden, Anführungszeichen setzen, also „Theologie" sagen, während Theologie
das Uebel bedeuten soll.



— 963 —

Welt, Tod und Teufel zu den letzten Fragen vordringt und Licht
begehrt, dann ist das der gesunde Weg der Wahrheit. Es gibt keine
andere Wahrheit, als die, die mit der Existenz des
Menschen zusammenhängt. Alles andere ist „Theorie" im
üblen Sinne, geistiger Luxus, Trug. Und nun bedenke man, daß wir
junge Menschen durch die Bänke des Gymnasiums und der Universität
stoßen, zehn bis zwölf Jahre, daß wir sie durch Latein, Griechisch und
Hebräisch stoßen, durch Mathematik, Physik, Chemie, Geographie,
Geschichte, Philosophie — damit sie Gott finden! Unreif, der tiefsten
Lebenserfahrungen unkundig, fast aus der leeren Luft her sollen sie

das letzte Wort des Lebens finden, sollen sie die Wirklichkeit der
Wirklichkeiten erkennen? Was wird, was muß die Folge sein?

Einmal, daß das Heilige zum geistigenSpiel wird. Denn
im tiefsten Ernst der Frömmigkeit kann man ja all diese Theorie gar
nicht treiben, er würde sie nicht dulden!

Aber es stellt stch eine andere Gefahr ein, die diese erste noch

steigert, nämlich eine Verwechslung: eben die Verwechslung
von „Theologie" und Gvtt. Man hört so viel von Gott.
Man nimmt ganze Systeme von Gotteserkenntnis in sich auf, vielleicht
von bedeutenden, auch religiös lebendigen, Männern vorgetragen.
Man beschäftigt sich mit den Propheten, mit Jesus, Paulus, Augustinus,
den Mystikern und den Reformatoren, man tut es wissenschaftlich,
aber doch auch sv, daß man diese Gestalten religiös auf sich wirken
läßt — wie leicht stellt sich da die Versuchung ein, was man so

verstanden und anempfunden hat, für eignen Besitz zu halten. Dann ist
man aber durch einen Scheinbesitz vom wahren Besitz getrennt; man
wird durch die „Theologie" am Suchen Gottes selbst gehemmt. Wir
begegnen denn auch oft solchen „Theologen", von denen wir das
Gefühl haben, daß ihre Theologie ein Panzer sei, der sie vom Gott
abhält, vor Gott schützt. Je wundervoller diese „Theologie" ist, desto

sicherer ist die Wirkung, daß sie ihren glücklichen Besitzer nie zu einer
unmittelbaren, schlichten Berührung mit Gott selbst kommen läßt.
Allerdings gehört ja das Gottsuchen sozusagen auch zum Fach und
wird demgemäß betrieben. Aber wenn Gvtt sich so nicht finden ließe?
Wenn das, was so gefunden wird, bloß ein Gebilde des eigenen
Denkens wäre?

An diesem Punkt tun sich weitere Gefahren der „Theologie" auf,
die immer furchtbarer werden.

Ein „Theologe" ist ein Fachmann in Religion. Als Fachmann
ist er Kenner. Nun ist es aber fchon ein schrecklicher Gedanke, in
solchen Dingen „Kenner" zu sein! Den Kenner treibt eine gewisse

Neugierde. Er weiß ja meistens von vornherein, worum es stch

handelt und hat seine Rubriken bereit und ein fachmännisches Urteil
sällt ihm nicht schwer. Wo etwas Neues auftaucht, da. wird es irgendwie

beim Alten untergebracht, wobei die Kirchen.geschichhe sehr nützliche
Dienste leistet. Ein rechter „Theologe" läßt sich rMt verblüffen! Da--



— 364 —

mit aber geht alle Kindlichkeit im Verhältnis zu Gott, alle schlichte
Empfänglichkeit für sein Anpochen verloren. Man muß Theorien,
Methoden machen, muß sich darum streiten, einander darob schlecht
machen. Daher können „Theologen" so schwer etwas mit Gott tun.
Darum „kommen sie nicht hinein", nämlich ins Reich Gottes, „und
lassen dann Andere auch nicht hinein". Darum gilt ihnen ganz
besonders: „Wenn ihr nicht umkehret und werdet wie die Kinder!"

Aber wenn das Kennertnm von Gott scheidet, so nicht von der

Religion. Dafür besitzt es oft einen besonderen Appetit. Es ist
beständig auf neue religiöse Anregungen aus, es liegt vor allem
wirklichen oder auch nur scheinbaren religiösen Tiefsinn auf den Knien;
es arbeitet allerlei Methoden der Bekehrung und Verinnerlichung aus;
es gerät oft ins Absurde uud vergißt dabei die Hauptsache, die wunderbar

einfache Hauptsache.
Vor allem aber stellt ein böses Unkraut sich ein: der theologische

Hochmut, der eine besondere Abart des religiösen Hochmutes ist.
Kennerschaft macht ja immer hochmütig — und nun gar religiöse
Kennerschaft! Man kann ja von allem reden: von Gott, vielleicht dem
Reiche Gottes, von den Mysterien des inneren Lebens. Wenn man
dann gar noch frömmer, tiefer, origineller ist als Andere! Wenn man
sein „Gotterlebnis" hat! Oder wenn man eine „Theologie" hat, vor
der alle, die sie nicht haben, Flachköpfe sind, eine allerneueste, viel
neuer als die sonst als neueste geltende, viel radikaler als die radikalste,
viel positiver als die positivste! Dann werden ganze Scharen von
selbstbewußten, ehrgeizigen, hohnvollen Pfäfflein daher kommen.

Doch da find wir fchon beim Pfaffentum angelangt, das eine

Sache für sich ist. Auch ein Theologe im üblen Sinn ist noch nicht
notwendig ein Pfaffe.

Sagen wir nur noch das Letzte: die Strafe für diesen
angemaßten Besitz ist, daß in der ganzen Geschichte die „Theologen" es

stets gewesen sind, die am wenigsten Empfänglichkeit für
Gott und sein Reich gezeigt haben, die jene Kreuze aufgerichtet
haben, an denen immer wieder die Wahrheit Gottes litt. Ob lauter
vermeintlichem Besitz wird man bankerott.

Welche Schlußfolgerungen ziehen wir aus dem Gesagten?
Erstens: Christus muß von der Theologie und den

Theologen besreit werden.
Wie ist das gemeint? Wollen wir das religiöse Denken

verwehren, die Auseinandersetzung mit der Kultur, den Flug der
philosophischen Spekulation, die Erforschung der Geschichte?

Mit Nichten! Nochmals sagen wir: was wir bekämpfen müffen,
ift ein Gemütszustand, ein System, nicht eine Wissenschaft oder
ein Stand, Wir müssen die Theologie aufheben, soweit sie die

theoretische Entartung des Christentums bewirkt, soweit sie Kompli-



— 365 —

Ziertheit, Unsicherheit, Zwang, Heuchelei, Hochmut und Trug schafft.
Jene wissenschaftliche Arbeit aber kann sehr wohl dem Reiche
Gottes dienen. Dieses hat einen weiten Atem und braucht mancherlei
Arbeiter. Aber gerade darum sollte „Theologie" als besondere
Wissenschaft aufhören. Sie sollte nicht ein abgegrenztes Gebiet
umfassen, sondern alle Wissenschaft, alle Wirklichkeit. Es ist die Weise
der Religion, sich eine besondere Welt zu schassen und sich in diese
Welt zurückzuziehen, aber die Weise des Reiches Gottes ift es,
alle Welt zu umspannen. Gott wohnt nicht in Tempeln, sondern
schafft in der Welt, darum muß aus aller Erkenntnis zuletzt
Gotteserkenntnis werden. Wir fordern die Laisierunng der „Theologie."

Sie sterbe, um zu leben.
Nun das Zweite! Es liegt uns daran, die Laien

aufzufordern, sich ihr angestammtes Recht wieder zu nehmen.
Wie lauge wollt ihr noch diese Vormundschaft der Theologen
ertragen? Wie lange wollt ihr noch im Höchsten abhängig sein? Wie
lange wollt ihr noch jenes Monopol dulden? Es gibt auf dem
Boden des echten Protestantismus, des Reiches Gottes
gar keine Laien. Die Zeit ist da, wo Keiner zum Andern sagen
soll: „Erkenne den Herrn," sondern Alle ihn suchen und erkennen
follen, Klein und Groß. Gewiß wird es immer Führer geben, aber
es müssen von Gott berufene sein, nicht Fachmänner. Fachmänner
Gottes gibt es nicht. Es ist ein Fluch, daß ihr, die „Laien", zwar
die Theologen gering schätzt, ste aber doch wieder so stark respektiert.
Beides hängt zusammen, beides ist gleich falsch. Ihr sollt „Theologen"
fein wie wir und wir als freie Menschen gelten, wie ihr.

Oder ist's euch bequemer, Andere das besorgen zu lassen, was
dvch eure ureigenste Angelegenheit ist? Dann gesteht es zu uud
erklärt euch als Sklaven. Wisset aber, daß aus dieser Sklaverei jede
andere fließt. Denn wer im Innersten nicht frei ist, der wird in
keiner Beziehung ganz frei werden. Was wir an Freiheitskraft und
Freiheitstrotz in den letzten Jahrhunderten erlebt haben, das ist zum
größten Teil aus dieser Quelle geflossen.

Die Sache des Reiches Gottes hängt, menschlich gesprochen, vom
Erwachen der Laien ab. Erst wenn sie von der Leidenschaft des
höchsten Wahrheitssuchens ergriffen werden, erst wenn aus ihrer
Mitte neues Leben bricht, kommt das Reich Gottes unter uns
vorwärts. Unser Pfarrer- und Theologenchristentum hat seinen Tag
gehabt. Es steht heute unter dem Verdikt des Unwirklichen und
Unwahren. Es müssen „Laien" kommen, Menschen mit einem nicht durch
das Fach verdorbenen Ernst und einer nicht durch die Verschickung
gebrochenen Kraft, Menschen mit reinem, kindlichem, ganzem Wesen,
Menschen, auf denen nicht die Last des Mißtrauens liegt, Menschen,
um die noch Luft von den Bergen Gottes wch'r. Sitz können dem Stande
nach auch „Theologen" fein, aber sie mü'ssM durch die „Theologie"
zu vollem einfach-menschlichen Laientum, zM her Kindlichkeit und Frei-



— 366 —

heir der Kinder Gottes durchgedrungen sein. Vielleicht aber ist es

Gottes Wille, sie aus denen zu erwecken, die sind wie einst Petrus
und Johannes.

Man hat dies in der neuern Zeit fchon lange begriffen und den

Ruf nach einer Laienkirche erhoben. Auf eine Laien kir che kommt
es uns nun hier nicht an. Aber wir weisen darauf hin, daß das
Erste, was nötig ist, wenn die Emanzipation der Laien geschehen soll,
darin besteht, eine „Laienreligion" zu bekommen. Wir müssen
aus dem Reiche der Gelehrsamkeit und Kompliziertheit heraus zu der
einfachen Wahrheit Gottes. Wir müssen die heilige Quelle nicht mehr
im Sanctuarium eines labyrinthischen Tempels suchen, zu dem nur
Eingeweihte vordringen können, sondern draußen auf dem Markte,
wo alles Volk aus ihr schöpfen kann, wir müssen von der Theologie zum
Reich Gottes zurück und vorwärts.

Ihr Laien, die ihr keine seid, laßt es euch gesagt sein von
Einem, der selbst „Theologe" ist: Von dem, worauf es ankommt,
weiß ein „Theologe" nicht im geringsten mehr als ihr. Ein Philosoph
weiß nicht mehr von Gott als ihr. Ein Schriftgelehrter versteht seine
Bibel nicht besser als ihr, vielleicht aber schlechter. Denn seine Gelehrsamkeit

kann ihm die Bibel ebenso gut zuschließen, als aufschließen.
Die Bibel ist das Buch des lebendigen Gottes und wird verstanden
von Menschen, die diesem Gott geöffnet sind; es ist kein Buch der
Vergangenheit, fondern der ewigen Gegenwart. Sie ist das
Menschheitsbuch, das der Mensch als solcher versteht. Nie ist neues
Verständnis der Bibel von großer Gelehrsamkeit ausgegangen. Kurz:
ihr habt vollen Zugang zur Quelle, benützet mit freier Seele euer
höchstes Recht.

Aber diese Einladung ergeht vor allem auch an nns, die
berufsmäßigen „Theologen". Noch einmal: wir brauchen nicht Theologen
zu sein, ja gerade unsere „Theologie" kann uns das Mittel liefern,
von der Theologie frei zu werden, die schlimme Verwechslung aufzuheben.

Aber wie müffen diese schwere Gefahr für unsere Seele
erkennen. Wir müssen den alten Fluch, der auf dem Christentum lastet,
durchschauen. Wir müssen den Theologenrock ganz und gar ausziehen.
Gerade wir können das Reich der Theolvgie zerstören helfen. Unsere
„Theologie" ist nichts wert, wenn sie uns nicht laienhafter macht
als die Laien. Wir können uns so nahe an den wirklichen Gott,
so nahe an Jesus Christus drängen, daß wir aus Theologen Menschen
werden, erst recht Menschen!

Denn das ist ja klar: die Theologie wird nur zerstört, wo das
Reich Gottes kommt. Das Reich Gottes aber ist da, wo nicht bloß
Religion und Religionstheorie ist, sondern Gott selbst, Gottes
Wirklichkeit, der Gott, der immer auch Mensch ist. Wir können es nicht
machen, aber wir können ihm durch Selbsterkenntnis und Selbstgericht

Raum fchaffen. L. Ragaz.
(Fortsetzung folgt.)


	Neue Wege. IV., Los von der Theologie und den Theologen!

