
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 7

Artikel: Prophetenbilder. VIII., Die Propheten des Exils

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134091

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134091
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 344 —

Name werde geheiligt, dein Reich komme. Dieser Glaube wird noch
mehr als Berge versetzend Er wird dem Himmelreich Gewalt antun
und die Erde mit hineinreißen. Das ist der Sinn der Geschichte, der

vergangenen und der gegenwärtige,?. Diese Gottesreichsbewegung zu
verstehen und nns von ihr ergreifen zu lassen, ist das einzige unbedingt

Notwendige. Emil Brunner.

?ropdetenbi!Ser.
Vttl. »ie Propheten Ses Lxils.

iRie großen Propheten waren der Meinung entgegengetreten, daß

»D Jahwe bloß dazu da sei, dem Volk seine nationale Kultur und
Wohlfahrt, seine politische Unabhängigkeit zu schützen. Nein, das

Volk ist dazu da, den die ganze Welt umfassenden Plänen und ewigen
Zielen Jahwes zu dienen, dem göttlichen Reiche der vollkommenen
Gerechtigkeit und des wunderbaren Gottesfriedens.

Aber nun teilt sich die von den Propheten ausgehende Bewegung
in zwei Strömungen. Jn einer gewissen Ungeduld, die göttlichen
Forderungen sofort zu verwirklichen, trennt die eine das Leben in zwei
getrennte Sphären, die geistliche und die weltliche, das Gebiet der
Religion und das der Kultur. Sie stellt die Religion als etwas
Abgesondertes, Heiliges, mit Gott besonders eng Verbundenes neben
das gewöhnliche profane Kulturleben. Man will religiöser Mensch und
Kulturmensch zugleich fein, trägt aber beides unvermittelt neben
einander in sich. Man will ein Reich Gottes neben den weltlichen Reichen
aufrichten. Man glaubt in dieser geistlichen heiligen Lebenssphäre das
Reich Gottes fchon zu besitzen; man will es herbeiführen auf dem Weg
der Gesetzgebung, man muß aber das Ideal im Interesse der praktifchen
Durchführbarkeit heruntersetzen.

Die andere Strömung hält an der Einheit des Lebens fest. Die
religiösen Motive, Kräfte und Ziele sollen die gesamte Kultur
durchdringen und sich unterordnen. Das Reich Gottes soll die ganze Welt
umfassen und erneuern, die weltliche Kultur soll Weg dazu und Dienst
daran werden. So wird zwar der Kultur Selbständigkeit und Eigenwert
genommen, aber ihr Wert wird dadurch erhöht, daß sie die höchste,
absolute Abzwecknng empfängt. Diese Strömung bringt eine ewige
Unruhe und Spannung auf ihr unendliches Ziel hin mit und mnß
dabei auf ein ausführliches Gegenwartsprogramm verzichten. Sie übt
scharfe Kritik an jenem neben das Weltleben gestellten „geistlichen"
Treiben. Sie wird darum von der großen Menge als Reduktion der

Religion mißverstanden und für unfromm angesehen; aber ihre
Einsamen sind doch die großen Bahnbrecher und Wegweiser, Zielgeber und
Kraftspender. Jene andere Strömung hat mehr sichtbare Erfolge als
sie und gewinnt die Massen für sich, aber auf Kosten der Kraft und Tiefe.



— 345 —

Der Gegensatz dieser beiden Strömungen begegnete uns schon in
dem Konflikt zwischen den Männern des Deuteronomiums und dem

Propheten Jeremia. Er tritt noch klarer zu Tage, wenn wir die beiden

Propheten einander gegenüberstellen, die während der babylonischen
Gefangenschaft geredet und geschrieben haben: Hesekiel nnd Deuterojesaja.

Hefe kiel ist noch Zeitgenosse des Jeremia. Er gehörte zu den

Männern, die im Jahre 597 nach der ersten Einnahme von Jerusalem
durch Nebukadnezar mit dem König Jechonia weggeführt und am Flusse
Kebar in Babylonien angesiedelt wurden. Dort erlebte er seine Berufung
zum Propheten. Aber welcher Abstand zwischen der Schilderung des

Jesaja von seiner Berufung und derjenigen unseres Propheten! Jesaja
schildert mit ein paar Strichen und zwingt uns, die Vorgänge in seiner
Seele nachzuempfinden, Hesekiel nimmt sozusagen ein Protokoll von
dem Gefchauten auf, wir haben aber schwer, eine Anschauung davon

zu gewinnen. Jesajas Vision ist einfach, Hesekiel schaut eine Menge
kultischer Symbole und mythischer Gestalten, von denen die Herrlichkeit
Jahwes umgeben ist uud ins Unfaßbare gesteigert wird.

Hesekiels Visionen sind von eigentümlichen psychischen Zuständen,
von kataleptischen Starre-Erscheinungen begleitet. Er liegt wochenlang
auf einer Seite, fühlt sich wie mit Seilen gefesselt nnd vermag kein
Wort auszuprechen. Die Visionen und die symbolischen Handlungen,
die wir bei den andern Propheten gelegentlich finden, nehmen bei ihm
einen unverhältnismäßig viel größern Raum eiu. Dennoch würde
man Unrecht tun, wenn man seine Visionsberichte für unecht, für bloße
schriftstellerische Manier erklären wollte oder bloß wichtigtuerische
Geheimniskrämerei dahinter suchte. Denn eine hellseherische Fähigkeit ist
ihm nicht abzustreiten. Und er erscheint überall als ein Mann von
peinlicher Gewissenhaftigkeit.

Er trägt von Anfang an ein fast skrupelhaftes Berufsgewissen
in sich. Er weiß sich zum Seelsorger der Verbannten, unter denen

er wohnt, berufen, oder, wie er sagt, zum Wächter. Ganz persönlich
weiß er sich verantwortlich für den Einzelnen; so hat ihn Jahwe bei
der Berufung aufgetragen:

„Wenn du ein Wort aus meinem Munde hörst, so sollst du sie warnen in
meinem Auftrag. Sage ich nun zu dem Frevler: „Sterben mußt du!" und du
warnst ihn nicht, sagst kein Wort um den Frevler zu warnen vor seinem Wege und
ihn am Leben zu erhalten, so stirbt jener Frevler um seiner Schuld willen; sein
Blut aber fordere ich von deiner Hand, Hast du aber den Frevler gewarnt, und
hat er sich nicht abgewendet von seinem Frevel und seinem Wege, so stirbt er um
seiner Schuld willen; du aber hast deine Seele gerettet."

Trotz allem, was uns an diesem Mann fremdartig und unsympathisch
seiu mng, ist er doch groß um dieses Verantwortlichkeitsbewußtseins
willen. Dasselbe begegnet uns nicht bloß in seinen Worten, fondern
in seinem ganzen Verhalten, in einem charaktervollen Widerstand gegen
alle Irrwege seiner Umgebung und gegen alle Versuche falscher
Anpassung.



— 346 —

Schon durch Jeremia wissen wir, daß nach der Wegführung des

Jechonia und der Einsetzung des Zedekia als chaldäischer Vasallenfürst
sowohl unter den Verbannten als auch unter den Zurückgebliebenen die

fieberhafte Erwartung eines baldigen Umschwungs, einer Rückkehr der
Verbannten, einer Rückgabe der geraubten Tempelschätze und einer
Wiederherstellung der alten Selbständigkeit gehegt und durch eine

Gruppe von Propheten, die sich auf Traumvisionen beriefen, genährt
wurde. Hesekiel hat nicht zu diefen Optimisten gehört. Seine erste
Aufgabe war, den bevorstehenden endgiltigen Fall vorauszusagen.
Jn diefer Erwartung ist er mit Jeremia ganz einig.

Jn düstersten Farben malt Hesekiel die Schuld des Volkes. Seit
Jahrhunderten hat das Volk Jahwe durch seine Untreue — Hesekiel
erspart uns nichts, wenn er die „Hurerei" feines Volkes aufs Breiteste
ausmalt — grob beleidigt. Jahwe hat immer noch Nachsicht geübt
„um seiner Ehre willen", d. h. weil er sonst vor aller Welt mit seinem
Volke Schande erlebt hätte. Nun aber ist das Maß übervoll geworden.
Jn Visionen schaut Hesekiel die polytheistischen Greuel, die das
Jahweheiligtum entweihen: Sonnenanbetnng. Beweinung des Tammuz, eines
der orientalischen sterbenden und auferstehenden Vegetationsgötter,
Reverenz vor dem Bild der „Leidenschaft", wohl der im Rausch sexueller
Orgien verehrten Jftar. Hesekiel sieht die „Herrlichkeit Jahwes", das
Zeichen seiner Gegenivart im Tempel, das Heiligtum und die Stadt
verlassen und cr sieht übermenschliche Bevollmächtigte Gottes das
Vernichtungsgericht vollziehen. Er sieht Nebukadneznr, den Ehaldäer-
könig, an der Spitze eines gewaltigen Heeres am Kreuzweg stehen,
ivv der Weg ins Ammoniterland und der nach Juda sich teilen; der
König wirft das Los und dieses entscheidet, daß er die Richtung gegen
Jerusalem einschlagen soll.

Es liegt in einem Teil dieser Visionen etwas vvn der grandivsen
Wucht der alten Propheten. Hesekiel steht vor Jahwe, der droht, er
werde sein Schwert aus der Scheide ziehen, daß es nicht mehr zurückkehre,

und dann hört er, wie Jahwe zu ihm sagt:
„Menschenkind, stöhne mit zitternden Hüsten, stöhne in bittern Schmerzen vor

ihren Augen! Sagen sie dann zu dir: „Worüber stöhnst du denn so?" Dann
sage: „Ueber etwas, das ich höre! Wenn es kommt, so zergeht jedes Herz, so

erschlaffen alle Hände, so wird stumpf jeder Geist, so zerrinnen alle Knie wie Wasser!"
Siehe da kommt es! da ist es schon geschehen! spricht Jahwe, der Herr!

Ein Schwert, ein Schwert — geschärft
Und auch gefegt!

Um Schlachtung zu schlachten, geschärft,
Um Blitze zu blitzen, gefegt!

Es zu fassen mit der Hand, ist es geschärft,
Ist gefegt, es zu geben in des Würgers Faust..,

Schlag mit der Hand in die Hand! —
Da ward zwiefach das Schwert und dreifach —

Ein Schwert für Erschlagene ist es,
Ein Schwert für den großen Lumpen (Zedekia),

Das jagt sie in Schrecken,
Daß zittert, daß zittert ihr Herz.



— 347 —

Viel sind der Fallenden
An allen ihren Toren!

Du Schwert, gefertigt zum Blitzen,
Gefegt zum Schlachten!

Sei schneidig! Fahr rechts hin, fahr links hin,
Wohin deine Schneiden gewandt sind!"

Hesekiel verkündigt aber nicht nur in Worten seine Visionen ; er stellt
die kommenden Gerichtsschrecken auch in allerlei seltsamen symbolischen
Handlungen dar. Er kritzt das Bild einer Stadt auf einen Ziegelstein
und belagert Jerusalem in slNgis, er bereitet sich ekelhafte Speise, um
zu zeigen, daß die Judäer unreines, d. h. fremdes Brot werden essen

müssen; er fastet, um die Notrationen der Belagerten anzukünden; er
packt feinen Hausrat zusammen und verläßt in der Nacht sein Haus
durch ein Loch, das er durch die Wand gestoßen hat — so werde auch
die Einwohnerschaft Jerusalems in die Fremde ziehen und ihr Fürst
im Finstern seine Schulter beladen und durch eine Bresche der Mauer
die Stadt verlassen ein merkwürdiges Vorausahnen der Blendung
Zedekias. Und als ein plötzlicher Tod feine Gattin — „seiner Augen Lust"
nennt er sie — hinwegrafft, da enthält er sich, fo nahe es ihm geht,
aller Totentrauer, denn so hat Jahwe gesprochen: Ich entweihe mein
Heiligtum, euern Stolz, die Lust eurer Augen und die Sehnsucht eurer
Herzen; dann werdet ihr tun, wie ich (Hesekiel) getan habe," d. h. es
wird keine Möglichkeit zur Beobachtung der Trauergebräuche mehr
bleiben, die Vernichtung wird völlig sein.

Gleicht Hesekiel in seinen Drohreden den ältern Propheten, und
ist diese eigentümliche Art der Ankündigung einfach die Steigerung
eines Stils, den wir schon an seinen Vorgängern beobachteten, so ist
doch an andern Punkten eine Weiterentwicklung deutlich zu konstatieren.
Einmal in der Begründung des Gerichts. Wo wir ihn von der Sünde
des Volkes reden hören, da hat das Kultische an Bedeutung gegenüber
dem Sittlichen und Sozialen gewonnen. Wo vom Götzendienst die
Rede ist, da entsetzt den Hesekiel die Entweihung des Heiligtums fast
noch mehr als der Undank und die Untreue gegen Jahwe. „Wandelt
in meinen Satzungen, beobachtet meine Gebote und handelt nach ihnen;
haltet meine Sabbate heilig; sie sollen ein Zeichen sein zwischen mir
und euch, daß ich Jahwe euer Gott bin." Solche Worte zeigen, wie
die Sittlichkeit gesetzlich geworden ist, das Befolgen von Vorschriften.
Neben die Allgemeingiltigkeit beanspruchenden ewigen Gesetze der
Menschlichkeit sind mit gleichem Gewicht die speziellen Gebote
getreten, durch deren Befolgung Israel sich von den andern Völkern
unterscheidet. Die kultische Korrektheit, die Enthaltung von Allem,
was als unrein gilt, tritt in denselben Rang mit den Geboten des

Gewissens. Hesekiel hat einmal die wahre Gerechtigkeit geschildert:

„Wer nicht auf den Bergen ißt und seine Augen nicht zu den Götzen des
Hauses Israel erhebt, wer das Weib seines Nächsten nicht schändet und nicht zum
Weibe gehet, wenn es unrein ist; wer niemand bedrückt und was er gepfändet hat
Wiedergibt, wer nichts mit Gewalt an sich bringt; wer sein Brot dem Hungrigen



— 348 —

giebt und den Nackenden init seinem Gewände bekleidet; wer nichts auf Wucher
giebt und keine Zinsen nimmt; wer seine Hand bon Unehrlichkeit fernhält und
ehrlichen Spruch tut zwischen den Leuten, in meinen Geboten wandelt und meine
Gesetze beachtet, sie ehrlich zu erfüllen — so einer ist gerecht."

In dieser Zusammenfassung ist das, was die Propheten gefordert
haben, auch enthalten, aber eben mit Vorschriften kultischer Reinheit
auf eine Stufe gestellt. Die Ethik Hesekiels ist nicht rein menschlich,
sondern kirchlich.

Häufig kehrt im Buche Hesekiels die Wendung wieder: „ihr aber
sollt (oder sie sollen) erkennen, daß ich Jahwe bin." Um seiner Ehre
willen tut Jahwe alles, ihretwegen schickt er Heil und Unheil. Dem
liegt der große Gedanke zu Grunde, daß alles Gott zur Ehre dienen
soll. Aber er hat dadurch eine eigentümliche Wendung erhalten, daß
das soll Oso Aloriu nicht der Menschen, sondern Gottes eigenes
Motiv ist. Gottes Ehre wird so nicht mehr sachlich verstanden als
Verwirklichung der Ideale und Ziele, die sein heiliger Wille den Menschen
gesetzt hat, sondern ganz persönlich, daß ihm Ehrung dargebracht werde
und er Recht behalte. Die Entwicklung Jahwes zn dem in unnahbarer
Transscendenz thronenden, von der Welt dnrch einen Abgrund
geschiedeneu Despoten, dem eben nur ein bestimmter Ausschnitt des
Lebens besonders geheiligt wird, hat sich bei Hesekiel deutlich angebahnt.

Eine dritte Linie der Weiterbildung der prophetischen Verkündigung
ist die zum religiösen Individualismus. Schon sür Jeremina ist sein
persönliches Herzensverhältnis zu Jahwe sein Trost und unschätzbares
Gut geworden. Aber bei ihm tritt immer noch das Volk als solidarisches
Ganzes vor Gott hin. Israel ist für ihn noch ganz Person. Das
ist auch für Hesekiel nicht verschwunden, aber es bewegt stch aus die

Auflösung hin. Schon in der ganz persönlichen Verantwortlichkeit für
den Einzelnen, zu der fein Seelsorgerbewußtsein sich gestaltet, liegt
etwas von diesem Individualismus. Noch mehr in seiner Polemik
gegen jenen Erbsündenglauben, der sich in das Sprichmort zusammengefaßt

hatte: „Die Vater haben Herlinge gegessen nnd den Söhnen
sind davon die Zahne stumpf geworden." Hesekiel entrüstet sich aufs
Höchste über diesen Spruch. Er anerkennt nur noch eine ganz persönliche
Verantwortlichkeit. Nur die Seele, die sündigt, die soll sterben. Die
Gerechtigkeit des Gerechten soll über ihn allein kvmmen und die
Gottlosigkeit des Gottlosen soll über ihn allein kommen. Jahwe freut sich

nicht über den Tod des Sünders. Dieser Individualismus kann eine
Verfeinerung des Empfindens, aber er kann auch eine Verarmung,
der Verlust eines tiefen religiösen nnd sittlich anspornenden Solidaritätsbewußtseins

sein, und wir sehen am Ende dieses Weges jenen rein
individuellen Vergeltungsglauben stehen, bei dem das ^Judentum
schließlich angelangt ist und mit dem die Frommen des Psalters sich quälen,
weil er mit der Wirklichkeit nicht übereinstimmt. Aus dem „Heiligen
Israels", der seine erhabenen Pläne aus Erden durchführt und dazu
sein Volk branchen will, wird zuletzt jener „liebe Gott", der nur dazu



— 349 —

da ist, den Privatinteressen und der persönlichen Seligkeit seiner
Frommen zu dienen.

Hesekiels Drohungen erstrecken sich nicht allein auf sein eigenes
Volk. Ein ganzer großer Teil seines Buches ist angefüllt mit
Weissagungen wider fremde Völker. Solche „Heidenorakel" haben schon
frühere Propheten gegeben; fchon Amos verkündet eine Reihe von
Sprüchen wider Israels Nachbarn; ja er setzt voraus, daß solche

Drohungen schon vor ihm bekannt gewesen sind. Dieselben sind ein
Stück schon vorprophetlicher volkstümlicher Zukunftserwartnng. Auch
Jesaja und Jeremia sprechen solche Orakel aus. Aber während die
alten Propheten nur ganz knapp ihrem Entsetzen über die Schrecken
dieses Gerichtes Ausdruck geben oder sich bloß freuen über den Triumph
des „Heiligen Israels" und seiner richtenden sittlichen Hohheit, schwelgt
Hesekiel in breiten Schilderungen des Verderbens, das über Tyrus,
Aegypten und andere Völker kommen soll. Es lebt wohl in seinen
Heidenorakeln noch etwas von dem alten Prophetenzorn über alles,
was sich gegen Jahwe erhebt und groß sein will, und dieser Zorn verleiht
der sonst allzu weitschweifigen Prosa Hesekiels einen höhern Schwung,
fo in dem Orakel wider Tyrus, wo Jahwe der phönizischen Großstadt
zuruft:

„Weil dein Sinn hoch hinaus wollte, daß du sprachst: „Ein Gott bin ich,
einen Götterfitz bewohne ich in mitten des Meeres I" während du doch ein Mensch und
kein Gott bist, dich aber dennoch einen Gott blinktest, — ja du warst weiser als
Daniel, nichts Heimliches war dir zu dunkel. Durch deine Einsicht und Weisheit
erwarbst du dir Reichtum und schafftest Gold und Silber in deine Vorratshäuser
Darum spricht der Herr Jahwe also: „Weil du dich einen Gott dünkst, deshalb
fürwahr will ich Fremde über dich kommen lassen, grausamste Völker; die sollen
ihre Schwerter ziehen wider deine schöne Weisheit und sollen deinen Glanz
entweihen!"

Aber es ist schon ein anderer Klang von Schadenfreude und
Rachgier in diesen Stücken; Hesekiel setzt hier weniger die großen
Propheten fort als die „kleinen" Zephania und Nahum, die in ähnlicher
Weise kurz vor der Zeit Jeremias über den Fall Ninives triumphierten.
Der Stil der Rachepsalmen bildet sich hier ans, aus denen fich noch heute
die dilettantischen Bekämpfer des alten Testaments ihre Waffen schmieden.
Anders als bisher ist bei Hesekiel alles, was nicht zum Gottesvolk
gehört, zu einer Jahwe feindlichen Welt gestempelt.

Hesekiel ist aber nicht bloß Gerichtsverkünder, er ist auch
Heilsprophet. Es fehlen in seinen Verheißungen nicht die Stücke vvn echtem
prophetischem Stil wie die berühmte Vision vom Totenfeld die
gewöhnlich falsch als eine Lehre von der Auferstehung der Toten
verstanden wird, in Wirklichkeit das Wiederaufstehen des Gottesvolks
vom Ruin des babylonischen Exils darstellt:

„Die Hand Jahwes war über mich gekommen. Und er führte mich im Sturm
hinaus und ließ mich nieder mitten in der Ebene, Die aber war voll von Gebeinen,
Siehe, sie waren ganz verdorrt. Da sprach cr zu mir: „Menschenkind, können diese
Gebeine wohl wieder lebendig werden?" Ich antwortete: „Herr Jahwe, du weißt
es," Da sprach er zu mir: „Weissage über diese Gebeine und sage zu ihnen: ihr



— 350 —

verdorrten Gebeine, hört ein Wort Jahwes: Habt acht, ich lege einen Odem in
euch, daß ihr lebendig werdet. Ich tue Sehnen über euch und laffe Fleisch über euch

wachsen uud überziehe euch mit Haut und dann lege ich einen Odem in euch, daß
ihr lebendig werdet. Dann sollt ihr erkennen, daß ich Jahwe bin," Und ich weissagte

wie mir befohlen war. Da erhub sich ein Geräusch, während ich noch weissagte.

Horch, ein Rasseln, und die Gebeine rückten eins ans andere. Und ich sah,
und siehe: Sehnen wuchsen darüber und Fleisch, und Haut zog sich darüber. Aber
Odem war noch nicht in ihnen. Da sprach er zu mir: Weissage zu dem Odem hin!
Weissage, Menschenkind, und sage zu dem Odem: So hat der Herr Jahwe gesprochen:
„Von den vier Winden her komm', du Odem, und atme in diesen Ermordeten, daß
sie lebendig werden!" Und ich weissagte, wie er mir befohlen hatte, da fuhr der
Odem in sie. Und sie wurden lebendig und richteten sich auf auf ihren Füßen, ein
sehr, sehr großes Heer."

Das Vertrauen zu der schöpferischen Lebensmacht Gottes, die
das Volk aus seinem jämmerlichen Ruin zu neuer Blüte aufzuwecken

vermag, hat hier einen grandiosen Ausdruck gefunden. Die echte

Innerlichkeit der Hoffnung Jeremias, die auf einen Bund des Herzens
mit Jahwe wartet, leuchtet auch bei Hesekiel etwa auf:

„Ich werde euch ein neues Herz verleihen und einen neuen Geist in euer
Inneres legen und werde das steinerne Herz aus euerm Leibe entfernen und euch
ein fleischernes Herz verleihen. Ich werde meinen Geist in euer Inneres legen und
schaffen, daß ihr nach meinen Satzungen wandelt und meine Ordnungen beobachtet
und darnach tut,"

Aber gerade die letzten Worte zeigen, wie Jeremias große
Auffassung von der sittlichen Autonomie als der Grundlage des neuen
Bundes ins Gesetzliche umgebogen ist; nicht Jahwe legt sein Gesetz in
ihr Herz und macht es so zum Kern ihrer eigenen Persönlichkeit, sondern
er gibt ihnen ein Herz, das seinem Gesetz sich unterwirst. Und
unmittelbar vorher stehen die Worte:

„Ich werde reines Wasser über euch sprengen, daß ihr rein werdet; von allen
euren Unreinigkeiten und von allen euren Götzen werde ich euch reinigen."

Schuld und Sühne ist mehr kultisch als sittlich gesaßt; der Priester
in Hesekiel ist hier stärker als der Prophet, und auch an dieser Stelle
stnden wir wieder die Versicherung, daß die Wiederherstellung lediglich
um Jahwes eigener Ehre willen erfolge, „damit die Völker erkennen,
daß ich Jahwe bin". Hesekiels Gott ist mehr der Richter als der Vater.

Hesekiel hat in sein Zukunftsbild mythische Stoffe aufgenommen.
Das ist nicht neu: auch die Zukunftsbilder der ältern Propheten enthalten
mythische Züge aus einer volkstümlichen Erwartung gewaltiger
Naturkatastrophen, wo personifizierte Naturgewalten — darin liegt das
Mythische — bald als Werkzeuge, bald als Feinde Jahwes auftreten, und
die Menschenwelt wird von diesen kosmischen Borgängen in Mitleidenschaft
gezogen. Aber diese mythischen Züge sind bloß die Farben, in denen die alten
Propheten ihre Erwartungen einer geistig-sittlichen Geschichte Gottes
mit den Menschen malen, und oft sieht man, wie unzulänglich diese
Bilder sind, den Gedanken wirklich auszudrücken. Die mythischen
Stoffe sind aber ganz durch Geist und Seele der Propheten
hindurchgegangen und zu etwas Anderm geworden. Hesekiel hat sie ohne diese

Läuterung übernommen nnd wiedergegeben. Da schildert er den



— 351 —

„Antichrist", den König Gog von Magog, der mit einem gewaltigen
Heer aus allen Völkern vor Jerusalem rückt. Aber Jahwe schickt ein

gewaltiges Erdbeben, daß die Berge zittern, die Türme fallen; er ruft
den Gottesschrecken über Gogs Heer, daß eines jeden Schwert sich gegen
seinen Bruder wendet, er sendet Pest, Regenströme und Hagelsteine zur
Vernichtung. Dann gehen die Bewohner der Städte Israels hinaus;
sie brauchen sieben Jahre, um Ueverreste von Lager und Ausrüstung
dieses Heeres zu verbrennen und sieben Monate, um die Gefallenen
zu begraben; den Aasgeiern und Schakalen wird ein Opferschmaus
bereitet:

«Frefzt Fleisch und trinkt Blut! Fleisch von Rittern sollt ihr fressen und
Blut trinken von Fürsten im Lande; sollt Fett fressen, bis ihr satt seid und Blut
trinken, bis ihr trunken seid,"

wird ihnen Jahwe zurufen. Indem Hesekiel in solchen grausigen
Phantasien schwelgt, ist er der Vorläufer der Apokalyptik, der
Geheimwissenschaft von den zukünftigen und jenseitigen Dingen geworden.
Nur ein kleiner Teil der umfangreichen Literatur, welche die Apokalyptik

hervorgebracht hat, ist in die Sammlung der heiligen Schriften
der Juden aufgenommen worden, das Buch Daniel, die letzten Kapitel
des Buches Sacharia und Kapitel 24—27 des Buches Jesaja. Aber
auch die nicht kanonisierte Literatur dieser Gattung, die sich gern
in die Autorität alter Gottesmänner kleidete, wurde von den Frommen
des Spätjudentums mit nervöser Spannung und stöbernder Ungeduld
gelesen. Die Juden fanden darin ein Gegengewicht gegen die
kümmerliche Lage der Gegenwart und gegen den nüchternen Pedantismus
der Gesetzlichkeit. Der zähe und hochfliegende Glaube an den schließlichen

Sieg Gottes, das unverlierbare Erbe der Propheten, hat sich

darin ein zeitliches, aber eben darum auch jenen Geschlechtern
angepaßtes Gewand geschaffen. Was diese „Offenbarungen" auszeichnet,',!)«
phantastische Steigerung der künftigen Vorgänge in gigantische
Dimensionen, zu ungeheuren Revolutionen des Weltalls, in welche alle
Mächte, die im Himmel, auf Erden und unter der Erde sind,
hineingezogen werden, kündet sich schon bei Hesekiel an.

Gleichzeitig ist noch ein Zweites bei ihm vorgebildet. Der
mächtige Glaubensgedanke der schließlichen Alleinherrschaft Gottes wird
so durchgeführt, daß die geistliche Sphäre allein dominiert, die weltliche
aber kurzerhand gestrichen wird. Die ganze Gedankenwelt ist völlig
von dem Dualismus zwischen heilig und unheilig, geistlich und weltlich
beherrscht, das Ende ist der Untergang der gesamten unheiligenWirklichkeit,
und die heilige Sphäre, die sich allein behauptet, fällt völlig mit der
jüdischen Kultgemeinde zusammen. Darum fällt auch jeder organische
Zusammenhang zwischen Gegenwart und Zukunft weg, der Uebergang
vollzieht sich durch das fchlechthinige Mirakel und die Weltkatastrophe.

Hefekiel ist aber nicht nur der Vater der Apokalyptik, sondern
auch der Gesetzlichkeit. Das tritt uns in den Schlußkapiteln seines
Buches entgegen, wo er von der Wiederherstellung seines Volkes und



— 352 —

und feinem religiösen Ziel redet. Die altprophetischen Gedanken fehlen
auch hier nicht. Auch Hesekiel redet von einer gerechten Ordnung, die

Jahwe durch einen Davididen, den „rechten einigen Hirten" aufrichtet,
wo nicht mehr die starken und fetten Schafe die fchwachen wegstoßen;
auch er erwartet einen wunderbaren Gottesfrieden, der sich auch auf die

gesamte Natur erstreckt. Im übrigen ist aber sein Zukunftsbild eine
der seltsamsten Utopien aller Zeiten. Er entwirft den Plan für den

Wiederaufbau des Heiligtums und der Stadt Jerusalem, für die Wieder-
besiedelung des Landes. Jedes Zukunftsprogramm, sei es nun evo-
lutionistisch oder revolutionär, muß doch irgendwie an das Bestehende
anknüpfen. Hesekiel verzichtet darauf; er nimmt Papier, Lineal und
Zirkel zur Hand und' zeichnet in die Mitte das allerheiligste Viereck
des Tempels und rings herum gruppiert er die hochheiligen Vierecke
der Priestersiedlungen des heiligen Stammes Levi und der heiligen
Stadt, außen dran die nicht mehr gar so heiligen, aber immerhin noch
heiligen Bierecke, in denen sich die übrigen Stämme niederlassen dürfen.
Der König ist noch da und bezieht seine Einkünfte, aber feine
Hauptobliegenheit ist, für die Opfer zu sorgen. Die wirkliche Macht liegt
ganz in den Händen der Priester, deren Amtspflichten und Sporteln
genan geregelt sind. Beinahe das einzige Unregelmäßige in dem Bild
ist ein Wasser, das in genau abgemessenen Proportionen znm Strome
anwachsend von der heiligen Stadt ostwärts in das tote Meer fließt
und es zum herrlichen fischreichen Süßwassersee umwandelt; an seinen
Ufern wachsen Bäume, die alle Monate Erstlingsfrüchte tragen.

All dem liegt der echt prophetische Gedanke der Heiligkeit des

ganzen Lebens zn Grnnde. Aber die Art und Weise seiner
Durchführung müßten wir Schwärmerei nennen, wenn sie nicht mit dieser

völlig Poesie- und gemütslosen geometrischen Phantasie entworfen wäre,
wenn ihr nicht diese schauerliche Abstraktheit anhaftete. Die Belehrung
des Volkes über das, was heilig und was profan, was rein und was
unrein ist, gehört zll den Hauptaufgaben der Priester. Die heilige
Satzung allein führt das Wort.

Natürlich war dieser Plan undurchführbar. Aber der Geist, der
ihn entworfen, hat in der Folgezeit die religiöse Führung übernommen.
Sein Werkzeug war das Gesetz, das in den letzten Kapiteln des

zweiten, im dritten und dem Anfang des vierten Buches Mose
enthalten ist.') Die Schriftgelehrten und Priester, deren hervorragendster
Vertreter Esra war, Theologen und Juristen zugleich, weil die

Theologie Jurisprudenz geworden ist und umgekehrt, haben eine rein
geistliche Kultur ausbauen wollen. Die verschiedenen Rechtsgebiete

') Anw. Der Aufsatz von Gerber in Nr. 1 der Neue Wege versucht eine
Ehrenrettung des Gesetzes. Seine Bemerkungen sind zutreffend für die ältern
Rechtstraditionen Israels, die im sog. Bundesbuch 2, Mos. 21—24 erstmals aufgeschrieben,
vom Deuteronomium erweitert und auch ins spätere Priestergesetz aufgenommen
worden sind. Aber ich kann sie für das spätere Priestergesetz nicht als richtig
anerkennen.



— 353 —

sind in dieser Gesetzgebung gar nicht auseinander gehalten. Aber wenn
wir unsere heutigen Unterscheidungen daran anlegen, so staunen wir,
wie das Kirchenrecht mit seinem minutiösen Ausbau aller Bestimmungen
das bürgerliche uud das Strafrecht fast völlig überwuchert; das eine

das profane Leben behandelnde Kapitel verliert sich unter den
endlosen liturgischen Anweisungen. Alles Interesse konzentriert sich

darauf, daß in der geistlichen Sphäre Alles in tadelloser Ordnung ist;
in der weltlichen Sphäre begnügt sich das Gesetz damit, die gröbsten
Auswüchse zu beseitigen und zeigt kein Bedürfnis, die altüberlieferten
Bestimmungen weiter auszubauen. Und auch hier dominiert der

kultische Gesichtspunkt. Die Gesetzgebung auf dem Gebiet der Sexualität

z. B. ist viel mehr an dem Gedankeu der kultischen als der
sittlichen Reinheit und der Achtnng vor der Persönlichkeit des'Nächsten
orientiert. Die Schriftgelehrten und Pharisäer der Zeit Jesu haben
dann diese Art anf die Spitze getrieben.

Immerhin, Gesetzlichkeit und Apokalyptik waren die dem damaligen
Geschlecht unentbehrlichen Gefäße, um das göttliche Kleinod hindurch-
znretten bis dahin, wo die Zeit erfüllet war und das Erbe der
Größten in Jesus zu neuem Leben aufwachen sollte. Dennoch wäre
vielleicht über der Pflege der irdenen Gejüße der köstliche Inhalt völlig
in Vergessenheit geraten, wenn nicht einzelne Männer ihm in der Kraft
und Wucht ihrer gewaltigen Persönlichkeit auch ein würdiges Gefäß
geboten hätten. Ein solcher Mann ist D eu t er o j es a j a.

R, Liechtenhan,
(Schluß folgt,)

Neue Aege.

19. Hos von Äet Theologie una Sen Theologen!

Motto: „Auf den Stuhl Mösts
haben sich die Pharisäer und
Schriftgelehrten gesetzt, ,"

DUie Pharisäer und Schriftgelehrten, über die Jesus sein Wehe ruft,I entsprechen ungefähr dem, was man heute Theologen nennt. Sie
haben sich auf den Stuhl Christi gesetzt. Das Christentum,

ja Christus selbst, ist theologisiert worden — das ist
eine der großen Verhüllungen der Wahrheit, mit denen wir es zu
tun haben und fürwahr nicht eine der leichtern! Wie sich an Stelle
des Reiches Gottes die Religivn zu schieben strebt, so an Stelle des

Evangeliums die Theologie und es ist schwer zu sagen, welches Uebel
das kleinere ist.


	Prophetenbilder. VIII., Die Propheten des Exils

