
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 7

Artikel: Das Unbedingte und die Wirklichkeit, unser Problem

Autor: Brunner, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134090

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134090
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


vas UnveSingte und <tte AirlMcbkett.
unser problem.

I^s mag kühn erscheinen, von „unserem" Problem in der Einzahl
>^ zu reden. Ist nicht unsere Zeit ein Chaos, das von ungezählten,

ungestalteten Problemen wimmelt? Ist es nicht das Merkmal
unreifer Geister oder fanatischer Einseitigkeit, eines unter den Tausenden
herauszuholen und emporzuheben: „Da seht, unser Problem?" Und
nun gar ein abstrakt-philosophisches Thema, eine reine Denksache,
während tausend brennende praktische Fragen dringlich Lösung
heischen! Aber das Menschheitsleben ist nicht aus Stücken zusammengesetzt,

fondern ein einziger Organismus, und eine Hemmung des
Lebens im Zentrum wird sich in unzähligen Krankheitserscheinungen
in den einzelnen Gliedern äußern; ja alles Ungesunde wird schließlich
seine tiefste Ursache in dieser einen Störung haben. Sie erkennen
ist wertvoller, als eine noch so eingehende Erforschung und Behandlung

der einzelnen Symptome. Dieses eine Grundproblem, aus dem
alle andern Schwierigkeiten herauswachsen ist — das hoffen wir im
folgenden zeigen zu können — eben dieses: Das Unbedingte, „Absolute"
in seinem Verhältnis zur bedingten,, „relativen" Wirklichkeit. Wer
dieses Problem gelöst hätte, der besäße sozusagen den pussspur-tout,
der alle Türen öffnet. Um aber von vornherein jenen bösen Verdacht
zu zerstreuen, den Philosophierende so leicht erwecken: Sie wollen die
Tausendskünstler fein, die sozusagen die Weltereignisse an den Rock-
knöpfen abzählen können, sei betont, daß wir das Problem eben nicht
endgültig lösen können, sondern zufrieden sein müssen, es klar gestellt
zu haben. Eine wirkliche Lösung gibt wie in allen ganz wichtigen
Dingen nicht das Denken, sondern die persönliche Entscheidung, der
Glaube.

Einige vorläufige Beispiele mögen andeuten, was für ein Problem
gemeint ist. Ein Wort von Goethe fugt: „Das Gute ist der Feind
des Bessern," ein anerkanntes Sprichwort dagegen: „Ein Spatz in der
Hand ist besser als eine Taube auf dem Dach." Ein angesehener
Volksmann erklärte mir kürzlich: Der Bierimport habe in unserem



— 328 —

Land sehr günstig gewirkt, da er den weit schädlicheren Schnaps
zurückdrängte; der radikale Abstinent wird aber unbeirrt fortfahren
Bierimport und -Konsum nach Kräften zu bekämpfen. Jedem Christen
ist es klar: du sollst nicht töten, es ist Sünde. Aber „unter
Umständen wird die Sünde zur Notwendigkeit, um hohe Güter zu
wahren". Es gibt Kriegspredigten, es gibt Zuchthausgeistliche. Es
gibt idealgesinnte Politiker. - die nm gute Ziele zu erreichen bedenkliches

tun und zulassen müssen. Philanthropen und christliche Wohltäter
sind genötigt Geld anzunehmen, an dem Blut klebt. Ernste Idealisten
befürworten den brutalen Militarismus und Imperialismus als
notwendigen Schutz der Kultur. Kirchen und Geistliche nehmen staatliche
Macht- und Gewaltmittel in Anspruch in ehrlichem Gehorsam gegen
den Gott der Liebe und Freiheit; unsere ganze Knltnr zeigt sich als
ein Centaur, der nicht bestehen kann ohne das, was er verachtet;
darum predigen ernsthafte Christen Absage an diese ganze

' Kultur
um des reinen Guten willen — das doch ohne diese Kultur undenkbar

scheint. Und wie in den höchsten, wichtigsten Gebieten und Zielen
des Menschheitslebens, Staat, Kirche, Sozialpolitik, tritt uns dieses
eine Problem auch im Alltäglichen und Kleinsten entgegen: Darf ich

Schuhe kaufen, aus einer Fabrik, die schlechte Löhne zahlt; mein Geld
in einer Bank anlegen, die es nach rücksichtslos kapitalistischen Grundsätzen

verwenden wird; mich im Berufs- und Geschäftsleben gewisser
Mittel bedienen, die mein Gewissen nicht anerkennt, aber vhne die
ich nun einmal meinen Beruf nicht ausüben kann? „Wer den Zweck
will, muß die nvtwendigen Mittel wollen," sagen die einen; „aus
Bösem kann nie Gutes wachsen," sagen die andern. Die einen schwören
auf geschichtliches Denken; die andern versteifen stch auf unabänderliche
Prinzipien. Die einen wollen sich von dem, was unbedingt gut ist
nichts abmarkten lassen und glaubeu, daß auch die härteste Wirklichkeit
ihm unterworfen werden könne, weil das ihre Bestimmung fei; die
andern verhindert ihre Wahrhaftigkeit, sich der Illusion hinzugeben,
daß man ohne Kompromisse auskomme. Das ist das Problem, unter
dessen Schwere die besten Geister unserer Zeit seufzen und das auch
von uns fast stündlich irgend eine provisorische Lösung heischt; so ist
es wohl nicht ungerechtfertigt, ihm einmal eine Stunde ernsten
Nachdenkens zu opfern.

Das Unbedingte tritt uns in dreifacher Gestalt entgegen: Als
sittliche Forderung, als geschichtliche Wirklichkeit und als
etwas, was hinter der Erscheinungswelt verankert ist, als
metaphysisches Prinzip.

vas Undecttngte als sittliche Mtwung.
Wollen wir es verstehen, so müssen wir von der ersten Gestalt

ausgehen, vom Ethos. Denn im sittlichen Erlebnis wird das
Unbedingte eine ganz persönliche Erfahrung. Es gibt einen kategorischen
Imperativ, jenes unableitbare, ganz auf sich selber beruhende: Du sollst.



— 329 —

Kategorisch oder unbedingt nannte Kant diesen Imperativ, weil er
eben, im Unterschied von allem Handeln aus Nützlichkeitserwägungen
nicht aus irgendwelchen natürlichen Begehrungen abgeleitet werden
kann, und weil dabei sein Geltungsanspruch nicht von Umständen,
Bedingungen abhängt, sondern ganz auf sich selber beruht. Du sollst
wahrhaftig sein, nicht weil das für gewisse Zwecke nützlich ist; sondern:
du sollst wahrhaftig fein schlechthin. Ich denke, die Leser dieser Blätter
werden mir gern deu genauereu Nachweis erlassen, daß Kant mit
dieser Formel einen unleugbaren Tatbestand unseres geistigen Lebens
richtig zum Ausdruck gebracht hat, und daß alle Versuche, die Forderung
des Gewissens auf Nützlichkeitserwägungen oder bloß natürliche
Begehrungen zurückzuführen, gescheitert sind. Der Begriff der Pflicht
ist nicht nur die Abkürzung eines Rechenexempels mit Lust- und Un-
lustgefühlen, sondern der Ausdruck dafür, daß es selbständige geistige
Werte gibt, die allen natürlichen Werten überlegen, also unbedingt
sind. Gute Gesinnung ist nicht darum wertvoll, weil sie nützlich ist,
sondern weil sie in sich selber überlegenen Wert hat, sie ist ein Selbstwert,

der als solcher unmittelbar einleuchtet, oder wie der viel
mißverstandene tiefe griechische Ausdruck lautet: weil es schön ist gut
zu sein. Auf diesem Boden steht, auch wenn die Formulierungen im
Einzelnen auseinandergehen, alle idealistische Lebensanschauung,
selbstverständlich auch das Christentum, Das Unbedingte ist ein
unveräußerliches Element unseres menschlichen Lebens, Ja noch mehr: Es
ist's, was unser Leben überhanpt erst zu einem menschlichen, zn einem
Personleben macht. Denn Persönlichkeit kommt eben nur zustande
durch freiwillige Unterwerfung unter jenes Unbedingte. Die Persönlichkeit,

die Seele, lebt vom Unbedingten; es preisgeben wäre
gleichbedeutend mit dem Untergang menschlichen Lebens im Unterschied
von tierischem.

Gute Gesinnung haben ist das unbedingt Notwendige, so

lautet der kategorische Imperativ, d. h. in jedem Fall, wo mit dem
sittlichen Motiv andere konkurrieren, natürliche Begehrungen oder
Nützlichkeitserwägungen, ist dem Sittlichen ohne weiteres der Vorzug
zu geben. „Es ist nicht rätlich etwas gegen sein Gewissen zu tun,"
sagt der große Held des Gewissens, obschon er weiß, daß er damit
sein Leben aufs Spiel setzt. Für den bewußt sittlichen Menschen
scheint also ein Konflikt zwischen dem Sittlich-Absoluten und
dem Natürlich-Relativen ausgeschlossen: Gute Gesinnung zu haben
ist unbedingt, suns pluses, schlechterdings notwendig. Es scheint so.
Aber nun: was ist gute Gesinnung? Diese Frage ist die Tür zu
einer Welt von Schwierigkeiten. Ist nicht das Gute je nach
Umständen etwas anderes, ja geradezu entgegengesetzes. Ist nicht z.B.
die Milde, die ich einem gedrückten Unglücklichen schuldig bin,
Unsittlichkeit gegenüber einem herzlosen Leuteschinder? Das gleiche sittliche
Gesetz, das mir Offenheit gegen den vertrauten Freund gebietet,
verlangt von mir unerbittliche Verschlossenheit gegeuüber einem andern.



- 330 —

Sehen wir nns die Sache genau an! Denn dieser Uebergang
vom allgemeinen sittlichen Imperativ zu seiner konkreten Anwendung
ist einer von den kritischen Punkten, über die große Unklarheit herrscht.
Es scheint sogar Kant, der strenge Philosoph des Unbedingten, in
seiner Haupt-Formel: „Handle so, daß die Maxime deines Willens
jederzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten
kann", dem Relativismus Tür und Tor zu öffnen. Jn schlichtes
Deutsch übersetzt heißt jene Formel: „Was ihr wollt das euch die Leute
tun sollen, das tut auch ihr ihnen." Die Sittlichkeit besteht also in
der Rücksichtnahme auf die Bedürfnisse der andern. Dadurch wird
also das sittliche Handeln von den wechselnden Bedürfnissen der
Menschen abhängig gemacht, und damit selber etwas bedingtes.
Veränderlich, von wechselnden Umständen abhängig ist erstens einmal das
leibliche Wohlsein, das mir zu befördern befohlen ist. Dem Frierenden
muß ich Wärme spenden, dem Erhitzten Kühlung, den Hungrigen soll
ich reichlich speisen, dem Kranken gegen sein Verlangen Speise
vorenthalten. Veränderlich ist weiter das Verhältnis des Leiblichen zum
Geistigen. Vor aller körperlichen Unbill sorglich behüten ist durchaus
nicht immer im Interesse des Geistes; man denke nur an Abhärtung,
Askese, und vor allem an die sittliche Bedeutung der Strafe.
Veränderlich und individuell verschieden ist drittens der Geist selbst und feine
Bedürfnisse. Was für den Erwachsenen wahr ist, ist unwahr dem
Kind gegenüber. Womit ich den feinen gebildeten Städter ehre,
erwecke ich im schlichten Bauern Mißtrauen. Jeder Seelenarzt und
Menschenführer wird uns bestätigen, daß er, um dasselbe zu erreichen,
jeden Einzelnen auf ganz besondere Art behandeln müsse. Ich möchte
darum diesen dritten Faktor kurzerhand den pädagogischen nennen,
die Rücksichtnahme ans die bedeutsame Tatsache, daß der Geist selber
etwas werdendes, reifendes, wachstümliches ist. Durch diese dreifache
Rücksichtnahme wird das sittliche Leben etwas unendlich vielgestaltiges,
der wahre Proteus, den keine noch so ausgeführte Kasuistik
erschöpfend darstellen kann; nirgends spielt das „je nach Umständen"
eine größere Rolle, als in dem Gebiet, von dem wir anfänglich sagten,
es sei das Gebiet des Kategorisch-Unbedingten. Und zwar eine durchaus

wesensnotwendige Rolle. Gott selber muß, menschlich gesprochen,
sv handeln; dem einen Hartes ersparen, den andern durch Schmerzen
erziehen, zu den Kindern kindlich und zu den Weisen weise reden, —
So gibt es also nichts was unbedingt, unter allen Umständen gut,
und ohne Rücksicht auf irgendwelche natürlichen Bedingungen Pflicht
wäre? Sehen wir wohl zu, daß wir nicht einem Mißverständnis zum
Opfer fallen! Ein Dreieck kann zwar tausenderlei Formen annehmen,
es kann rechtwinklig, .stumpfwinklig, gleichseitig, ungleichseitig usw. sein,

— aber es kann nie 2 oder 4 Seiten haben. Das Gute kann freilich
unendlich viele Kleider tragen, aber nicht jedes Kleid. Man denke sich

zur Verdeutlichung eine auf die Spitze gestellte Pyramide, deren Seiten
im Unendlichen verschwinden, so gibt es freilich unendlich viele Raum-



— ZZI -
tette innerhalb dieser Pyramide, aber darum liegt nicht jeder Raum»
teil darin, sondern eine Anzahl liegen deutlich sichtbar außerhalb.
So ist's mit dem Guten. Das Gute bedingt je nach Umständen ein
anderes Handeln, aber nicht jede denkbare Handlungsweise kann unter
Umständen gut sein. Die gute Gesinnung schließt von vornherein
eine Unzahl von Handlungsweisen als unter allen Umständen unsittlich
aus. Brutalität, Rachsucht. Untreue, Haß usw. sind nie und nimmer
sittlich. Wie die viereckige Form dem Begriff des Dreiecks, fo
widersprechen sie dem Wesen des Guten. Denn dieses ist eben trotz seiner
vielgestaltigen Aeußerungen in sich selber immer dasselbe: Achtung
vor der Persönlichkeit des Mitmenschen, Anerkennung seines Rechtes,
als Mensch behandelt zu werden, als Selbstzweck und nicht bloß als
Mittel. Also nur darum gibt es wechselnde Formen des Guten,
weil das, wodurch ich meinem Mitmenschen sittliche Achtung
bezeugen kann, je nach den Umständen, etwas verschiedenes ist. Der Stoff
der Handlung, in den ich meine Rücksichtnahme auf ihn kleide, ist ja
an und für sich so gleichgültig, wie ob ich meinem Schulden in Silber
oder Papiergeld zahle. Es ist immer und überall das eine: die
Rücksichtnahme, die geflissentliche Beförderung des höchsten Interesses des

andern, oder wie das Evangelium sagt: die Liebe.
Und was nun jene wechselnden Umstände betrifft, so ist eben —

denken Sie an die Pyramide — ihre Mannigfaltigkeit zwar unendlich,
aber nicht grenzenlos. Der Mensch kommt in die Lage, um seines
höchsten Interesses willen gar verschiedenartiges zu bedürfen; aber
nie ist in seinen? Interesse, brutal und rücksichtslos behandelt,
beneidet, beargwöhnt, als Tier betrachtet, als bloßes Ding gewertet zu
werden; umgekehrt ist immer, unter allen Umständen in seinem
Interesse, wenn er als Mensch geachtet, wenn er mit Interesse von andern
beobachtet wird, wenn feine berechtigten Ansprüche erfüllt werden nsw.
Aus diesen konstanten negativen und positiven Bedingungen ergeben
sich deshalb auch konstante sittliche Pflichten und Verbote, die
absolut sind wie der kategorische Imperativ felbst. Treu, hilfsbereit,
selbstlos sein, ist immer sittlich geboten, und erleidet nicht die geringste
Ausnahme. Es gibt also nicht irur einen kategorischen Imperativ,
sondern kategorische Imperative, die freilich nie etwas anderes sind
als Spezialformen des Allgemeinen: Liebe. So sind wir nun wieder
auf der ersten Position angelangt: Das Sittliche ist absolut, nicht
relativ. Aber nun, nachdem wir dem Sittlichen seine Unbedingtheit
oder Absolutheit zurückgegeben haben, erhebt sich erst recht riesengroß
vor uns jene Frage: Wird sich die Wirklichkeit diesem Ethos fügen,
ist es möglich für den Einzelnen, für die Gemeinfchaft, so wie jetzt
die Dinge liegen, mit dieser Sittlichkeit zu leben, nicht zu gründe
zu gehen?

Es sei mir gestattet, zunächst nochmals auf jenen Gedanken
zurückzugreifen, den wir das pädagogische Moment genannt haben, diesmal
in etwas engerer Fassung: Das Rechnen mit der Tatsache der fitt-



— 332 —

lìchen Unreife. Wir sagten, diese Rücksichtnahme sei nicht nur erlaubt,
sondern geboten. Aber dieses Gebiet ist auch ein wahres Schlupfloch
für alle Relativisten. Denken Sie nur einmal, in welchem Maße die

katholische Kirche diese „sittlich erlaubte Anpassung" gebraucht und
mißbraucht hat. Wie hat sie jenes paulinifche Wort: „den Juden ein
Jude und den Griechen ein Grieche", und jenes andere von der „Milch"
und der „festen Speise" ausgebeutet. Gibt es irgend einen katholischen
Mißbrauch, oder Aberglanben, der sich nicht mit diesem Schilde decken

ließe? Es gibt also auch eine Hypertrophie der Pädagogik, das heißt
eine Anwendung des pädagogischen Gesichtspunktes dort, wo nicht er
hingehört, sondern der sittlich-rigorose, der mit sittlicher Mündigkeit
rechnet. Dasselbe aber, was die katholische Kirche, nur nicht so

systematisch und großzügig, tun viele protestantische Kirchenleute,
sowie Politiker, Gelegenheitspolitiker und andere Menschenführer. Man
tastet gewisse Bräuche, Anschauungen, Rechtsformen, die einer strengen
sittlichen Beurteilung nicht standhalten, darum nicht an, weil doch

„ein Segen drin liegt", weil das Volk das Höhere ja doch nicht
begreift, weil es so etwas nötig hat, weil man „das Kind nicht mit
dem Bad ausschütten" darf. Diese ganze Denkweise beruht auf einer
irrtümlichen Anschauung über das Verhältnis von Geist und Natur
und vom Wesen des geschichtlichen Werdens, die wir im zweiten Teil
etwas unter die Lupe nehmen müssen. Vorderhand nur soviel: Es ift
genau die Praxis der katholischen Kirche, und wie die ihre, Pädagogik
am falschen Ort, unberechtigter Verzicht auf die volle sittliche Forderung,
Unsittlichkeit.

Ist dies mehr ein Problem der sittlichen Urteilskraft, d. h.
der richtigen oder unrichtigen Aniven dun g eines sittlichen Prinzips,
so entsteht nun ein weit schwierigeres aus einer Erkenntnis
prinzipieller Natur: Daß die gegebene Welt ein sehr sprödes und wohl
nicht zu bearbeitendes Material für die sittliche Tätigkeit ist. Nehmen
wir als typisches Beispiel dieser Schwierigkeit das heutige Erwerbsleben.

Glaubt irgend ein Einsichtiger daran, daß im heutigen
Konkurrenzkampf ein Kaufmann bestehen kann, der sich streng an die

Gesetze der Sittlichkeit hält, z. B. ein idealgesinnter junger Mann, der
von seinem Vater als Erbe einen Großbetrieb und die Anteilschaft
an einigen großkapitalistischen Unternehmungen antritt? Es ist einfach

ausgeschlossen. Ein Krämer in einem Dörfchen kann es vielleicht,
er nicht. Die Verhältnisse sind stärker als er; es bleibt ihm nur die

Wahl, den kategorischen Imperativ auf eiue bürgerliche Durchschnittsmoral

zurückzuschneiden, oder aber auf sein Erbe zu verzichten. Woher
kommt diese Schwierigkeit? Man könnte zunächst denken, sie lüge in
der Natur. Die Natur, sagen viele, ist nun einmal so eingerichtet,
daß sie ihre Güter, die notwendigen Existenzmittel dem nicht hergibt,
der nach den Geboten der absoluten Ethik lebt und handelt. Das ist
offenbar unrichtig. Ein Robinson auf einer einsamen Insel wird als
Ackerbauer imstande sein, ohne Verletzung sittlicher Normen sich durch-



— 333 —

zubringen. Nein, die Schwierigkeiten liegen in der Tatsache des

Zusammenlebens von Menschen in der Abhängigkeit von der Natur.
Tausend Robinsons auf einer kleinen unfruchtbaren Insel müssen
entweder mit einander verhungern, oder, wenn sich nicht einige freiwillig
opfern, einen Kampf ums Dasein miteinander kämpfen auf Leben
und Tod. Aber dieser Fall ist nicht die vollkommene Analogie zur
menschlichen Gesellschaft. Es gibt kein Land der Erde, wo irgend
jemand, der sittlich leben will, Hungers sterben müßte, darum, weil
nicht genug für ihn da wäre. Diese Notlage erwächst erst aus der
Tatsache der menschlichen Selbstsucht, die darin besteht, daß einige
mehr als sie brauchen in ihren Besitz bringen und diesen Besitz gegen
die ebenso gerechtfertigten Ansprüche der andern mit unsittlichen Mitteln
verteidigen, sodaß den andern nur die Wahl bleibt, ihrerseits zu
unsittlichen Gegenmaßregeln zu greifen, oder Märtyrer des Gewissens

zu werden. Und ebenso wie die Existenzmittel, werden durch die

Unsittlichkeit, die Bosheit, Schwachheit und den Irrtum der andern,
alle sittlichen Güter wie Ehre Familie, Freiheit, Arbeitsmöglichkeit bedroht.

Mit allen diesen Störungen müsseu wir nicht nur als mit
Möglichkeiten rechnen, sondern das ganze geschichtliche Leben, die
Zustände, in die wir alle hineingeboren werden, stnd ja tatsächlich durch
diese böseu Mächte aufs stärkste bestimmt, gemodelt und diese selbst
sind anch in jeder Sekunde und überall an ihrer Arbeit. Es ist klar,
daß an und für sich der Zwang und die Gewalt unsittlich sind. Denn
durch Gewaltanwendung behandle ich den Menschen als Ding, nicht
als Persönlichkeit. Es ist darum auch klar, daß ein sittlich
vollkommener Mensch, wenn er die Wahl hat, entweder das, was er

zum Leben braucht, einem Gewaltätigen herzugeben, oder ihn zu
töten, das erstere wählen und zum Märtyrer werden würde. Das
größte Beispiel und Symbol dieser Tragik ist ja das Kreuz. „Lieber
Unrecht leiden, als Unrecht tun," und Gewaltanwendung, Töten
— und wenn auch in der Notwehr — ist ja unvereinbar mit sittlicher
Gesinnung gegen den, den ich töte. Jesus hat das in der
Bergpredigt auch mit Worten deutlich genug ausgesprochen. Aber schon

höre ich den ungeduldigen Einwand: Aber fo ist ja ein menschliches
Zusammenleben und der Anfbau einer Kultur überhaupt nicht möglich;
so liefern wir uns einfach den Bösewichtern ans Messer und das
Resultat ist eine Auslese der Gewalttätigsten. Nun ja, das ist eben das
Problem, die ungeheure Schwierigkeit.

Wenn man nur das einmal anerkennen, einen Augenblick dabei
stillstehen und diese ungeheure Tragik auf sich wirken lassen wollte,
die darin liegt, daß das Gute nicht möglich ist! Wenn man nur nicht
immer gleich dieses „Nicht möglich" als Sprungbrett benützte, das
einen mit leichtem Schwung über die Schwierigkeit hinweg hebt. Im
kategorischen Imperativ, im Ethos des Unbedingten gibt es eben gar
keinen Raum für „möglich" oder „nicht möglich." Das reine Gute
fragt nun einmal nicht nach möglich und unmöglich. Es stoßen hier



— 334 —

zwei wesenfremde Gebiete zusammen. Wenn man das Mögliche zum
Prinzip der Ethik machen wollte, wären damit alle Märtyrer, allen
voran Jesus Christus, als unsittliche Menschen hingestellt, da sie es ja
unterließen, nach dem obersten Prinzip der Sittlichkeit, dem, was im
Zusammenleben eine Kultur möglich macht, zu fragen. Man lese

Tröltsch's „Soziallehren", um einen Eindruck davon zu bekommen,
wie sich die besten Geister von Paulus, Thomas Aquinas, Luther bis
auf Kierkegaard und Ibsen an diesem Problem wund gerieben haben.
Dann werden wir eines nicht mehr können: mit einem „nicht möglich"
leichthin zur Tagesordnung übergehen.

Luther hat z. B. den Versuch gemacht zwischen der Privatmoral
und der Amtsmoral zu unterscheiden, indem er sagt: Ich als Christ,
mein eigenes Leben betreffend, handle nach dem unbedingten Gebot der

Bergpredigt. Aber als Glied der Kulturgemeinschaft lasse ich mich
leiten durch jenes „nicht möglich." Eine glatte Lösung ist das nicht;
es gibt überhaupt bis dato keine und man wird deshalb auch von
mir keine verlangen. Aber jedenfalls spricht sich darin beides aus,
worauf es jetzt ankommt: Erstens, daß hier ein furchtbar schweres
Problem vorliegt; zweitens, daß nur mit Verzicht auf die strenge
sittliche Forderung ein Gemeinschafts- und Kulturleben möglich wird. So
kommen wir denn also — mit einem Sprung — ins Reich der
Kompromisse. Wir brauchen den Staat/) das Recht, die Zmangs-
organisation, trotzdem sie alle mit einem Moment des Unsittlichen
behaftet, ja vielleicht zur Hälfte unsittlicher Natur sind. Aber das
Kulturleben mnß bei der Unsittlichkeit noch ganz andere Anleihen
machen. Wir müssen hier einen neuen Begriff einführen, an dem uns
das besonders klar werden wird: den Begriff der sogenannten sittlichen
Güter. Er ist nicht ein rein sittlicher Begriff; denn in abstracts ist
ein sittliches Leben denkbar ohne sittliche Güter, wie Familie, Staat,
Knlturgüter. Aber eben nur in abstracto, höchstens für einzelne seltene
sittliche Heroen, nicht für uns mittelmäßige Menschen. Die sittliche
Entwicklung der Menschheit ist nur möglich durch Wahrung der
sittlichen Güter. Die Gesetze aber, deren Befolgung zur Erhaltung
sittlicher Güter notwendig ist, sind nun nicht mehr sittliche Gesetze, sondern
Naturgesetze, technische Gesetze. Wie es technische und nicht sittliche
Regeln sind, die bestimmen, wie man sich vor Kälte schützt, fo auch
diejenigen, welche bestimmen, wie man eine Familie, einen Staat, eine

Organisation schützen und erhalten muß. Diese Regeln können nun in
Konflikt treten mit den eigentlichen sittlichen Normen. Der Krieg ist
dafür das drastischste Beispiel. Was für eine Unsumme von Unsittlichkeit

— Uebertretung fittlicher Gebote — ist notwendig, um das
sittliche Gut Staat zu erhalten, wie die Dinge heute liegen, von der
einfachen Feldschlacht bis hinab zu den Repressalien an Kriegsgefangenen

') Ob dies der heutige Staat oder ein freieres Gebilde der Zukunft sei, ist
in diesem Zusammenhang gleichgültig.



— 335 —

und Zivilpersonen. Oder wieder was sür stinkende Mittel braucht —
muß brauchen — ein heutiger Staatsmann, um des einen sittlichen
Gutes: Staat willen. Wie hat ein Christ wie Gladstone unter diesem

Zwiespalt gelitten! Aber auch jedes andere sittliche Gut hat
gleichsam als Eingangspforte ein kaudinisches Joch, wo sich der
aufrechte sittliche Mann erniedrigen muß, um hineinzukommen. Und nun
besteht ja der größte Teil unseres ganzen Lebens in der Erhaltung
folcher sittlicher Güter — durch Kompromisse. Seien wir doch nicht
so selbstgerecht in unserem Urteil über die Jesuiten wegen ihres Satzes:
Der Zweck heiligt die Mittel. Ist doch unser ganzes Kulturleben
auf diesem Satz aufgebaut und vergeht kein Tag, wo wir uns nicht
diesem Gesetz unterwerfen. Wiederum möchte ich auf Tröltsch
hinweisen, der uns zeigt, wie die ganze Geschichte des Christentums die

Geschichte davon ist, wie die Kirche ein Ideal, einen sittlichen Ruhmestitel

nach dem andern hat preisgeben müssen, um in dieser harten
Welt überhaupt existieren zu können. Eine Geschichte voller Tragik
ist es, nur eine andere Art von Tragik als das Kreuz Christi,

Aber nun, wollen wir dieses „Muß" wörtlich gelten lassen, uns
der Notwendigkeit des Kompromisseschließens widerstandslos preisgeben?
Um auf diese Frage Antwort geben zu können, ist es notwendig,
neben der prinzipiell-ethischen eine andere Betrachtungsweise zu Hilfe
zu nehmen, die geschichtliche, oder geschichtsphilosophische Betrachtung.

z. Das Unveaingte als gescvicvmcke Ullrlkllchkeit.
Wer von der Möglichkeit oder NichtMöglichkeit des Guten in

dieser Welt fpricht, nimmt damit — rwlsrrs, volsns — einen
philosophischen Standpnnkt ein; die Fragestellung: Was ist nötig, damit
die geschichtlich-sittlichen Güter erhalten werden, ist eine
geschichtsphilosophische. Es liegt ihr die allgemeine Frage zu Grunde: wie
verhält sich das Ethos, das Abfolute zu der Tatsache der Entwicklung,
des geschichtlichen Prozesses. Jn dieser Gedankenfphäre hat die Neuzeit

eine große Umwälzung gebracht: An die Stelle einer schulmeisterlich
doktrinären Betrachtungsweise ist die kausal-evolutionistische getreten.
Man beurteilt nicht mehr die Ereignisse und Entwicklungen der
Vergangenheit, sondern man sncht sie zu begreifen als Wirkungen
gegebener Ursachen. Und da man doch die Tatsache der Wertverschiedenheit

gewisser Epochen nicht bestreiten kann, nimmt man den Gedanken
der Entwicklung zu Hilfe., Es ist alles notwendig so geworden; und
zwar hat sich das Höhere aus dem Niedrigeren entwickelt. Diese Idee
bedeutet einen ganz gewaltigen Fortschritt. Denken wir etwa daran,
wie man früher die außerchristlichen Religionen samt und sonders in
einen Tigel warf mit der Aufschrift: greuliches Heidentum, und wie
wir seit Herder und Hegel gelernt haben, diese niedrigen Religionsformen

als Vorstufen der höheren zu betrachten und wertzuschätzen,
so springt der Fortschritt des Denkens in die Augen. Dadurch wird
der Kreis dessen, an dem wir Freude haben können und das wir ver-



— 336 —

stehen, gegenüber der alt-orthodoxen Theorie von der „verdammten
Rotte" ungeheuer viel größer und unser Urteil gerechter. Es ist nun
einmal das allmähliche Werden auch des Geistes eine Tatsache, und
nicht eine Erfindung der Historiker. Aber dieser Fortschritt hat auch
seine Kehrseite, seine große Gefahr. Wir sind nämlich mit dieser
historischen Betrachtungsweise dahingelangt, daß wir nachgerade alles als
notwendig verstehen, und uns jenes tiefe aber gefährliche Goethewort
zum Leitwort nehmen: „Alles begreifen heißt alles verzeihn", oder wie
Hegel es sagt: „Alles Wirkliche ist vernünftig." Auf diese Weise
entsteht der historische Relativismus, oder Historismus, einer nnserer
großen modernen Kulturschädlinge oder Geisteskrankheiten. Schauen
wir ihn uns etwas näher an. Als Beispiel gelte die Geschichte der
nachapostolischen Kirche. Die lutherisch-orthodoxe Anschauung sieht in
dieser Entwicklung des primitiven Christentums zur katholischen Papst-
und Kultuskirche einen großen Abfall; das Papsttum ist der Antichrist.
Bei aller Härte und offenbaren Ungerechtigkeit ist in dieser
Geschichtsauffassung viel mehr Wahrheit, als in der des modernen
relativistischen Historikers, der ein solches Werturteil überhaupt nicht
gestattet, sondern behauptet: alles verstehen heißt alles verzeihen. Es
mußte so kommen; da walten geschichtliche Gesetze. Ohne weiteres ift
der moderne Mensch geneigt, eine solche Betrachtung für wissenschaftlicher

und also für richtiger zu halten. Und doch hat auch hierin das
naive Empfinden wieder einmal, wie so oft, das größere Recht auf
seiner Seite, als die Wissenschaft. Jene historischen Gesetze beruhen
nämlich zum großen Teil auf verhängnisvollen Irrtümern; der Satz
„es mußte so kommen" ist meistens falsch. Natürlich gibt es

historische Gefetze. Jn ihnen fpricht sich einfach die Konstanz der
Menschennatur aus. Wenn gewisse Bedingungen gegeben sind, wird
z. B. ein Volk, eine kirchliche Gemeinschaft so und so handeln. Das sind
Erfahrungsgesetze, die uns die Geschichte mit unzähligen Beispielen
belegt. Aber sie beziehen sich vielmehr auf die Naturseite des Menschenlebens

als auf die geistige. Je mehr wir ins Geistige kommen, desto
lockerer wird der Kausalzusammenhang, desto unsicherer alle Gesetze.

Haben wir es dabei vollends mit dem Zentrum des geistigen Lebens,
eben mit dem Sittlich-Absoluten zu tun, so wird alle Aufstellung von
Gesetzen zu einer Täuschung des Publikums. Um auf unser Beispiel
zurückzukommen, so rechnen die Historiker mit dem Abflauen des

ursprünglichen sittlich-religiösen Impulses, der von Jesus her wie eine

gewaltige Flut in die Welt gekommen war, als mit etwas
Selbstverständlichem, „was so kommen mußte." Also die sittliche Trägheit,
die Anomalie, das Böse soll begriffen werden können, notwendig sein.
Gewiß, sie sind begreiflich; post tssturu erscheint es so, als ob es so
hätte kommen müssen. Aber es scheint nur so. Diese Theorien
rechnen nicht mit der irrationalen Tatsache der Freiheit. Es war keine

geschichtliche Notwendigkeit, sondern Schuld, daß der ursprüngliche
sittliche Ernst aufhörte. Der Relativist stellt sich jenen urchristlichen Geist



— 337 —

vor wie ein gegebenes Quantum, das sich mit der Zeit, wie der Inhalt
eines Fasses, erschöpft. Aber darin liegt eben der Fehler: der
sittliche Geist ist nicht etwas gegebenes, sondern Freiheitstat.

Der Historist schließt geradezu aus den mehr oder weniger
kraftvollen Aeußerungen dieses Geistes auf die Stärke des ursprünglichen
Impulses. Wie falsch das ist, möge ein Hinweis auf unser eigenes
individuelles Leben verdeutlicheil: Wer von uns muß nicht zugeben,
daß er jederzeit sittlich weniger leistet, als er könnte. Wir könnten
nun offenbar auch noch weniger leisten, aber dann würde der Historist
dies wiederum begreifen und sagen: er konnte nicht anders; es ergibt
sich aus seinem Charakter. Sv kvmmen geschichtliche Gesetze,

Notwendigkeiten zustande!
Solange fich nun dieser Relativismus auf die Betrachtung der

Vergangenheit beschränkt, ist er nur die wenig schädliche Kehrseite eines

offenbaren Vorzugs, eben des geschichtlichen Verstehens und gerechter
Wertschätzung. Zu einer ivahren Landplage und geistigen Pest wird
er aber, wo er auf die Betrachtung der Gegenwart und Zukunft einen
unberechtigt großen Einfluß gewinnt. Hier haben wir es nun zu tun
mit dem sogenannten geschichtlichen Denken. Natürlich gibt es ein
berechtigtes geschichtliches Denken, d. h. eine berechtigte Fruchtbarmachung
geschichtlicher Erkenntnis für das Gegenwartsleben. Gehen wir wieder
vom Individuellen aus: Es ist durchaus in der Ordnung, daß wir im
Verkehr mit Menschen nns mitbestimmen lassen durch die

Erfahrungen, die wir an ihnen gemacht haben, d. h. von ihrer Vergangenheit

auf ihr zukünftiges Verhalten Schlüsse ziehen. Aber es ist falsch,

nur auf Grund dieser Erfahrungen zu handeln; es ist umso falscher,
je mehr wir es mit dem Innern des Menschen zu tun haben. Niemals
ist aus den ersten 30 Jahren eines Menschen zu erschließen, wie er
sich im 31. Jahre verhalten wird. Aus dem nichtssagenden jungen

C^. F. Meyer ist wie über Nacht der geistvolle Dichter geworden, aus
dem Saulus ein Paulus, aus dem Kichtlebigen Cavaliere Francesco
der hl. Franz. Solche Katastrophen oder Revolutionen spotten aller
historischen Gesetze. „Der Geist wehet wv er will, du hörst sein Sausen
wohl, aber du weißt nicht von wannen er kommt und wohin er fährt."
Hier bricht etwas neues in die Erfahrungswelt hinein; hier ist das
Nachher sowenig aus dem Vorher abzuleiten, wie das Meisterbild aus
den Farben auf der Palette und der Leinwand anf der Staffelei.
Dieses Schöpferische, Unberechenbare, die Revolution ist eben auch
eine Tatsache, und nicht eine Erfindung der Schwarmgeister.

Hier versagt das geschichtliche Denken vollkommen. Denn der
historische Relativismus sagt eben: weil es gestern so war, muß es

heute fo und übermorgen fo sein. Er leugnet ja nicht den Fortschritt,
das Neue; aber er gestattet nur einen mäßigen Fortschritt; Schritt
für Schritt, keine Sprünge. Mit Verlaub, was ist ein Schritt und
was ein Sprung? War das Auftreten Jesu Christi und die
Umwälzung der Welt durch ihn in 200 Jahren ein Schritt oder ein



— 338 —

Sprung? Und die Reformation? Und das Aufkommen des deutfchen
Idealismus? — Und wiederum: man will nur ein Neues zubilligen,
das nicht ganz nen ist, nur berechenbar neues. Als ob nicht alles
Neue ganz neu und vom Alten durch den Graben Unendlichkeit
getrennt wäre. Neu und unableitbar ist dasselbe; alles Neue ist
unberechenbar, unvoraussehbar. Und Neues, Unberechenbares gibt es
überall da wo Leben ist und erst recht da wo geistiges Leben ist.
Nur das Tote läßt sich berechnen; nur die Bewegungen des Toten,
d. h. das Mechanische, Automatische, Maschinenähnliche löst sich

vorauskonstruieren; nur dort gibt es keine Ueberraschungen, schöpferische
Einbrüche und Durchbrüche. Nur vom Toten, Ungeistigen kann man
schließen: weil es gestern so war, muß es heute so sein; das Lebendige
aber besteht aus lauter Ueberraschungen. Und darum gibt es keine

falschere Geschichtsphilosophie, als die, die bewußt vder unbewußt
jenem geschichtlichen Denken zu Grunde liegt: „es gibt nichts neues
unter der Sonne." Die geschichtlich Denkenden lassen das Neue, das
sie anerkennen, immer an Gesetz und vorgeschriebenes Maß gebunden
sein. Aber in dem Maß, als sich das Neue fo behandeln läßt, ist es
eben nicht neu, fundern eine blvße Umgruppierung des schon
vorhandenen. Das läßt sich dann freilich nachher restlos aus dem frühen
erklären; aber eben darum ist es nur scheinbar neu gewesen. Was
diese bloßen Verschiebungen und Umkleidungen des geschichtlichen
Lebens betrifft, haben die Historisten immer recht, aber immer unrecht
haben sie, und immer blamiert sind sie, wo wirklich etwas geschieht,
d. h. etwas neues aufbricht. Denn das hatten sie eben nicht erwartet,
nicht erwarten können, weil es als Neues unvoraussehbar war.

Aus dieser verschiedenen Auffassung über das Wesen des
geschichtlichen Lebens ergibt sich nun auch eine verschiedenartige praktische
Orientierung in den Problemen der Gegenwart.

Weil die Relativisten vermeinen, alles Neue aus dem Alten
kontinuierlich und langsam herauswachsen zn sehen, machen sie die
Rücksichtnahme auf das Bestehende auch zum obersten taktischen und
praktischen Grundsatz: Nur keine Sprünge und gewagten Experimente und
radikalen Brüche; für sie ist immer das Spätere und Höhere die

natürliche Frucht des Früheren und Niedrigem, der Geist ist Blüte
und Frucht der Natur, und daher die Hingabe an das Bestehende
der beste Weg, für das bessere Zukünftige zu wirken. Die Vorherrschaft

des modernen Entwicklungsgedankens in der Gegenwart hat
dieser Denkmeise und Praxis einen solchen Rückhalt gegeben, daß sie

es wagen darf, alles anders orientierte Denken und Handeln als
Schwärmerei, wenn nicht gar als Verrücktheit zu bezeichnen. Und die
geschichtliche wie die alltägliche Erfahrung scheinen ihnen auch in der
Tat Recht zu geben. Wer hätte z. B. noch nicht bemerkt, daß die

ganz natürliche Pietät gegen die Eltern eine Vorschule der Frömmigkeit

ist; oder daß die natürliche Reinlichkeit und Ordnung und Disziplin
die sittliche Lebensordnung vorbereitet. Diefer Stufenaufbau des



— 339 -
Lebens läßt sich schlechterdings nicht leugnen. Aber eine andere Frage
ist, ob sich in ungebrochener Kontinuität das Höhere so aus dem

Niedrigen heraufentwickelt, oder ob das nur ein Schein ist, und das
Aufsteigen zum Höhern tatsächlich doch einen Bruch bedeutet. Das
Evangelium wenigstens stellt sich ganz bestimmt auf die letztgenannte
Seite. Bei Jesus, wie bei Paulus und Johannes tritt der Gedanke
des Bruchs, des Stirb und Werde, des radikalen Neuanfangs gleich
deutlich hervor. Und in der Tat zeigt uns jede genauere Betrachtung,
daß das Höhere, der Geist, nicht aus dem Niedrigen, der Natur,
herauswächst, sondern bloß ihr sich anschmiegt, wie eine Weiche der

Eisenbahnschiene. Der Uebergang vollzieht sich leichter, wenn die Weiche

eng anliegt, aber die Weiche ist trotzdem aus einem andern Stück als
die Schiene. Es handelt sich nicht um ein Hervorbringen, sondern nm
günstige nnd ungünstige Lebensbedingungen. Wäre dem nicht so, fo
wäre immer die natürliche Vorstufe die conditio sins cms, non für
das höhere Geistige, wie die Raupe für den Schmetterling. Das
trifft aber eben nicht zu. Gewöhnlich wachsen in gutem Milieu die

bessern und in schlechtem die schlechteren Kinder auf; aber es kommt
auch vor, daß alle diese Vorstufen übersprungen werden, daß üus einem

Zöllner von heut auf morgen ein treuer Jünger wird. Der Geist hat
es leichter, wenn er stch an günstige Borbedingen anschmiegen kann;
aber er weht doch wo er will. Und darum ist eben der Grundsatz der
Relcckivisten, der Opportunities- und Realpolitiker falsch, daß es

nur gelte, möglichst das Gute im Bestehenden zu Pflegen, dann
wachse daraus das Höhere. Vor lauter engem Anschluß an das
Vorhandene verpaffen sie den Aufstieg zum Höhern. So werden sie

zufriedene oder resignierte und überaus geduldige Kulturphilister. Es
sei mir erlaubt, als Beispiel meinen eigenen Stand heranzuziehen.
Jn allerbester Absicht widmen sich Pfarrer allen möglichen nützlichen
Bestrebungen, sie werden, wie Kutter sagt, zu Commisvoyageur-
pfarrern, haben für alles mögliche Zeit, — alles in dem Gedanken,
sozusagen den notwendigen Unterbau für ihr eigentliches Wirken sich

zu schaffen, und kommen so immer weiter von diesem „eigentlichen
Wirken" ab. Ein großzügiges Beispiel sür diese Art ist der ehemalige
Pastor Naumann, ehedem ein feiner, tiefer religiöser Denker, jetzt

Kriegstheologe, RafsehW
trotz einem; und warum dieses Hinabsteigen? Eben jenem Dogma zu
lieb, daß das Höchste ans dem Niedrigen herauswachse. Wir können
dies nennen: das Schaffen von unten her. Das liegt allen
„geschichtlich Denkenden" im Blut; ja es ist die notwenige Konsequenz
ihrer Gedanken. Es ist nur eine besondere Form desselben, was
besonders wir auf kirchlichem Gebiet so gut kennen; wenn man die

Formen pflegt und hütet, in der Hoffnung, sie füllen sich dann einmal
mit Geist. Setzt man ja doch auch den Störchen leere Nester auf die

Türme, oder hütet die alten, in der Hoffnung sie werden wieder
einmal bewohnt werden. Aber es gibt halt Vögel, die es verschmähen,



— 340 —

in ein anderes, als ein selbstgebautes Nest zu sitzen und von folcher
Art ist offenbar der Geist. Wir können lange Sitten und unverständliche

symbolische Handlung am Leben erhalten, in der Hoffnung, die
tote Form werde gleichsam aus sich selber Leben gebären; es ist ganz
umsonst. Das ist freilich nicht „geschichtlich gedacht"; aber gerade die

Geschichte bestätigt diese Wahrheit, man muß nur dorthin in die
Geschichte schauen, wo ivirklich etwas geschieht. Alle ganz großen
geschichtlichen Bewegungen waren ein Schaffen von oben herab und
nicht von unten herauf. Es war immer ein kühnes sich Hinwegsetzen
über das Vorhandene und ein unvermitteltes, unbekümmertes, Hineinstellen

des gewaltigen Neuen in die Welt hinein, mochte es nun zu
ihr Passen, oder nicht. Darum sagt uns der schroffe, unmögliche
Prophetismus Israels noch heute etwas. Was hätte wohl Jesus sür
Spuren hinterlassen, wenn er die Bergpredigt der Wirklichkeit schön

angepaßt hätte? Hätte je das Christentnm gesiegt, wenn schon die

Urchriften ihren Frieden mit der Welt geschlossen hätten, mit
möglichst sorgfältigem Anschluß an das Bestehende? Und Luther. Man
hat ihn ja oft gerühmt als Muster eines geschichtlich denkenden Menschen.
Natürlich hat. er, als genialer Pädagoge, das Kind nicht mit dem Bad
ausgeschüttet. Aber wo wären wir, wenn er so sorgfältig gefragt
hätte nach dem „möglichen"? Er wagte es halt, auf die Gefahr hin,
daß alles, ja alles zusammenstürze — denn vergessen wir nicht, die

damalige kirchliche Einheitskultur war alles. Wäre er der Opportunist
gewesen, den manche gern aus ihm machen möchten, so hätte er nie
die ungeheuer gefährlichen Postulate: Glaubensautonomie, allgemeines
Priestertum, sola llcles in die Welt schmeißen dürfen. Sofort sagten
damals die geschichtlich Denkenden: fo darf man nicht reden, du
zerstörst so vieles, was wertvoll ist, du bringst viele um die Sicherheit
und Autorität, die sie nötig haben. Ganz recht. Luthers Reformation
hat ungeheuer viel wertvolles zerstört, das fangen wir erst heute an
so recht zu verstehen. Aber wer von uns möchte ihn aus der
Geschichte fortwünschen? Auch Lessing hat es ausgesprochen und
ausgelebt: Man muß die Wahrheit sagen, ob auch die Unreifen davon
Schaden nehmen könnten; wv etwas durchgreifendes geschehen soll,
da hat das kluge Wägen, die Pädagogik und Diplomatie zu
verstummen. Wo ist je auf dem Weg bloßer Reform etwas Großes
geschaffen worden? Sie muß auch da sein, so gut wie es Kärrner geben
muß, wenn Könige bauen; aber verkehrt ist es, von der Kärrnerarbeit
das zu erwarten, wozu es schöpferisches Königswerk braucht.

Versuchen wir noch den Grund anzugeben, warum das Schaffen
von unten her nicht weit führt. Schaffen von unten her ist: zusammensetzen

aus Stücken, etwas mechanisches, totes. So machts der
Handwerker; er macht zuerst den Schaft und dann die Sohle und zuletzt
ist's ein Schuh geworden. Aber das Lebendige geht anders vvr: Es
schafft immer aus dem Ganzen, organisch. Aus einem Ei wird nicht
zuerst ein Kopf und dann ein Rumpf und dann ein Bein und das



— 341 —

andere Bein, bis zuletzt ein Huhn da ist, sondern von Anfang an
ist — keimhaft — rätselhaft — das Ganze da.

Aus dem Ganzen heraus werden die Teile gestaltet. Gerade
Luther ist uns ein Zeuge dafür. Jn seinem Sermon von den guten
Werken, wehrt er sich grimmig gegen die Auffassung, es gebe
einzelne gute Werke, die zusammen den guten Menschen ausmachen; nur
ein gutes Werk gibt es uud aus diesem fließen von selbst alle guten
Teilwerke. Vom schöpferischen Ganzen ausgehen, mit allem Nachdruck
dieses Eine was nottut betonen und das Ausgestalten im Einzelnen
nicht mehr so wichtig nehmen, das ist die Art aller Großen gewesen.
Dieses schöpferische Ganze liegt aber immer im Innersten, im
Zentralsten, am schwerst zugänglichen Ort. Das Schaffen aus dem Ganzen
ist daher immer zugleich ein Schaffen von innen nach außen. Es muß
sich erst im Innern ein Ganzes gebildet haben, ehe nach außen
überhaupt etwas sichtbar wird; aber dann freilich kommt auch etwas Ganzes
heraus. Das klassische Beispiel hiefür ist wiederum Luther. Wie hat
er sich lange gesträubt gegen alle äußere Reform, weil es noch nicht
von innen, organisch gekommen, fondern künstliche Maßarbeit gewesen
wäre. Aber eine folche Haltung verlangt eben einen ungeheuer
starken Glauben an die Innerlichkeit, und ein warten können, eine
Geduld ganz anderer Art, als jene Geduld der Anpassung an das
Bestehende es ist. Und diese Innerlichkeit, dieser Glaube und
Erkenntnis des Ganzen, fehlt eben den Opportunitätspolitikern und den

auf dem Boden der Wirklichkeit stehenden Reformleuten. Sie wollen
greifbare Erfolge sehen. „Ein Spatz in der Hand u. s. w."

Es ist eben die gewöhnliche praktisch-handwerkerliche Denkart
mit der Devise „eins ums andere", wie der Straßenkehrer Schritt um
Schritt den Unrat von der Straße segt. „Der Worte sind genug
gewechselt, nun laßt uns endlich Taten sehen" heißt ihre Parole und
denken nicht daran, daß Taten, nur dann wirkliche Taten sind, wenn
sie als reife Früchte von innen herauswachsen. Sie überschätzen die

greifbaren Erfolge und unterschätzen entsprechend den Wert der innern
Neuorientierung. Sie sagen immer: Besser Hand anlegen, als Worte
machen; besser den Internierten helfen, oder sonst nützliche „Kriegsarbeit"

verrichten, als „sich in Deklamationen ergehen über die Un-
christlichkeit des Krieges;" womit das Kämpfen um eine innere
Neuorientierung, um einen neuen Geist unter Beifallklatschen der großen
Masse, der ja immer der ««minori ssinz am meisten einleuchtet, lächerlich

gemacht wird. Und doch sollte ich meinen, ist vermeiden besser
als heilen, neubauen besser als flicken; und das kann nur aus einem
neuen Geist heraus geschehen; er also ist das, worauf es ankommt,
nicht unreife Surrogattaten. Luther war viel radikaler als die Stürmer
in Wittenberg, darum, weil er fo viel innerlicher war als sie und
nichts halbes mochte. Ein anderes klassisches Beispiel dafür, wie das
Innere das Aeußere gestaltet und nicht umgekehrt, wie erst die ganze
neue Seele da ist und dann, gleichsam von selbst, die Totalität ihre



- 342 -
Aeußerungen, ist die Geschichte des Kapitalismus, so wie Sombart,
Weber und Tröltsch sie uns verstehen lehrten. Aus dem kapitalistischen
Geist ist das kapitalistische Wirtschaftssystem geworden, nicht umgekehrt.
Und darum hilft auch alles Flick- und Stückwerk schrittweiser Reform
nicht daraus heraus, sondern einzig eine radikale Neuorientierung.

Das Schaffen von oben nach unten, das Gestalten von innen
nach außen, das Dringen auf das Ganze statt auf die einzelnen
Stücke, sind nun nichts anderes, als die Hingabe an das Absolute
ohne Rücksicht auf die relativierende Wirklichkeit. Damit haben wir
den am Schluß des ersten Teils abgebrochenen Faden wieder
angeknüpft, und es fragt stch, ob wir jetzt der Lösung jener Kardinalfrage
näher gerückt sind: Ist das Absolute möglich in dieser Welt? Die
Antwort muß jetzt lauten: Noch nie ist eine Zeit oder Bewegung oder
Persönlichkeit ausgekommen ohne Kompromisse; aber vorwärts gegangen
ist es in der Richtung des Absoluten immer nur da, wo einer die

Kühnheit hatte, unbeirrt durch die Bedenklichkeit der geschichtlich

Denkenden, Aengstlichen, es mit dem zu wagen, was er im Inneren
als das Höchste, Unbedingtgute, Unbedingtwertvolle erschaut hatte.
Seinen Tribut mußte er wohl auch der harten Wirklichkeit entrichten,
aber er tat es sozusagen su pussurit, wie in einer Paranthese und
machte aus dem Kompromiß kein Prinzip. Es mögen zwei dasselbe
sagen; aber der Akzent, das was der eine zum Hauptsatz oder Nebensatz

macht, die entscheidende Richtung trennt sie um eine Welt
auseinander. Ob man von vornherein sich auf das Kompromisseschließen
einrichtet und dann leicht vor jedem Hindernis kapituliert, oder aber
sich den Kompromiß nur widerstrebend abnötigen läßt, das macht den
Unterschied aus zwischen den Relativisten und den „Schwärmern".

Und nun sind wir noch vor die letzte Frage gestellt: Warum
bringen diese „Absoluten" die Welt mehr vvrwärts als die „Relativen"
Woher kommt es, daß das Absolute der harten Wirklichkeitswelt ihre
Gesetze aufzwingen kann? Wie tief ist denn jener Brunnen der Innerlichkeit,

daß er dem Schöpfenden umso mehr hergibt, je mehr der ihn
auszuschöpfen strebt? Mit einem Wort: Woher kommt das Absolute,
was steht hinter ihm?

z. vas Undetlingte als meiaplMiscdes Prinzip.

Jn dieses Problem laufen alle unfere Teilprobleme zusammen,
als in den Schlußstein des Gewölbes. Wir können uns diesmal ganz
kurz fassen. Das wunderbare, auf dem Boden der natürlichen Welt
ganz unverständliche Phänomen des kategorischen Imperatives, der
naturüberlegenen geistigen Werte, eröffnet uns den Blick in eine andere
Wirklichkeit, eine intelligible Welt. Und zwar eben eine Wirklichkeit,
d. h. etwas wirkendes, dessen Schaffen an uns wir wie die Hammerschläge

eines Meisters am Steinblock deutlich wahrnehmen, auch wenn
sie nicht jeder richtig deutet. Es ist ein Wille, der uns gegenübertritt
bestritten und in deffen Kundgebung an uns eben jene Welt der Ideen



— 343 —

und Ideale der sittlichen Zwecke stch uns öffnet, der Sinn des Daseins
und die absolute Norm unseres Lebens uns aufleuchten. Als
schaffenden Willen erkennen wir aber auch den lebendigen Gott außer
uns, vor allem in der Gefchichte, wo die Offenbarungstatsachen die
Stellen bezeichnen, wo das Göttliche durchgebrochen ist in unsere Welt
hinein. Ueberall, wo Gott seinen Meißel angesetzt und ein Loch
geschlagen hat durch die harte Kruste, genannt Kausalnexus, da ist
etwas geschehen, da ist schöpferisches Leben, sind unberechenbare,
überraschende neue Kräfte in die Welt hineingekommen. Jeder Mensch
hat — das macht ihn zum Menschen — einen Schacht, der in der
göttlichen Welt endigt, in seiner Seele, und darum ist auch jede
Menschenseele eine Pforte, durch die die ewigen Kräfte in die Sinnenwelt
hineinströmen können. Jn unserer Freiheit liegt es, diese Pforte zu
öffnen und zu verschließen — im Glauben, in der Hingabe an jenen
Willen, den wir bisher das Absolute genannt haben. Und darum ist
das Maß des Glaubens und der Hingabe an das Absolute auch das
Maß seiner Wirksamkeit durch uns. An den lebendigen Gott glauben,
glauben als an die Kraft, die die Welt umgestalten will, glauben an ein
kommendes Gottesreich, heißt also mithelfen es herbeizubringen. In
dem Maß als wir glauben, kommt es herbei: Zum letztenmal müssen
wir hier unserem beständigen Gegenspieler, dem Relativismus,
gegenübertreten. Denn er ist es wiederum, der vou einem schaffenden,
eingreifenden und durchbrechenden Gott nichts wissen will. Ihm ist die
Welt ein geschlossenes System, in das nichts neues hineindringt,
sondern wo sich einfach die vorhandenen Kräfte nach den Kausal- und
Entwicklungsgesetzen auswirken. Auch Geist, sittlich Absolutes ist
vorhanden, aber sozusagen in bestimmtem Quantum, weshalb auch
seine Einwirkung auf das übrige Weltgeschehen in bestimmten,
konstanten Verhältnissen, in Gesetzen sich ausdrücken läßt. Und das
allgemeinste dieser Gesetze ist dies, daß der Einfluß ein sehr schwacher
ist, und daher der Fortschritt nicht nur ein kontinuierlicher, fondern
auch ein sehr langsamer. Wir haben die Unrichtigkeit dieser
Anschauung bereits auf dem Gebiete der Geschichte durchschaut; jetzt
können wir sie an ihrem Ursprungsort erst fassen. Jene Theorie vom
konstanten Quantum ist eben darum falsch, weil Gott ein lebendiger
ift, weil er in der Welt Neues setzt, neue Kräfte einführt, die darum
unmöglich aus dem Alten können erschlossen oder berechnet werden;
und zwar gibt es umso mehr solcher neuer Kräfte, als Glaube
vorhanden ist. Nicht außer uns in sogenannten Gesetzen ist das Maß
der göttlichen Wirksamkeit und daher das Tempo der Gottesreichsentwicklung

bedingt, sondern in uns. Unsere Trägheit, d. h. das was
die Bibel Weltgeist, Sünde und Unglaube nennt, ist die Bremse und
der Radschuh. Gott würde uns alles geben, wenn wir dafür jene
Pförtlein weit genug aufgemacht hätten. Es ist also durchaus kein
Anlaß über das Wort zu spotten: „Das Reich Gottes herbeiglauben."
Es wird nicht umsonst zuerst im Unservater die Bitte stehen: Dein



— 344 —

Name werde geheiligt, dein Reich komme. Dieser Glaube wird noch
mehr als Berge versetzend Er wird dem Himmelreich Gewalt antun
und die Erde mit hineinreißen. Das ist der Sinn der Geschichte, der

vergangenen und der gegenwärtige,?. Diese Gottesreichsbewegung zu
verstehen und nns von ihr ergreifen zu lassen, ist das einzige unbedingt

Notwendige. Emil Brunner.

?ropdetenbi!Ser.
Vttl. »ie Propheten Ses Lxils.

iRie großen Propheten waren der Meinung entgegengetreten, daß

»D Jahwe bloß dazu da sei, dem Volk seine nationale Kultur und
Wohlfahrt, seine politische Unabhängigkeit zu schützen. Nein, das

Volk ist dazu da, den die ganze Welt umfassenden Plänen und ewigen
Zielen Jahwes zu dienen, dem göttlichen Reiche der vollkommenen
Gerechtigkeit und des wunderbaren Gottesfriedens.

Aber nun teilt sich die von den Propheten ausgehende Bewegung
in zwei Strömungen. Jn einer gewissen Ungeduld, die göttlichen
Forderungen sofort zu verwirklichen, trennt die eine das Leben in zwei
getrennte Sphären, die geistliche und die weltliche, das Gebiet der
Religion und das der Kultur. Sie stellt die Religion als etwas
Abgesondertes, Heiliges, mit Gott besonders eng Verbundenes neben
das gewöhnliche profane Kulturleben. Man will religiöser Mensch und
Kulturmensch zugleich fein, trägt aber beides unvermittelt neben
einander in sich. Man will ein Reich Gottes neben den weltlichen Reichen
aufrichten. Man glaubt in dieser geistlichen heiligen Lebenssphäre das
Reich Gottes fchon zu besitzen; man will es herbeiführen auf dem Weg
der Gesetzgebung, man muß aber das Ideal im Interesse der praktifchen
Durchführbarkeit heruntersetzen.

Die andere Strömung hält an der Einheit des Lebens fest. Die
religiösen Motive, Kräfte und Ziele sollen die gesamte Kultur
durchdringen und sich unterordnen. Das Reich Gottes soll die ganze Welt
umfassen und erneuern, die weltliche Kultur soll Weg dazu und Dienst
daran werden. So wird zwar der Kultur Selbständigkeit und Eigenwert
genommen, aber ihr Wert wird dadurch erhöht, daß sie die höchste,
absolute Abzwecknng empfängt. Diese Strömung bringt eine ewige
Unruhe und Spannung auf ihr unendliches Ziel hin mit und mnß
dabei auf ein ausführliches Gegenwartsprogramm verzichten. Sie übt
scharfe Kritik an jenem neben das Weltleben gestellten „geistlichen"
Treiben. Sie wird darum von der großen Menge als Reduktion der

Religion mißverstanden und für unfromm angesehen; aber ihre
Einsamen sind doch die großen Bahnbrecher und Wegweiser, Zielgeber und
Kraftspender. Jene andere Strömung hat mehr sichtbare Erfolge als
sie und gewinnt die Massen für sich, aber auf Kosten der Kraft und Tiefe.


	Das Unbedingte und die Wirklichkeit, unser Problem

