
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 6

Artikel: Neue Wege. III., Nicht Religion, sondern Reich Gottes

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134085

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134085
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 295 —

zu Wittenberg; so und nicht anders wird einst am Ende der Dinge
die Stunde des Menscheusvhnes erscheinen. „Darum wartet und eilet

zu der Zukunft des Tages des Herrn" (2. Petr. Z, 12). A. Schacdciw.

Neue Aege.

IN. Nicht Religion, ssnckem ffeicd Sottes.

1.

'4Hus dem Kampf zivischen der Finsternis einer vergehenden Nacht
und den Strahlen eines neuen Schvpfnngsmorgens, der über

^ ^ dem hereingebrvchenen Chaos aufgeht, steigt unsere einzige Hoffnung

empor: Christns und sein Reich. „Das Alte ist vergangen, siehe
es ist alles ueu geworden." Parteien, Richtungen, Kirchen/Christentümer

stürzen, sind gestürzt. Sie genieße» das Vertrauen starker
Seelen uicht mehr. Wer glaubt noch, daß sie wahrhaft helfen nnd
retten können? Es muß vvn Gott her, aus der Tiefe neu von Gott
erfaßter Seelen, ein neues Wesen kommen und damit die Kraft für die
Geburt der neuen Welt, die sich vorbereitet. Dieses Neue ist eben

das Reich Gottes, zum Unterschied von Anderem, was sich an
seine Stelle gesetzt hat. Dieses Andere ist so stark, daß der Blick in
das Wesen dès Reiches Gvttes dadurch verhüllt wird. Auch Jesus
selbst wird dadurch immer ivieder verdeckt. Wir müssen versuchen, ihn
und seine Sache von den Vcrhülluugeu uud Entstellungen zn befreien,
die sich darum gelegt haben, damit die freien nnd tiefen Geister, die

hente neu auf dem Wege zii Gvtt sind, wissen, wvrum es sich handelt.
Sv seien denn für sie einige Dinge, die schon oft gesagt worden sind,
noch einmal gesagt. Es sieht und sagt sie ja doch ivieder jeder
selbständige Geist auf seiue Weise. Auch gewinnen sie im Zusammenhang
ein anderes Gesicht, als wenn sie nur als gelegentliche Andeutungen
auftreten.

2.

Es sei denn zuerst ivieder einmal gesagt, Sass Sas MeV Lottes
Keine Religion ist. sonSem eher «las gegenteil Savon.

Es liegt iu diesem Satze gewaltig viel uoch unbekannte Wahrheit,

die, wenn sie einmal ans Licht tritt, wohl eine große Revolution
bewirken kann, eine weit größere als die rnssische, die größte, die
denkbar nnd möglich ist. Es ist eine Wahrheit, die eine ganze Welt
auseinandersprengt. Alle größten Revolutionen der Vergangenheit
sind von ihr ausgegangen.



— 29« -
Das Reich Gottes ist keine Religion; es bedeutet eher die

Aufhebung aller Religion. Das ist ein Satz, der Vielen das Anstößigste
sein muß, das gesagt werden kann. Denn in dem Worte „Religion"
fassen ja von altersher die Menschen alles Heiligste zusammen, was
ihre Seele kennt. Ist es nicht einst auch das Sonnenwort nnserer
Seele gewesen? Wie es auch ost mißbraucht werden möge, so drückt
es doch für das fromme Gemüt den höchsten Besitz aus: die Gemeinschaft

der Seele mit Gott. Und diesen Schatz der Seele, dieses Aller-
heiligste, wollen wir autasten, indem wir gegen die Religion auftreten?
Handelt es sich nicht vielleicht blvß um ein W v rt, und wäre es dann
nicht besser, ein Wort, das Vielen nun einmal über alles teuer ist, stehen

zu lassen, als sich durch seine Antastung wahrhaft furchtbaren
Mißverständnissen auszusetzen? Denn wir laufen ja Gefahr, als Gottesleugner,
Gotteslästerer und Zerstörer alles Heiligen zu erscheinen.

Und doch können wir nicht anders. Denn hier scheiden sich zwei
Welten. Es handelt sich uni eine der Grundsacheu, eine der Grund-
entscheiduugen.

Was verstehen wir denn gewöhnlich unter der Religivn Geiviß nicht
die Gemeinschaft einer Seele nnt ihrem Gvtt, fvndern etwas Anderes.
Unter Religivn versteht vielmehr jedermann ein ganz bestimmtes geistiges
Gebilde, das zn beschreiben nicht schwer ist. Es gehört dazu einmal
eine Lehre — eine Lehre vvn Gott und göttlichen Dingen, eiue heilige
Lehre. Es gehören dazu bestimmte Bräuche und Sitten, Uebungen
und Einrichtungen. Vvr allein gehört dazn, was man eineil Gottesdienst

oder Kultus nennt, nebst irgend einer Gemeinschaft, die sich um
diese Lehre und diesen Gottesdienst sammelt. Es gehört dazu serner
irgend eine Organisation zur Einrichtung dieses Gottesdienstes, Rege-
lllng dieser Gemeinschaft, Uebermittlung der Wahrheit, die man
bekennt, an das kommende Geschlecht nnd an die draußen Stehenden.
Auch irgend ein fvrmuliertes Bekenntnis kann nicht ansbleiben, nnch
wenn es die freieste Fvrm annimmt. Eine gewisse Absonderung gegen
andere Religivnen ergibt sich vvn selbst.

Ueberhaupt gehört ja gerade dies zum Charakteristischen, daß
Religion sv ein Gebilde für sich wird. Sie ist ein eigenes Reich. Sie
trennt sich von Sittlichkeit, Kunst, Wissenschaft, Pvlitik. Freilich ivird
sie sich mit diesen Lebensgebieten iii Beziehung zll setzen, sie zn
beherrschen oder zu durchdringen versuchen, aber sie bleibt doch grundsätzlich

etwas für sich lind vielfach taucht die Meinung auf, sie sei um
so reiner, um so innerlicher, je mehr sie sich vor aller Vermischung
mit der Welt bewahre.

Fügen wir aber hinzu, daß lebendige Religion nicht nur eine
Lehre oder ein Kultus vder eine Orgciiiisativn ist, svndern vor allem
eine Sache des Gefühls, der Stimmung und Empfindung. Sie ist
eine ganze Welt von Stimmungen, eine unendliche Symphonie der
Empfindung. Die Skala des religiösen Gefühls reicht von der tiefsten.
Hölle bis zum höchsten Himmel. Aller Jubel und alle Qual, alles



— 297 —

Licht und alle Finsternis, die in der Unendlichkeit der Menschenseele
Raum haben, finden ihren stärksten und letzten Ausdruck in der Religion.
Jn der Pflege dieser Gefühle besteht ein großer Teil des religiösen
Lebens. Ihre Kraft und Fülle gilt als Maßstab für den Wert einer
Religiosität.

Das ist doch, nicht wahr, was man landauf und landab unter
Religion versteht? Das ist's doch, was man als Religion liebt oder
haßt, pflegt oder zerstört?

Und nun erklären wir, daß das, was Jesus will, etwas ganz
Anderes ist, so ziemlich das Gegenteil. Wir müßten es schvn von
Israel sagen. Was man so die Religion Israels nennt, ist gar
keine Religion. Zum mindesten gilt dies von dem Kern und eigentlichen

Sinn des alttestamentllchen Glaubens. Man verkennt und
entstellt ihn, wenn man ihn eine Religion nennt. Es ist gerade die
Eigenart Israels, das, wodurch es vom Heidentum unterschieden wird,
daß, es etwas ganz Anderes will. Moses will keine Religion und der
Kampf der großen Propheten ist ein Kampf gegen die Religion. Was
wollen sie denn? Nicht eine Religion, fondern ein Reich, das Reich
Gottes und des Menschen, eine Welt der Gerechtigkeit und Güte. Sie
stehen im Namen Gottes gegen Tempel und Priester für die Herrfchaft

Gottes felbst.
Auf dieser Linie steht auch Jesus ; er geht auf ihr weiter bis zum

Ende. Er hat nicht nur keine neue Religion gebracht, sondern
überhaupt keine Religion. Man kann sich diese Tatsache gar nicht genng
klär machen. Nicht eine Religion will er, sondern ein Reich, eine

neue Schöpfung, eine neue Welt. Er will Gott, den Menschen, den

Bruder, die nene Gerechtigkeit, die Befreiung der Welt aus der Not
der Angst und Sinnlichkeit, des Mammonismus, der Verzweiflung,
des Todes — und der Religion! Der alte Aeon soll vergehen und
der neue kommen. Man kann sich die Sache Jesu gar nicht realistisch
genug denken. Wenn ein katholischer Kirchenlehrer gesagt hat, die
katholische Kirche sei nicht unsichtbar (wie die Protestanten von der
wahren Kirche sagten), sondern so sichtbar und greifbar, wie das
französische Königreich oder die Republik Venedig, so läßt sich dieses Wort
auch aus das Reich Gottes im Sinne Jesu anwenden. Es ist ein
Reich, fo greifbar und sichtbar wie das römische Reich, wenn auch in
seinem Grundwesen das genaue Gegenteil davon und, wie sich von
selbst versteht, bei allem Realismus von unendlicher Geistigkeit. Was
Jesus will, ist ein aus Gott geborener
Weltzustand, keine Religion.

Das springt in die Augen, sobald man bei der Betrachtung seiner
Botschaft und seines Werkes die religiöse Brille ablegt. Da ist nirgends
eine religiöse Lehre. Immer wieder ist es den Theologen und
Philosophen ein Rätsel, wie wenig sich Jesus Mühe gibt, seine Botschaft



— 298 -
in bestimmte Fvrmen zu fassen, dafür zn sorgen, daß sie auch' richtig
verstanden werde für alle Zeiten, wozu eine genaue Ueberlieferung
und also wohl auch schriftliche Aufzeichnung nötig gewesen wäre.
Seine Unbekümmertheit in diesem Punkte erscheint nns bald
unbegreiflich großartig, bald — gestehen ivir es nur — halb leichsinnig.
Offenbar kommt es Jesns so gar nicht auf Lehre von Gott an. Ja,
wir glauben deutlich zu spüren, daß er solche verabschent oder vielmehr
darüber lächelt. Sein Gott ist ganz unendlich verständlich und bei

aller Paradoxic seines Wesens so selbstverständlich. Es versteht ihn
eigentlich jedes Menschengemüt ohne weiteres, sobald nur einmal die

Hüllen entfernt sind, womit die Menschenweisheit, eben vor allem die

Religivn, ihn umgibt. Was Jesus tut, ist darum auch vor allem
dies: daß er mit sicherer Hand diese Hüllen hebt, Gott so zeigt, wie
ihn der Mensch sofort versteht. Darum hat der Gott Jesu etwas
so unmittelbar Einleuchtendes, sonnenhaft, mehr als sonnenhaft Klares
und Liebes, daß im Grunde kaum eine Menschenseele Nein zu ihm
sagen kaun.

Aber nun bedarf es eben keiner Religivn, um diesem Gvtt zu
dienen. Man dient ihm im Menschlichen. Man beachte doch
gewisse Selbstverständlichkeiten, die aber unendlich bedeutsam sind. Nirgends
gibt Jesus eine Anleitung zu irgend welchen besonderen frommen
Uebungen nnd Werken. Das Fasten lehnt er als religiöses Gesetz mit
einem Lächeln ab, ohne es etwa auf der andern Seite zu verbieten
oder zu verurteilen. Anch zum Beten fordert er nicht auf, wenigstens
nicht in dem unter uns üblichem Sinne. Er mahnt vielmehr zur
Zurückhaltung; nur einige große Bitten sollen das Herz des Jüngers erfüllen
mit einer so schlichten Selbstverständlichkeit wie Ein- und Ausatmen.
Sie gehen all auf das Kommen des Reiches. Nicht soll man beten

um des Betens willen: daß man fromm sei, daß man Gott gefalle,
um der religiösen Uebung und Stimmung willen, sondern als
Mitarbeiter und Mitkämpscr Gottes. Jn diesem Sinne allein fordert er

zu kühnem, ja zu „unverschämtem" Bitten auf. Er gründet ebenso
keinen Gottesdienst — keine Spur davon. Er geht wohl am Sabbat in
die Synagoge, aber nicht zur „Erbauung"; die Synagoge ist vielmehr
der Ort, wo Israels Hoffnung immer noch vertreten ivird, feine
Gemeindeversammlung, eine Stätte, wo doch irgendwie vom Gottesreich
geredet wird, anch ivenn dieses von der Religion übersponnen ist.
Den Sabbat selbst hält er ebenso, indem er im Grunde darüber steht.
Auch treffen wir nirgends eine Anleitung zur Pflege frommer
Stimmung, religiöser „Innerlichkeit", keine Mystik, auch kein forciertes Reden
von Gott. Man kann, ein Wvrt Gvttfried Kellers anwendend, sagen,
sein Gott strahle von Weltlichkeit. Wie cr sich im Alltag offenbart,
fo dient man ihm im Alltag.

Knrz, es ist eine auf der Hand liegende Wahrheit nnd dvch eine

große Paradvxie: Jesus geht uicht im gering st en darauf
aus, die M e n s ch e n s r o m m z u mäch e n.

'
Er will keine



— 299 —

religiösen Menschen; seine Sphäre ist nicht die der Religion. Was er
will, ist nicht irgend eine vom übrigen Leben abgesonderte mystische

Macht. Darum überhaupt keine Absonderung! Da ist keine Abgrenzung
gegen andere „Religionen", sondern das genaue Gegenteil:
Niederreißung der Neligivnsschranke, wie das Gleichnis vom barmherzigen
Samariter — dieses ungeheuer revolutionäre Wort — zeigt. Da ist
kein Bekenntnis im Sinne eines Credo. Auch das Unservater ist
keins, durchaus keins. Bekenntnis im Sinne Jesu ist bloß treues
Einstehen für Gottes und Jesu Sache. Kurz, es ist nirgends Tempelluft,

Kirchenluft, sei's noch fo geweihte, nirgends mystisches
Halbdunkel, sondern überall Gottes freier Himmel, Gottes frische Luft;
nirgends etwas Künstliches, Verstiegenes, von Menschen Gemachtes,
vielmehr alles einfach, natürlich, echt, gesund, sonnenklar, so ganz
menschlich und so ganz göttlich.

So ganz menschlich und so ganz göttlich! Wir müssen wohl
besser sagen: so ganz menschlich, weil so ganz göttlich. Denn das ist
eben das Merkwürdige: hier, wo die Religion aufhört, haben wir so

ganz das Gefühl, bei Gott zu sein. Es hört eben die Religion auf,
weil Gott da ist. Alles ist weltlich, weil Gott eine so starke
Wirklichkeit geworden ist. Wo man jene heilige, abgeschlossene, besondere
Welt braucht, die Religion heißt, da ist man Gottes nicht sicher, da
ist Gvtt nicht nahe, da braucht man dafür einen Ersatz: eben die

Religion. Wo Gvtt die selbstverständliche, unendlich klare,
alldurchdringende Wirklichkeit ist, da ist er in allem sichtbar, ist er in allem

zu haben nnd zu ehren, ist ihm in allem zu dienen. Die Welt ist wirklich

sein Tempel, darum fällt der besondere Tempel weg. Alle werden
Priester als Menschen, darum fällt das besondere Priestertum weg;
alle Tage werden heilig, darum gibt es keine besonderen heiligen Tage
mehr; alles Tun wird Gottesdienst, darum braucht es keinen besonderen

Gottesdienst mehr; alles wird heilig, darum bleibt nichts übrig,
was besonders heilig oder nnheilig wäre. Die Religion fällt dahin
vor Gott.

Das ist die Revolution Jesu, die unermeßliche, noch wenig
begriffene. Die Religivn seiner Zeit hat es allerdings begriffen und das
Ergebnis ist das Kreuz gewesen. Es werden noch manche Kreuze
aufgerichtet werden, bis es ganz begriffen ist. Aber gerade darin besteht
die unendliche Anziehungskraft Jesu für alle Menschengemüter, frvmme
und „gottlose", christliche und heidnische: in der Art, wie er Gott und
Mensch zusammengebunden hat, darin, daß er nicht Religion lehrt,
keine Seele in ein Credo spannt, sondern eine Welt eröffnet, die Welt
des Menschen und die Welt Gottes, aber des Gottes, der zum
Menschen gehört, den jede Menschenseele als svlche grüßt, der
der wirkliche Gott ist, den der Mensch als solcher sucht und nicht
entbehren kann. Denn die Religion stößt viele Seelen ab, das Reich
Gottes zieht alle an, auch wenn es nicht alle gewinnt.



300

Nun wollen wir wieder zur Religivn zurückkehren und versuchen,
tiefer in ihr Wesen einzudringen. Warum wollen wir die Religivn
durch das Reich Gottes verdrängeil?

Die Religion ist ohne Zweifel das weitaus großartigste Gebilde
des Menschengeistes. Sie ist wohl das, was den Menschen am
deutlichsten vom Tiere unterscheidet, ihn unendlich über das Tier hinaushebt,

ihn zu einem neuen Wesen, einer neuen Schöpfung macht.
Sie ist die innerste Tiefe der Menschengeschichte; sie ist die Schöpferin
der Kultur, sie ist der Sonntag der Welt. Wie viel Großes ist in
ihrem Namen getan worden! Welch eine Welt von stiller Herrlichkeit
ist in dem verborgenen Leben der Seelen mit Gott beschlossen! Soll
dies alles angetastet und zerstört werden?

Dies soll nicht angetastet und zerstreut werden, bei weitem nicht!
Wir tasten nie etwas wirklich Heiliges an oder zerstören es. Gott
bewahre uns davor! Aber wir müssen eine Reihe unerbittlicher Wahrheiten

geltend machen.
u. Einmal: Wir haben soeben den Satz ausgesprochen, die Religion

sei weitaus das großartigste Gebilde des Menschengeistes. Jn diesem
höchsten Lob der Religion haben wir fofort den ganzen Unterschied
zwischen Religion und Reich Gottes. Ein Gebilde des Menschengeistes!
Das ist die Religion freilich. Das ist ihre Ehre, aber auch ihre Grenze.
Aus dieser Grundtatsache sind eine Reihe von andern abzuleiten.

Die Religion ist ein Gebilde der menschlichen Psyche. Sie wird
also die Eigenschaften der menschlichen Seele, deren Tochter sie ist,
teilen. Sie wird ihre Gottverwandtschaft, ihren göttlichen Adel, teilen,
aber auch ihren Abfall, ihre Sinnlichkeit und Verlorenheit; sie wird
sich in das Reich des Übermenschlichen erheben, aber auch in das
Reich des Untermenschlichen versinken können; sie mag dem Geiste zum
Ausdruck für sein höchstes Streben dienen, vielleicht aber auch der
bloßen Natur ihren Glanz und ihre Leidenschaft leihen. Dann hätten
wir hier zwar ein wunderbares Gebilde vor uns, aber nicht die
geringste Bürgschaft, daß wir es mit Gott selbst
zu tun haben. Denn wir bleiben ja durchaus im Bereiche des
Menschlichen. Menschliche Bräuche, menschliche Gedanken, menschliche
Stimmungen sind durchaus keine Gewähr dafür, daß Gott dabei ist.
Man kann sehr vielReligion haben nnd fern von
Gott, ja recht eigentlich gottlos sein. Ein Satz, der
zuerst auffallend, dann wieder selbstverständlich erscheint. Wir wissen,
daß es eine Religiosität gibt, die im Grunde Gottlosigkeit ist. Nur
meinen wir, das sei eben falsche Religion. Aber hier liegt der Irrtum

: das kann durchaus echte Religion fein. Sie kann durchaus
ehrlich, tiefgefühlt, begeistert und begeisternd sein. Sie kann aus
leidenschaftlichen Seelen aufsteigen als eine gewaltige psychische Kraft,
kann hinreißend auf Andere wirken, kann in Ausnahmefällen ganze



— 301 —

Religionen stiften — und doch nichts zu tun Huben mit dem Reiche
Gottes, vor Gott nichtig sein. Denn sie kann im Grunde bloß menschliches

Feuer sein, kann vermischt sein mit offener oder geheimer Selbstsucht

und Herrschsucht — ein besonders häufiger Fall! — kann versetzt

sein mit starkem Trug, ja sie kann dämonische Lüge sein. Sie
kann der höchste Ausdruck menschlichen Titanentums sein nnd bis zum
Himmel reichen. Aber wenn sie bis zum Himmel reicht, so nicht bis zu Gott,
dem wirklichen Gott. Dieser mag mit seinem Hauch diesen babylonischen

Turmbau der Religion ebenso umwerfen, wie er den babylonischen
Turmbau der bloßen Kultur umwirft. Was ist die Religion anders
als das bezauberndste Wort der Kultur Es gibt zu allen Zeiten große
uoiuinss rslissiosi, die von Vielen verehrt werden, von denen aber
vielleicht das Wort gilt, daß der Kleinste im Himmelreich größer ist
als sie. Es gibt große „religiöse Erhebungen", die vor Gott nicht
mehr sind als Gottlosigkeit, ja schlimmer als offene Gottlosigkeit. Denn
Religion ist oft ein ganz furchtbarer Betrug.

Der wirkliche Gott wohnt über den bloß menschlichen
Gebilden. Er kommt zum Menschen, verbindet sich mit ihm, aber er
kommt von oben her und er ändert den Menschen, indem er sich

ihm verbindet. Freilich macht er ihn dadnrch gerade zum wahren
Menschen. Er ist der Gott der Gerechtigkeit und Liebe. Von ihm
kommt das Reich Gottes. Es ist da, wo er herrscht — nur da.
Er ist darum da, wo er im Menschen erscheint, immer gleichbedeutend
mit einfach menschlicher Sittlichkeit, mit Güte, Demut, Freiheit, Herzensreinheit,

Vertrauen, vor allem mit Selbstverleugnung, und umgekehrt:
wo diese sind, da ist er, mag sein Name auch nicht genannt werden;
wo sie aber nicht sind, da ift er nicht, mag fein Name von allen
Wänden wiedertönen. Es ist aber ein altes Gefühl wirklicher
Gottesmenfchen, daß Gott nichts so sehr haßt, als diesen Gebrauch
seines Namens, nichts so sehr haßt, als die Religion. Was braucht
Gott Religion? Er verlangt nicht Religion, sondern Glauben und
Liebe. Religion verlangen die Götter, Gott verlangt, daß sein Wille
auf Erden geschehe zum Heil der Menschen.

Wir können gar nicht genug auf der Hut sein vor der Religion
— im Namen Gottes! Wir brauchen nicht Religion, sondern Reich
Gottes. Wir sind auf Grund einer erblichen Belastung immer Noch
viel zu sehr geneigt, alles anzustaunen, was nach Religion aussieht,
religiöse Worte, religiöse Begeisterung, religiösen Ernst, religiösen Tief-
sinn anzustaunen. Wir müssen uns davon aber gründlich abkehren,
als von einer der großen Betäubungen der Menschenseele. Immer
mißtrauischer müffen wir gegen diese Religion werden, ihr immer
schärfer auf die Finger sehen. Immer wieder müssen wir scheiden
zwischen Religion und Gott. Religion ist ein menschliches Gebilde,
oft großartig und herrlich, aber ebenso oft mit allem Schlimm-Menschlichen

und Übermenschlichen verunreinigt, Gott aber ift — Gott; er
ist die Welt des Heiligeu, der reme Wille des Guten; er ist ganz



— 302 —

anders als der Mensch, qualitativ vvn ihm verschieden, und gerade
darum so menschlich, so menschenfreundlich, menfchenbefreiend, menschenschaffend.

Wir brauchen nicht Religion, wir brauchen Gott.
d. Wir fügen aber ein Zweites hinzu: Religivn hat, wie wir

gesehen, die Neigung, sich in sich selbst abzuschließen, eine eigene Welt
zu bilden. Das ist eine Tatsache, deren gewaltige und verhängnisvolle
Bedeutung wir ins Auge fassen müssen. Vielleicht könnten wir das,
was wir meinen, etwa so ausdrücken: Religion hat die Neigung,
eine Sache zu werden, die nm ihrer selbst willen wichtig
ist. Man kann nicht genug Religion haben. Darum pflegt man die

Religion. Man bemüht sich auf's eifrigste um die religiöse Thevrie,
die rechte Lehre. Man baut die religiöse Gemeinschaft so stark und
reich als möglich aus und erhebt sie wenn möglich zur Herrin aller
andern. Man legt vor allem Gewicht auf einen richtigen und eifrigen
Gottesdienst. Man erzeugt in sich selbst die frommen Stimmungen,
von denen man glanbt, daß sie Gott wohlgefällig seien und wacht
ängstlich über das Hin- und Herschwanken der Gefühle. Dabei stellt
sich leicht jene Meinung ein, je reiner sich die Religion halte, je
weniger sie mit der „Welt" und ihren Geschäften zu tun habe, destv
wertvoller und echter sie fei. Es kvmmt auf diese Weise jener religiöse
Reichtum zustande, an dem ganze Völker erstickt sind, es erwächst aus
diesem Beweggrund jene religiöse Betriebsamkeit, die es für großen
Gewinn hält, wenn eine Kapelle, eine Messe, eine Predigt mehr
vorhanden ist und die eine Versammlung für ungleich mehr an Gott
orientiert hält, wenn ihr eine Andacht vvrangegangen ist als vhne sie.

Es kommt auf die Form der Religion an; wo sie vorhanden ist, da-
ist erst der rechte Ernst und die rechte Tiefe, da ist Gott.

Was ist die Frucht dieser Art? Wir möchten, um dies zu zeigen,
an die zuletzt gemachte Bemerkung anknüpfen. Es kommt auf die

religiöse Form au. Damit ist schon gesagt, daß unter Umständen
die Form allein genügen muß. Es kommt bei dieser Art leicht dazu,
daß die religiöse Gesinnung übersehen wird, wenn nur die religiöse
Geste vorhanden ist. Ein gewaltiger religiöser Apparat entschädigt
für fehlende Gerechtigkeit und Liebe. Man bedrückt den Fremdling,
die Witwe und Waise und erbaut sich an seiner schönen Religion.
„Hier ist des Herrn Tempel, hier ist des Herrn Tempel, hier ist des

Herrn Tempel." Mystische Glut der Andacht läßt die Abwesenheit
gewöhnlicher sittlicher Rechtschaffenheit übersehen. Ja, man kann
religiöse Kraft nnd Tiefsinn nnd Enthusiasmus haben und ein ganz
gewöhnlicher Mensch sein, sogar ein ungewöhnlicher, nämlich ein
ungewöhnlich gemeiner Mensch — was ein Rätsel ist, das schon Vielen zu
schaffen gemacht hat. Auch die religiöse Genußsucht, dieses Giftkraut,
gedeiht auf diesem Boden; es ist hier sv recht daheim. Man kann
sich nicht genug tun in religiösen Erhebungen, Aussprachen, Erbauungen,
Tiefsinnigkeiten. Man beraubt eiue „religiösen Individualität" nach
der andern dessen, was sie Einem geben kann und läuft von einem



— 303 —

(katholischen oder protestantischen, altmodischen oder modernen)
Gnadenort zum andern und wird nur immer genußsüchtiger und nur
immer ärmer. Man macht aus der Religion etwas wie einen höheren
Sport und gerät in alle mögliche Verkehrtheiten hinein. Anch die

Verirrung in die grobe Sinnlichkeit liegt nicht ferne.

Es geht damit genau, so, wie wenn man Sittlichkeit bloß um
der Sittlichkeit willen und Kunst bloß um der Kunst willen treibt,
vhne daß man eine Sache hat, der man dient in allem, was man tut.
Sittlichkeit wird dann ein Moralspvrt. eine reine Formsache, ein üppig
wucherndes Gesetz, eine Last, eine Willkür. Kunst wird dann bloße
Artistik, die im Gefühl ihrer Leere auf allerlei abgeschmacktes und
unnatürliches Wesen gerät. So auch die Religion, wenn sie bloß um
der Religion willen getrieben wird. Sie verfällt danu wie eine
entsprechende Sittlichkeit und Kuust dem Fluch des Wortes: „Wer seine
Seele suchet, der wird sie verlieren."

Wo aber das Reich Gottes ist, da heißt es: „Wer sie verlieret
uin meinetwillen, der wird sie finden." Hier zählt Religion um der
Religivn willen gar nichts. Sie ist die unnötigste, lächerlichste,
anmaßendste und gefährlichste der Spielereien. „Ich hasse und verachte
eure Feste", spricht Gott durch den Mund des Propheten, „und mag
nicht riechen eure Festversammlungen. Wenn ihr mir Brandopfer und
Gaben darbringt, fo nehme ichs nicht gnädig auf. Hinweg von mir
mit dem Geplärr deiner Lieder; das Rauschen deiner Harfen mag ich

nicht hören. Möge vielmehr Recht sprudeln und Gerechtigkeit wie ein
nimmer versiegender Bach." Es gilt nicht, Religion zu haben,
sondern eine Sache zu haben, nämlich Gottes und des
Menschen Sache. Wer diese Sache hat, der wird, wenn er nicht
darin gestört wird, besonders von der Religivn, von selbst „Religion"
haben. Er wird Gvtt brauchen als Helfer; er wird bittend zu ihm
kvmmen; er wird nach Erkenntnis Gottes ringen, mit seinem Herzen
und seinem Kopfe; er wird seine Stunden der Vertiefung und Sammlung

suchen; er wird unter Umständen die Welt weit von sich stoßen
nnd all sein Trachten auf das Eine richten: Gvtt allein zu dienen,
und keinen andern Göttern, namentlich nicht sich selbst. Aber diese

„Religion" wird dann ganz und gar mit dem Trachteu nach dem
Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit verbunden sein. Sie wird s a ch-

lich im besten Sinne des Wvrtes sein. Es wird kein Ueberwuchern.
kein Sport, keine Künstlichkeit eintreten, alles wird gesund, natürlich,
selbstverständlich sein, wie die Natnr, und wie die Natur wird dieses
Leben schlicht und reich zugleich sein. Der Unterschied dieser „Religion"
von der Religion ist der zwischen der Natur und dem Treibhaus.
Wo man sich von den schlichten und groben Arbeiten der Welt in
religiöser Scheittvornehmheit zurückzieht, um in der „Stille" oder

„Sammlung" Gott zu stndeu, seinen Geist zu gewinnen, da wird das

genaue Gegenteil eintreten: man wird von dem Gvtt abkvmmen, der



- 304 —

in der Welt sein Reich bauen will und wird sich dafür in den Trug-
gespinnsten der eigenen Gedanken verfangen und vielleicht darin zu
Fall kommen. Es waltet hier ein strenges Gesetz: der Gott, den

man im Reiche Gottes kennt, läßt sich nur in der groben nnd
schlichten Arbeit für sein Reich finden.

Von hier muß die Gesundung der „Religion" ausgehen. Es ist
den Menschen angestiftet, daß sie diesen Gott verstehen. Wo einzelne
Menschen oder ganze Gemeinschaften für das eintreten, was zum
Menschen gehurt, für Recht und Gerechtigkeit, Freiheit und Wahrheit,
Liebe und Reinheit, und sie dies tun im Namen Gottes, da wird
Gott verstanden und geehrt, auch von dcn „Gottlosen". Umgekehrt
entsteht ein gut Teil der „Gottlosigkeit" in der Welt aus der
Beobachtung einer Religion, die Gott verleugnet. Bei vielen dieser „Gottlosen",

die für eine bessere Welt glühen und kämpfen, ist Reich Gottes,
bei den Andern Religion. Das wird die Gesundheit sein, deren wir
bedürfen, daß wir das Reich Gottes suchen, d. h. daß wir eine Sache
haben, daß jede große reine Sache irgendwie auch die unsrige ist, daß
jede irgendwie auf uns zählen darf — nicht religiöse Forcierung und
Tränierung. Dann werden wir uns über Gott schon verständigen können,
dann wird auch sein Name auf die Lippen treten zur rechten Zeit,
dann wird seine Erkenntnis aufgehen wie die Sonne.

«. Die Religion gelangt dazu, sich selbst zu suchen und sich an die
Stelle Gottes zu setzen, durch Religion die Abwesenheit seines
Reiches zu vertreten. Aus diesem Sich-Selbstsuchen ergeben sich nvch
weitere Folgen. Es liegt der Religion viel daran, sich selbst zn
erhalten. Weil sie nun nicht von Gott lebt, dem Lebendigen, sondern
ans sich selbst, so sucht sie nach allerlei Mitteln hiefür. Sie verbündet
sich mit der Welt. Sie sucht darin eine Stütze. Sie stützt sich auf das
Geld, auf kirchliche oder staatliche Macht, auf die herrschende
Gesellschaftsordnung und Sittlichkeit oder auch Unsittlichkeit. Dafür verspricht
sie ihnen geistigen Schutz. Sie verleiht ihnen Weihe. Dadurch wird sie
eine konservative Macht, ja, die konservativste, die es gibt. Es
liegt in ihrem eigenen Wesen dieses Element der Beharrung, denn sie

versteift sich in sich selbst. Nun ist Konservativsein allein nvch kein Vvr-
wnrf, wie Radikalismus und revolutionäres Wesen noch kein Lob.
Aber es gibt ein Beharren, das von Gvtt abführt. Denn Gvtt ist
der Lebendige, er ist das Leben selbst. Wo sich die Endlichkeit in sich

selbst versteift, da kommt sie von ihm ab. Wenn die Welt als Welt
die Weihe der Religion bekommt, die dann als heilige Verkrustung
wirkt, dann leiden ste beide zusammen Schaden. Wir bekommen so

jene Religion, die tatsächlich die stärkste Macht der Reaktion in der
Welt gewesen ist bis auf diesen Tag, die Religion, die von jeher
Wahrheit und Leben gehemmt und sich jeueu Haß der freien Geister
zugezogen hat, der als das: „Kcl'»sW l iutams" in mannigfachen
Sprachen durch die Geschichte grollt.



- 305 —

Sie haben ganz recht! Die Religion ist die stärkste Macht
der Reaktion. Aber wir fügen hinzu, daß das Reich Gottes
die stärkste Macht der Revolution ist, die stärkste Triebkraft und die

innerste Lebensunruhe der Geschichte. Wenn der Priester der
Religion Freiheit, Wahrheit nnd Gerechtigkeit am stärksten gehemmt hat,
so hat der Prophet des Reiches Gottes sie am stärksten gefördert.

6. Wir gehen aber von hier aus noch einen Schritt weiter und
sprechen das Letzte und Schwerste ans. Wir hören aus dem Munde
der Bekämpfer der Religion immer wieder, daß sie weitaus das
Schlimmste der Uebel sei, das auf dem Menschengeschlecht laste. So
sagen es Freigeister, so Sozialdemokraten, so fühlen Viele, die es nicht
sagen. Sie schlagen vielleicht das Greuelbuch der Geschichte auf und
zeigen uns, daß dessen blutigste und schwärzeste Seiten von der

Religion geschrieben worden seien. Wir stehen dann verlegen da. Wir
suchen die Angegriffene zu verteidigen. Wir unterscheiden dann etwa
zwischen echter Religion und falscher und erklären, jene falsche habe
all das verschuldet, was man der echten zuschreibe.

Es wäre besser, wenn wir die Verteidigung unterließen und
zugestünden: Ja, die Religion ist die furchtbarste Macht der
Geschichte. Freilich auch die großartigste, herrlichste, segensreichste,
aber auch die furchtbarste. Beides hängt eben zusammen. Die Religion
ist ein Gebilde der Psyche, und so ist in ihr Himmel nnd Hölle. Die
Religion gehört zur Welt. Sie ist ihre herrlichste Blüte, aber auch

ihr schrecklichster Auswuchs. Sie fügt dem Weltwesen, statt es zu
überwinden, ein Element der Unendlichkeit und Unbedingtheit zu und
steigert es damit ins Uebernatürliche. So wird sie das Reich, wo
die Dämonen sich mit Vorliebe ansiedeln. So wird der Mensch
durch sie zu Schlechtigkeiten verführt, die er rein natürlicher Weise
nie beginge; so entstehen die wüstesten der Greuel. So erwächst ein
Fanatismus, eine Kraft des Hasses, eine Macht der Lüge, die aus
andern Quellen nicht fließen könnten; religiöser Fanatismus, religiöser
Haß, religiöse Lüge sind schlimmer als ihre weltlichen Parallelformen,
und unerschöpflich strömen sie aus diesem Quell.

Vor allem aber ist schlimm, daß die Religion heiligt, was sonst

zu überwinden wäre, daß sie mit einem Glanz überzieht, was sonst
ohne weiteres als wüst nnd gemein erschiene. Das ist von jeher ihre
Rolle gewesen. Das alles wird uns heute am Kriege besonders klar.
Die Kirchen und Theologen haben seit langem den Glanz der Religion
ans ihn geworfen. Sie haben sich am leidenschaftlichsten gegen die

Friedensvemeguug gewehrt. Sie haben vor allem jene „religiöse
Erhebung" gefördert, die ein Teil des großen Wahns war, von dem
die Welt in den Abgrund gerissen wurde. Und heute sind sie die
schlimmsten militaristischen und nationalistischen Treiber. Einige von ihnen
sind blutberauschte Würrichs. Ihnen allein konnte es einfallen, Jesus
selbst in den Schützengraben oder an das Maschinengewehr zu stellen.



- 306 -
— Man darf aber vielleicht nvch weiter gehen und sagen: an der
Wurzel des Krieges liegt Religivn. Der Krieg ist ein Stück Religivn.
Denn er ist eine kosmische Macht. Er ist ein Teil jenes seltsamen
Bannes, der ans dem Menschenwesen liegt, und es an vielen Punkten
in einer Welt festhält, die eine Welt der Entwürdigung, des dämvnschen
Wesens ist. Er gehört mit Alkoholismus, Mammonismus, Sexualismus
zu einer ganzen Welt; und aus dieser Welt steigt auch die Religion
empor, nicht allle Religion, aber die Religion, die wirklich das
furchtbarste der Uebel ist.

Sie i st das furchtbarste der Uebel. Aber über der Religivn ist

Gvtt, der wahre Gvtt. Er ist nicht mit ihr zu verwechseln Und
wo der Mensch sich mit ihm berührt, in sein Licht kvmmt. da ist
sein Reich. Wo es ist, da ist nicht Knechtung, svndern Erlösung.
Da fliehen die Dämvnen. Da spricht nicht mehr die Psyche, sondern
der Geist, da tobt nicht die religiös erhöhte Natur, sondern gebietet
ein heiliger Wille; da ist nicht mehr die Welt, sondern die Ueberwelt.
Da ist nie etwas Anderes als Reinheit, Freiheit, Güte. Licht. Da
scheiden sich nie wahrhaft Göttliches und wahrhaft Menschliches. Da
stndet der Mensch seine Heimat. Da kvmmt auch die Natur wahrhaft
zu sich selbst; da bekommt in der neuen Schöpfung auch die Welt ihr
Recht. Da erfüllt sich auch alles, was die Religion im
Tiefsten eigentlich will. Jn der Auflösung wird sie erfüllt.

Das Reich Gvttes geht neben und über der Religion durch alle
Geschichte. Es kämpft bald mit ihr, bald haucht es ihr etwas von
seiner Art ein. Jn Israel leuchtet es hell und sieghaft anf, in Jesus
wird es der Tagesaufgang der Geschichte. Jesus Christus hat die

Religion zerstört und das Reich Gvttes ans Licht gebracht. Jesus
Christus ist das Eude der Religion. Das ist die größte Tat der
Geschichte. Wir aber dringen nun durch Nacht und Wust, Kamps und
Chaos aus dem Reiche der Religion zu dem Reich Gottes und des

Menschen, zu der Christuswelt vor, die langsam, langsam aufsteigt
über den Wassern der großen Flut.

Und nun fordern wir die Gott Suchenden unter den „Gottlosen"
auf, einmal in diesem neuen Lichte auf Christus zu schauen. Wir
fordern sie auf, das „religiöse Problem" einmal von dieser Seite her
anzufassen. Wir fvrdern sie auf, Gott einmal auf diesem Wege zu
suchen. Nicht eine Religion, sondern das Reich Gottes, das auch sie

suchen. Hier geht der Weg weiter. L. Ragaz,

(Fortsetzung folgt,)


	Neue Wege. III., Nicht Religion, sondern Reich Gottes

