
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 6

Artikel: Verheissung und Erfüllung

Autor: Schaedelin, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134084

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134084
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ilerdeissung und Müllung.
Verehrte Versammlung! Liebe Freuude! ')

/F lir stehen iu einem Zeitpunkt, wo das Ganze der Menschheit-

MM^I lichen Existenz immer deutlicher in den Gesichtskreis tritt. Der
Tag fcheint uicht mehr allzuferne, wo alle Völker der Erde sich

aktiv am geschichtlichen Leben beteiligen werden, wo alles auf letzte
prinzipielle Entscheidungen hindrängen wird. Es öffnen sich endge-
schichtliche Perspektiven; die Ereignisse rollen einem Ende zu. Die
„letzten Fragen" hören aus Spielzeuge einer müßigen und nengierigen
Vernunft zu sein und drängen sich auch solchen auf, die bis jetzt
glaubten sich ans „Nächstliegende" halten zu dürfen. Große über-
individuelle Gcwalten reißen Einzelne und Nationen dahin; die Atmosphäre

ist von Zornesglnt ivie geschwängert. Es handelt sich um Sein
oder Nichtsein. Jn der höchsten Nvt besinnen sich die Menschen auf
ihre höchsten Hoffnungen; der Blick erhebt sich zum Ewigen. Die
Frage nach Gott wird aktuell. Die Verheißungen der Schrift fangen
wieder an zu glänzen. Ihre gewaltigen Zukunftsbilder von einer
Welt der Gerechtigkeit, der Liebe und des Friedens sprechen die
leidenschaftliche Sehnsucht Unzähliger aus.

Das mag etwa die Atmosphäre sein, in welcher das alte Thema
„Verheißung und Erfüllung" neues Interesse gewonnen hat. Dieses
Thema ist so alt wie die Schrift selber.

' Es spricht nicht etwa nnr
die Art ans, wie die urchristliche Gemeinde sich das Verhältnis Jesu
zu den Propheten, des neuen zum alten Bnnde dachte, sondern es ist
der gewaltige Rahmen, der das ganze frommc Denken der Urgemeinde,
ja der Christenheit überhaupt umspannt, der kühne Aufriß des mächtigen
Dramas der Wcltcrlösuug. Die Gründe, die es auf dcm Boden der
historisch-kritischen Schriftbetrachtung neuerdings in etwelchen
Mißkredit gebracht, sind sekundärer Art und richten sich mehr gegen eine

enge mechanische Fassung seines Gedankens als auf den Gedanken selbst.
Denn der Gedanke unseres Themas ist von unvergänglicher Wahrheit.

Er besagt im Grunde nichts geringeres, als daß dem gesamten

') Vgl. die „redaktionellen Bemerkungen".



— 272 —

Geschichtsverlauf ein einheitlicher göttlicher Plan zugrunde liegt, daß
die Menschheit ein steter Gegenstand göttlichen Denkens und Handelns
ist, daß durch alle Verwirrung menschlicher Torheit und Bosheit hiu-
durch der helle Ruf des heiligen und gütigen Gottes geht, der scinc

Pläne mit den Menschen durchsetzen will und die Geschichte einem
Ende entgegenführt. Die Verheißung ist eine väterliche Zusage des

lebendigen Gottes, sein gegebenes Wort an die Menschen, daß er ihre
Geschicke nach sciner Art und Weisheit ordnen wolle, wobei cr freilich
auf ein gehorsames Entgegenkommen der Menschen rechnet. Eine
Welt der Zuversicht und des Lichtes bergen die beiden Glaubenswvrtc
„Verheißung" und „Erfüllung" in sich, und wir verstehen, daß lebendige
Christen aller Zeiten all ihr Glauben und Hoffen in diesen beiden
Worten ausgesprochen sahen.

I.

Verheißung nnd Erfüllung ist ein Wechselverhältnis, dem wir auf
allen Stufen des Lebens begegnen, überall, wv es sich um ein Werden
und Wachsen handelt, wo ein Zukünftiges in einem Gegenwärtigen
als Keim und Anlage schon vorhanden ist. Bei diesen Analogien
wvllen wir uns einen Augenblick aufhalten, um alsdann von ihnen
das, was unser Thema meint, umsv schärfer zn unterscheiden.

Weissagung ist etwas, was sich dcm natürlichen Verständnis
nicht ohne weiteres entzieht. Die Prämissen zu dem, was kommt,
sind in der Gegenwart schon enthalten. Sie bleiben dem aufmerksamen
Auge unverborgen und der erfahrene Sinn vermag sie oft richtig zu
deuten. Das Gewitter lag schon lange in der Luft, bevor cs
ausbrach, und empfindliche Nerven spürten es voraus. Jesus hat einst
selbst auf diese bedeutsame Analogie hingewiesen, als er die
zeichenfordernden Pharisäer schalt (Mt. 16, 1 ff.). „Des Abends sprecht

ihr: Es wird ein schöner Tag werden; denn der Himmel ist rot; und
des Morgens sprecht ihr: Es wird heute Ungewitter sein; denn der
Himmel ist rot und trübe. Ihr Heuchler! über des Himmels Gestalt
könnt ihr urteilen; könnt ihr denn nicht auch über die Zeichen diefer
Zeit urteilen?" So ist auch im Samenkorn die künftige Pflanze der
Anlage nach schon da. Ein merkwürdiges Verhältnis von Fertigkeit
und Unfertigkeit findet hier statt. Einerseits ist jedes Samenkorn ein
Ganzes und Fertiges. Nichts Neues kommt von außen her hinzu;
aller Nahrungsstoff, der aufgenommen wird, muß fich dem ursprünglichen

Plane ein- und unterordnen. Der Weizen ist schon im Korne
Weizen und nicht zuerst noch teilweise etwas anders, um erst im
Verlaufe Weizen zu werden. Und doch muß das Weizenkorn seine
verborgene Art erst noch entfalten, um das zu werden, was es im Grunde
schon ist. So hält die reife Aehre was das Korn, die Frucht was die
Blüte versprach. Das zarte Pflänzlein ist die Verheißung, der
ausgewachsene Baum die Erfüllung. Wir wissen, wie oft der Heiland
durch das Bild vom Samen das Werden des Gottesreiches verbeut-



— 273 —

licht hat. Gott wirft das Wort seiner Verheißung in die Herzen und
in die Zeiten, nnd in ihm reift dann die Erfüllung heran. Auch auf
dem Boden des Alten Testaments kehrt das Bild vom Samen immer
ivieder, und hat man es gewußt, daß das Weizenkvrn nur durchs
Sterben hindurch Frucht bringen kann.

Aehnlich wie in der Natur verhält es sich nun auch auf menschlichem

Boden. Die Jugend ist die Verheißung, das reife Alter die

Erfüllung. Was der Mann einst wird, das schlummert schon im
Kinde und umspielt sein kindliches Tun in tausend Bildern, Träumen
nnd Symbolen und wird bald im dumpfen Jünglingsalter den gärenden

Kräften immer klarere Ziele weisen, bis endlich nach heißem Suchen
und Ringen der Weg gefunden ist, und das, was bisher nur Wunsch
und Verheißung war, in ununterbrvchener Tätigkeit der Erfüllung
entgegenreift. Man mag über die jugendlichen Träume, Bilder und
Ideale lächeln; geiviß, es sind viel taube Blüten dabei, die bald
abfallen, nnd oft läßt sich ein weichlicher Wille am blvßen Genuß des
Träumens genügen. Aber es gibt auch Träume, die reifen,
Weissagungen, die sich erfüllen. Auch im Träumen kann ein Schaffen liegen.
Der werdende Geist sucht über sich selbst ins klare zu kommen. Das
vergangene Wollen und Streben ballt sich zur bestimmenden Macht
der Zukunft zusammen und ans der Wvlle der Tränme und Ahnungen
fällt schließlich der Blitz der Erfüllung. So leicht die Zukunftsbilder
der Phantasie zum blvßen Genüsse mißbraucht werden können, eine
sv begeisternde lind entflammende Rückwirkung können sie auch auf
das Handeln haben. Sie sind in der Oekonvmie des Lebens nicht zu
entbehren. Gedanken, Ideale, Ahnungen, Träume, Weissagungen sind
die Sturmvögel kommender Welten. Was einst ein Joseph in seinen
Träumen geschaut, die er damals in kindlicher Eitelkeit nicht
verschweigen kvnnte, das waren echte Verheißungen; denn es hat sich

nachher, vb anch auf fehr verschlungenen Wegen, tatsächlich erfüllt;
uud was ein Moses in jugendlicher Hitze nnd ehrgeiziger Eigenmächtigkeit

ergriff und an sich riß. der Befreierberuf an seinem Volke, das
war die gewaltsame Vorwegnahme dessen, mas in seiner Seele schlummerte

und wozu ein höherer Ruf ihn berief.
Und wie mit den Einzelnen, so geht es mit ganzen Völkern-

und Zeitaltern. Auch sie formen sich Bilder nnd Ideale dessen, was
sie werden möchten, und versuchen in großen Zukunftsträumen uud
Ahnungen sich über ihr gemeinsames, Wvllen Klarheit zu schaffen.
Durch die Summe der an sie gewandten innern Arbeit werden diese

Zukunftsbilder, Ideen und Weissagungen zu gewaltigen selbständigen
Geistesmächten, die vft unbewußt das Handeln des Einzelnen formen
und ihm die bestimmte Richtung auf das Gesamtziel geben.
Diejenigen, in welchen diese Tendenzen ganzer Völker oder Zeitalter sich
klären und am deutlichsten zur Aussprache komme», nennt man Genies
oder große Männer. Sic sprechen alls, was alle fühlen; ihnen ist es

gegeben in klaren Worten oder deutlichen und überzeugenden sinn-



— 274 —

bildlichen Handlungen das zur Darstellung zu bringen, was heimlich
in allen gärt, mas alle aber nnr dumpf und undeutlich verspüren.
Jn den großen Menschen schauen plötzlich mit grvßer Helligkeit alle
ihr eigenstes, tiefste« Wollen, über das sie nur bis jetzt stets irgendwie

im unklaren waren, das sie aber „eigentlich" immer gemeint.
Jeder glaubt nun sich selbst erst recht zn verstehen. Vielleicht ist es
dem großen Menschen gar gegeben, dem Wollen der Zeit eine bestimmte
veränderte Richtung zu geben. Er wird zum Propheten, vielleicht
zum Märtyrer seines Volkes, seiner Idee. Jn diesen überindividuellen
Potenzen und Geistesmächten liegt auch der Grund, warum der geniale
Mensch trotz stärksten persönlichen Einsatzes bei seinem Schaffen nnd
Rufen doch nie das Gefühl hat, als nähme er's aus sich selbst, svndern
sich stets im Dienste höherer Mächte fühlt, die ihm geben, was er
fagt vder leistet und zwar vft wie im Schlaf oder in der Ekstase. Er
ist dann über fich selbst emporgehoben; die allgemeine Vernunft, der

allgemeine Wille, sie denken und wollen in ihm. So hat nns Pluto
im Jon den Dichter und Orakelsänger beschrieben (534). Ein solcher
Mensch weiß fich berufen, er hat eine Mission. Sein Tun trägt den

Stempel innerer Notwendigkeit, ja er weiß sich zu dcm schon geboren,
was er ist. Wir reden nicht umsonst vvn einem gebvrenen Meister,
Künstler, Denker, Herrscher. Nun gibt es aber in Völkern uud Zeiten
nicht nur aufsteigende Entwicklungen, aufbauende Kräfte und Tendenzen,
auch Unheil und Katastrophen bereiten sich vor. Es gibt auch eine

Reife der Bosheit, eine Sündenblüte, ein Reich der zerstörenden
Gewalten, der dämonischen Mächte. Darum gibt es auch eine dämonische
Weissagung, eine teuflische Begeisterung, eine satanische Genialität.

Es ist nun die reizvolle Aufgabe des. Biographen oder Historikers
in der Jugend oder Kindheit großer Männer schon die ersten Spuren
und Verheißungen kommender Größe nachzuweisen, in frühester
Vergangenheit schon das verborgene Werden einer ausgeprägten geschichtlichen

Situation aufzudecken. Das ist das ,,vs,ti«iQätiurn sx Gvsulu."
Die Historiker sind die rückwärts gewendeten Propheten; denn für den

bloß betrachtenden Menschen ist es immer erst hinterher ersichtlich,
daß und warum es so und nicht anders kommen „mußte", während
die Zukunft stets nnr dem keck zugreifenden, wagenden Glauben
gehört. Aber auch für den Glauben wird eigentlich erst vom Standpunkt

der Erfüllung aus der letzte Sinn der Verheißung klar, die

häusig größer ist, als ihr Prophet, jedenfalls fast immer anders als er
meint. Die Propheten sind keineswegs die unfehlbare» Interpreten
ihrer eigenen Verheißungen und Weissagungen.

II.

Doch treten wir nun aus dem trüben Zwischenreich der Mächte
und Potenzen in das helle Reich der göttlichen Verheißung. Es ist
eiu scharfer Strich zu machen zwischen dem Begriff des Traumes, des

Ideals oder der Ahnung und dem Begriff der Offenbarung, so gewiß



— 275 —

als wir Gott vom Menschen zu unterscheiden haben. So weit die
genannten Analogien auch reichen mögen, es kommt der Punkt, wo die

Analogie versagt und wo etwas Neues nicht ableitbares oder von
unten nach oben erfaßbares fich im Begriff der Verheißung einstellt.
So ivenig ich geneigt bin, göttliches nnd menschliches gewaltsam aus-
einauderzureißen, so notwendig scheint mir gerade im Interesse der
richtigen Verbinduug eine'klare und scharfe Unterscheidung. Jn
dreifacher Hinsicht wollen wir diese Unterscheidung zu vollziehen suchen.

Da müssen wir denn vor allem feststellen, daß es sich bei der
Verheißung, die wir im Auge haben, um ein Rufen des lebendigen
Gottes selber handelt und nicht um menschliche Wünsche, Träume,
Ideen, Ideale, kühne Spekulationen, geniale Einfälle. Es handelt sich

vielmehr um eine göttliche Tatsächlichkeit von schlechterdings unableitbarer

Positivität. Hier ist nicht mehr der Mensch mit fich allein, hier
steigert er sich nicht kraft eigener Anstrengung zu einem ekstatischen
Zustand empor, in welchem ihm dann auf einen Augenblick das Auge
für die jenseitige Welt aufgeht, sondern hier richtet Gott selbst sein
Wort an seine Knechte und Propheten. Das ist der unerschütterliche
Anspruch, den die Träger der Verheißung erheben. Sie geben Gottes
Wort, nicht Menschenwort. Entsetzt hätten sie den Gedanken von sich

gewiesen, als hätten sie ihre Erkenntnisse als geniale schöpferische
Geister felber produziert. Sie stehen auch nicht im Dienst unpersönlicher

Geistesmächte und Potenzen und reden nicht von einem neutralen
„Göttlichen". Sie schlagen dem Zeitgeist meist direkt ins Gesicht,
sprechen durchaus nicht aus, was alle denken, sondern sind von ihrem
eigenen Volke fast ausnahmslos gehaßt. Ja selbst ihreu eigenen
Wünschen widersprach oft die Botschaft, die sie auszurichten hatten fo
sehr, daß sie nichts sehnlicher wünschten, als schweigen zu dürfen.
Aber sie fühlen sich als die Boten und Werkzeuge des lebendigen
Gottes' als lebendige Werkzeuge, aber immer nur als Werkzeuge,
darum dürfen sie nicht schweigen.

Der Historiker wird natürlich zunächst in diesem Anspruch der
Propheten lediglich ein psychologisches Phänomeu erblicken und auf
die menschliche Seite des prophetischen Vorgangs acht haben. Er
wird ein möglichst ausgedehntes Material analoger Vorgänge auf
heidnischem Boden zum Vergleich heranziehen. Und jeder, der auch
nur einen Blick in die heidnische Literatur geworfen, weiß, wie reichlich
hier die Quellen fließen. Wir wisfen auch alle, wie stark heidnisch
orgastische Elemente selbst auf dem Boden des alten Testamentes
nachzuweisen sind. Die klassischen Propheten rücken zwar entschieden
ab von diesen „falschen Propheten" und ein Amos verbittet sich's aüfs
schärfste zu der trüben Gesellschaft der Nebiim (Nubi — Seher)
gezählt zu werden und will nichts weiter sein, als ein schlichter Kuhhirt
und Feigenzüchter, dem Gvtt einen Auftrag gab, keine „Persönlichkeit",
wie man dem etwa heute sagen würde. Und doch herrscht kein Zweifel,
daß der prophetische Vorgang seine menschliche und psychologische Seite



— 276 —

hat und dürfen wir nnbefangen von einer prophetischen Natnranlnge
reden, einer besonderen Sensibilität für die ewigen Dinge, auch wenn
wir vielleicht nicht gerade so weit gehen, mit Duhm bei einem Jesajn
von „kataleptischen Zuständen" zu reden: denn das ist eigentlich
selbstverständlich, daß das menschliche Seelenleben nicht erlischt, sondern eher
seine höchste Steigernng erfährt, aber nicht in krankhaftem, sondern in
höchst normalem Sinn, wenn Gott sich dem, Menschen naht und init
ihm redet. Gott zerstört sein eigen Werk nicht und ist kein Tyrann,
der neben sich kein Leben duldet; vielmehr, erst wenn der Mensch
seinem Schöpfer begegnet, wird er ganz Mensch. Allein, mag man
den prophetischen Vorgang psychologisch zu deuten snchen so viel man
will, immer wird man auf den Punkt stoßen, wo, jede Psychologie
versagt und wv man vor der Entscheidung steht, ob man den
Prophetismus als eine Erscheinung für sich voir feinem eigenen Boden
aus verstehen, oder ob man ihn fremden Maßstäben unterwerfen will,
gegen die er sich selbst aufs entschiedenste verwahrt. An den Propheten
ist nicht das charakteristisch und letztlich interessant, daß ste „große
Männer", „Genies" oder „Persönlichkeiten" sind. Selbstverständlich
sind sie keine Dutzendmenschen, selbstverständlich sind sie von ihrer
Botschaft im innersten ergriffen und trägt jedes- ihrer Worte das
Gepräge, ihrer menschlichen Art. Aber auf das alles kommt es letztlich
gerade nicht an, denn die Propheten sagen nicht ihr eigenes Wort
und weissagen nicht stch selbst. Was sie predigen, ist größer als sie

selbst, ja in ihren Verheißungen ist ein überpersönliches, um nicht zu
sagen unpersönliches, Element enthalten. Ihre Verheißungen sind ihnen
felbst ein Gegenstand des Nachdenkens; „sie haben geforscht auf welche
und welcherlei Zeit deutete der Geist Christi, der in ihnen war", sagt
1. Petr. 1, 10. Aber nicht inimer trafen sie das richtige. Wenn selbst
ein Johannes der Täufer an Christus zweifelte, wenn selbst er sich

menschlicherweise ein ganz anderes Bild vom Wirken des Messias
gemacht, dessen prophetisches Wort doch von Jesus restlos bestätigt
wurde, wenn dieses prophetische Wort sozusagen einen richtigeren Sinn
hatte, als der Täufer selber wußte, so wird klar, daß nur der
tatsächliche Gang der Offenbarungsgeschichte selber den Sinn der
Verheißung ins rechte Licht setzt. Nur Christus selbst ist der unfehlbare
Interpret der Verheißung und deckt auf, was an der Prophétie göttlich

und was menschlich ist. Dafür genügt nicht das „so spricht Jahve"
des alten Testaments, das häufig zur bloßen literarischen Form
herabgesunken ist. Von hier aus aber erweist es sich, daß nicht nur die
ausdrücklichen Verheißungen, sondern daß die ganze Geschichte Israels
indirekt verheißenden Charakter trägt. „Das Gesetz und die Propheten
weissagten bis aus Johannes" (Lc. 16, 16). Das israelitische Königtum

nicht minder, als das Priestertum, die vormosaischen Gestalten
und Vorgänge nicht minder als die der klassischen und der nachexilischen
Zeit, Gerichtszeiten iiicht minder als Gnadenzeiten enthalten auf
Christum hinweisende Elemente. Ueberall stoßen wir auf ein göttliches



— 277 —

Tun, dus Samen der Zukunft in sich hat, nnd tauchen die schattenhaften

Umrisse des Gottesreiches auf. Stetsfort ergeben sich durch die

göttliche Gegenwart die nämlichen Konstellcrtiouen, mie sie auf dem
Boden des ueuen Testaments in ihrer Vollendung zutage traten. An
wen auch immer der Verfasser von Jes, i)3 gedacht haben mag, die

sachlich richtigste Deutung bleibt doch immcr die des Urchristentums;
denn in Christus hat sich vvllendct, ivas hier vorgeschattet war; das
Leideu uud Dulden bleibt nun einmal die Art, wie das Reich Gottes
seine Siege ersieht.

Sv ist denn das heidnisch orgiastische Provhetentum uicht die

Vorstufe, aus der sich der klassische Provhctismus allmählich
entwickelt hätte, sondcrn im Gegenteil die häßliche Verzerrung der

ursprünglichen Wahrheit. Es ist der von Gott abgefallene Mensch, der

nicht nur die Welt, svnderu auch nvch das Ewige in brünstigem-Gelüsten

an sich reißen und sozusagen stehlen möchte, nm damit seiue

Größe zu schaffen, ohne zn merken, daß er damit nun erst in die

Krankheit fällt nnd ein Opfer des Wahnes mird. Der Prophetismus
des alten Bundes ist eine Erscheinung für sich nnd darum allein
nehmen ivir Interesse an ihm, weil hier Gott zu uns redet.

Als zweites Merkmal der göttlichen Verheißung nennen wir ihre
Freiheit. Sie ist die freie Gabe göttlicher Gnade, die Erfüllung die

freie Einlösung eines gegebenen Versprechens. Es ist eine Torheit, zu
meinen, die Verheißung sei etwa dnrch die Notlage des Volkes init
Notwendigkeit „hervorgetrieben" worden. Die Verheißung ist so wenig
ein Produkt der menschlichen Not, als die Sterne das Produkt dcr
Nacht sind. Der Tod entwickelt sich nie' zum Leben, die Schuld
erzeugt die Vergebung nicht aus sich selbst; Gott läßt sich sein Wort
nicht abzwingen, die Stunde seines Gebens und Handelns uicht
vorschreiben. Es ist nicht wahr, daß der Prvphetismus auf dem Boden
Israels wachsen „mußte". Jesus wurde nicht durch die heidnische
vder jüdische Sehnsucht „herbeigezaubert". Er ist keine „historische
Notwendigkeit". Es ist töricht über die Frage zu spekulieren, warum
das Heil gerade in Israel einsetzte, und nicht in Pörsten, Deutschland
vder Afghanistan. Wieder stehen wir vor der unableitbaren Freiheit
und Pvsitivität des göttlichen Handelns, die dvch ebensoweit vvn Willkür,
als von mechanischer Nvtivendigkcit eutfernt ist. Gvtt gibt seine
Verheißung mann, und wem cr will, scin Gcist wehet wo er will. Er
muß nicht zu uns kommen, sondern er will. Er liebt, weil er liebt,
verheißt, weil er verheißt. Anch hält er, was er verspricht. Jn seinem
Tun herrscht die strengste innere Folgerichtigkeit. Aber kein Schicksal
schwebt über ihm, kein starres Gesetz. Er selbst ist das lebendige Gesetz,

die Ordnung aller Ordnungen.
Am Ruf der freien göttlichen Gnade entsteht nuu aber auch die

menschliche Freiheit. Jetzt, da dcr Ruf der göttlichen Verheißung den

Menschen trifft, ist er erst vor die entscheidende Wahl gestellt, welchem

Herrn er dienen wolle, Gott oder dem Mammon, für welche Welt



— 278 —

er sich entscheiden wolle, die Welt des Geistes vder die Welt der
Sachen, die Welt der äußerlich mechanischen vder die Welt der innerlich
moralischen Notwendigkeiten. Grundsätzliche Freiheit gibt es nur in
Gott. Jede andere Freiheit ist nnr die Freiheit des Gefangenen, sich
in seinem Kerker zu bewegen. Das erste geneigte innere Hören ans
das göttliche Rufen ist die Geburtsstunde der menschlichen Freiheit.
Gott würde nicht rufen, sondern zwingen, wenn er nicht ans den freien
Entscheid des Menschen warten würde. Nach dem Maß des menschlichen
Gehorsams wird sich dann stetsfort das weitere göttliche Geben
bemessen. Wir erzwinge» das göttliche Geben und Verheißen ebensowenig
als Gott unser Glauben und Gehorchen erzwingt. Darin steht des
Menschen Würde, daß er selbst Gott gegenüber wählen und
entscheiden kann.

Jn der Freiheit liegt der Grund, der die Weissagung oder
Verheißung von dcr Wahrsagung unterscheidet. Wahrsagung wächst
auf heidnisch natnrhaftem Boden. Hier ist alles Schicksal nnd
Notwendigkeit. Was kommt, muß kommen. Ueberall wv Gott nicht herrscht,
entsteht das Schicksal. Sein eigenes verkehrtes Glauben und Wvllen
ballt sich über dem Härmte des unerlösten Menschen als dunkles
Schicksal zusammen, dessen vernichtende Entladungen vom sensiblen
wahrsagenden Gemüte vorausgeahnt werden. Selbst die Götter erliegen
dcm Schicksal. Die Verheißung aber ist die freie Gabe Gottes. Darum
ist sie auch gewissen Schwankungen ansgcsetzt, da das menschliche
Verhalten sie retardieren oder modifizieren kann. Es ist ein heidnischer
Gebrauch der Schrift, zwischen altem und nenem Testament, zwischen
Weissagung und Erfüllung jenes bekannte mechanische Frage- und
Anwortspiel zu veranstalten. Es handelt sich vielmehr um eiu un-
unterbrvchenes Ringen der göttlichen Liebe run das Herz des Volkes,
nm ein unablässiges Bitten, Lvcken und Rufen, aber auch eiu Drohen,
Zürnen und Schelten, nm einen erschütternden Kampf zwischen zwei
Welten, der in der Brust der Propheten und auf dem Boden Israels
und der Welt sich abspielt, einen Kampf, in welchem der ganze Widerstand

des menschlichen Herzens, die furchtbare Macht des Sachen-
und Götzenwahns sich offenbart, aber anch die unüberwindliche Macht
göttlicher Liebe und Gerechtigkeit. Nicht um eine kalte Systematik,
nicht um wesenlose Abstraktionen handelt es sich, sondern um ein
dramatisch bewegtes Ringen der Welt der Wahrheit mit der Welt der
Lüge ans dem Boden der Geschichte, einen Kampf voll ungeheurer
Tragik und maßlosen Leidens, aber auch voll gewaltiger, eutscheideuder
Siege. Das Ewige ist keine ferne Götterwelt, die sich ihrer Seligkeit
freut unbekümmert um die Menschen, die unten in der Finsternis
wandeln, sondern Gott handelt an uns und läßt gewaltige Hoffnungen
in unseru Herzen erstehen und ruft uns zu aktiver Teilnahme an dem
Kampf, den er hienieden entfacht. So löst sich das Leben auf seinen
höchsten Stufen nicht mehr in bloße Betrachtung auf, sondern es
wird dramatisch bewegt. Lesen Sie etwa Hyperivns Schicksalslied von



— 279 —

Hölderlin und daneben etwa die Verheißungen eines Deuterjesaja,
dann wird Ihnen der ganze Unterschied der beiden Welten aufgehen,
der heidnischen nnd der biblische».

Als drittes Merkmal, das die Verheißung von allen ihren Ana-
logien scheidet, ist die Unbedingtheit nnd Endgültigkeit ihres
Inhalts. Auf heidnisch-naturalistischem Boden gleicht das Dnsein einem
ewigen Kreislauf. Das Einzelne mag noch sv notwendig und sinnvoll
scheinen, im Ganzen wohnt kein Sinn. Alle Verheißung kann sich

immer nur auf relative Werte beziehen, auf Höhepunkte, nach denen
immer wieder der Abstieg kvmmt. Eine Geschichte im eigentlichen
Sinne kann hier gar nicht entstehen, wenn nicht der Gedanke
auftaucht, daß einmal der Kreislauf durchbrvchen nnd die alte Welt dem

Untergang entgegengeführt wird. Der Gedanke des Weltuntergangs,
der Götterdämmerung ist denn auch eiuer der tiefsten und wahrsten,
den das Altertum produziert. Anders auf dein Boden der biblischen
Verheißung; hier findet der eben genannte negative Gedanke seine

positive Ergänzung. Eine neue Welt soll iu der alten aufsteigen, die

Zeit soll sich erfüllen mit Ewigkeit. Das was Gott verheißt, ist nicht
etwas, über das hinaus die Menschen noch auf Größeres zu blicken

hätten. Gott verheißt nichts geringeres, als seine Gegenwart. Er will
bei den Menschen sein. Er will ihr Gott sein. Er will einer, ewigen
Bund mit Israel macheu. Es soll sein Volk sein, das Volk des Eigentums.

Er will der Herr sein uud Recht uud Gerechtigkeit schaffen auf
Erden, ein Reich des Friedens gründen. Alle Lande sollen seiner Ehre
voll werden. Wer glaubt, soll bleibe». Seiue Sünde svll vergeben,
seine Missetat bedecket fein. Freude und Wouue werden herrschen und
Schmerz und Seuszer müssen weg. Der Tod wird seine Macht verlieren.
Die Feinde Gottes aber trifft Gericht und Untergang. Immer
deutlicher kristallisieren sich schließlich alle Verheißungen run die Gestalt
des Messias. Er ist der Bringer nnd Begründer des neueu Reiches,
die große Hoffnung Israels, cm den sich die ganze Glut religiöser
Erwartung heftet.

Wenn wir mm die Art der nlttestamentlichen Verheißung im
Einzelnen charakterisieren sollen, sv können wir uns hier ganz kurz
fasse». Ich verweise auf die trefflichen Ausführungen unseres Freundes
Max Gerber in seinem kürzlich erschienenen Churer Vortrag „Vom
Glauben des alten Testaments",') mit dein ich völlig einig gehe.

Da ist es denn vor allem der diesseitige Charakter der
alttestamentllchen Verheißung, der unsere heutige völlig am Jenseits
vrientierte Auffassung in höchstes Erstaunen setzen muß. Das alte
Testament weiß nahezu nichts vvn dem, was mir nnter dem Jenseits
verstehen. Das Gvttesreich kommt auf die Erde, im menschlich-irdischen

Bereich soll sich das Heil entfalten. Hier soll die Trennung
zivischen Gvtt und Mensch aufgehvben werdeu uud svll es heißen

') Neue Wege. Januar 1917, Seite 19 ff.



— 280 —

Immanuel, Gvtt mit uns. Himmel nnd Erde svllen eben nicht mehr
auseinander gerissen seiu, sondern eine Einheit merden. Der andere
Hanptcharakterzng ist der durch uud durch soziale Charakter des

verheißenen Gottesreiches. Der Mensch wird nicht in künstlicher
Isolierung lediglich als Einzelner gefaßt, sondern stets als Glied feines
Volkes; der Ruf Gottes richtet sich immcr an alle und an die
Vertreter der Allgemeinheit in erster Linie. Es gibt keine individuelle
Gerechtigkeit, die nicht sogleich in ihren sozialen Folgen bemerkbar
mürde. Gott will seinen Geist und Willen in den rechtlichen und
sozialen Ordnungen seines Volkes Ausdruck schaffen. Diese Politik
treibenden Propheten müssen unser heutiges Christentum sehr sonderbar
anmuten. Und endlich nennen wir den universalistischen Charakter
der prophetischen Verheißung. So tief die Propheten in ihrem Volke
wurzeln, so durchbricht das, was sie verheißen, doch alle nationalen
Schranken. So stark, ja abstoßend im absteigenden Prophetismus die
nationalistischen Elemente sind, so gewaltig erweist sich auf den
Höhepunkten der übernativnale Charakter des prvphetischen Willens. Er
steigert sich zuweilen bis zur höchsten Tragik. Es gibt in der
Geschichte kaum etwas erschütternderes, als diese Propheten, die ihrem
Volke, mit deM sie doch im innersten verbunden sind, im Namen
Gottes den Untergang ansagen. Mit unerbittlicher Entschlossenheit
treten sie jenem falschen religiösen Patriotismus entgegen, der Gott in
den Dienst des Volkes stellt, des Volkes, das doch seinen Willen in den
Wind schlägt. Daß Israel znm Dienst an der Vvlkerwelt berufen ist,
bestimmt, ein Licht unter den Heiden zu sein, ist ein echt prophetischer
Gedanke, den die Geschichte im höchsten Sinne bestätigt hat.

Das alles braucht nun nicht in einseitigem Sinne verstanden zu
werden, als ob die alttestamentliche Verheißung die Innerlichkeit, die
Jenseitigkeit, die Rücksichtnahme auf den Einzelnen einfach ausschließen
würde. Ich glaube, die künstliche Trennung von Innerem und Aeußerem,
Diesseitigem und Jenseitigem, Individuellem und Sozialem wäre den
Propheten völlig sremd gewesen. Redet nicht Gott in den Verheißungen
und ist er nicht der Inbegriff aller Jenseitigkeit, Innerlichkeit und
Universalität. Ist nicht jede Jenseitigkeit falsch, die neben Gott eine
eigene Bedeutung beansprucht, so gut wie jede Diesseitigkeit? Muß
nicht der Jenseitsgedanke jede religiöse Kraft und Wahrheit verlieren,
ivenn er nicht verankert ist in gegenwärtiger Gotteserfahrung, die
in der unmittelbaren Gestaltung des diesseitigen Lebens individuell
und sozial ihren Ausdruck stndet, wenn der Jenseitsgedanke der Ausdruck

wird für soziale Passivität? Oder glauben wir denn im Ernst,
die Propheten hätten mit ihren sozialen Forderungen und Hoffnungen
einen äußerlichen, legalistischen Sinn verbunden? Muß man denn vvn
der Innerlichkeit reden, damit sie da sei? Hat denn etwa die
beständige „Betonung" der Innerlichkeit unser Christentum vor völliger
Veräußerlichung geschützt? Sprühen denn die Worte selbst eines
Amos, Micha odcr Jesaja nicht von mächtiger Innerlichkeit? Wären



— 281 —

nicht gerade sie die ersten gewesen, gegen eine äußerlich legulistische
Deutung des mosuischeu Sittengesetzes zu protestieren, so gut, als sie

gegen den kultische» Formalismus protestierten? Oder ist etwa die
ausgesprochene Innerlichkeit eines Hosea oder Jeremia, der
Individualismus des Psalmbuchs aufgebaut auf den grundsätzlichen Verzicht
auf die grvßen, anfs Ganze gehenden Hoffnungen? Waren die Pro-
pheten uicht gerade darnm gewaltige Persönlichkeiten, weil sie es nicht
sein wvllten, svndern am erstell nach dem Reiche Gottcs trachteten
nnd nach seiner Gerechtigkeit? Auch wenn der einzelne Offenbarnngs-
träger je nach Beruf oder Zeitumständen bald mehr diese, bald mehr
jene Seite des göttlichen Wesens zur Wirkung bringt — auch im
Teile steckt immer das Ganze, und jeder Prophet, jedes Gebvt, jede
Verheißung weist immer mit Macht über sich selber hinaus auf den,
der allein der Herr ist, und der seine Ehre keinem andern läßt. Daß
die zehn Gebute beginnen mit dem Wort: „Ich bin der Herr, dein Gott,"
das gibt ihnen ihre entscheidende Bedentnng und macht sie nicht
minder verheißungsvoll als irgend ein Trostwort ans Deuterojesnja.

Die Verheißung geht auf unbedingte Werte, auf unbedingte
Geltuug Gvttes im ganzen Bereiche des Daseins. Durch alle menschlichen

Schranken hindurch ivird das im alten Testamente immer wieder
fühlbar an dcr ungeheuren Gewalt nnd Realistik, wvmit von den

Propheten das Eiuigc mitten iu die Zeit hinciugestellt, womit der
Wille Guttcs ohne weiteres auf die realen Verhältnisse angewendet wird,
uubekümmert darum, vb er vvm menschlichen Standpunkt ans als
vernünftig und ausführbar erscheint vder nicht. Ein blvß theoretisches
Interesse am Ewigen kennt der Jude nicht; cs gibt wohl kaum ein
weniger spekulativ veranlagtes Volk, als das alte Israel. Was die
Propheten zu sagen haben, gilt zwar wohl für alle Zeiten und alle
Völker, aber sie sagen es sv, wic es gerade ihr Volk in seiner
besonderen geschichtlichen Lage hören muß. Ihre Redeu siud wvhl
ausnahmslos Gelegenheitsreden; sie schweben nicht über die Menschen
iveg in abstrakter Allgemeinheit, geben nicht blvß ihrem Verstände
vder ihrem Gefühl iu Mußestunden etwelche Beschäftigung, sondern
fassen den Menschen im Zentrum an und haben geschichtsbildenden
Charakter. Das ist gerade die göttliche Naivetät dieser Propheten, die
ihnen die Besürwvrtcr cines „gesunden Fortschritts", einer vernünftigen
Einordnung der Religion in die „rcalcn Verhältnisse" hente so wenig
verzeihen könne» wie damals, daß sie nicht ängstliche Dinge vvn Gvtt
flüstern, als sei cs dcr wissenschnftlichcn Forschung dvch bald gelnngcn,
wahrscheiiilich zu machen, daß es einen Gvtt gebe, svndern daß sie

mit grimmiger Nachdrücklichkeit, die absvlntcn sittlichen und religiösen
Maßstäbe nn die Pvlitik nud die sozialen Verhältnisse damaliger Zeit
lcgcu, vhne zuerst die „nötige Reife" des Vvlkcs, vder den „passenden
Zeitpunkt" abznivarten. Uebernvmmcn von dcr Gewalt und Nähe
ihres Gvttes, erglühend in der Glut seines nnbedingtcn Möllens,
nichtverstehend, wie Gott gegenüber der Mensch noch mit seinem wenn



— 282 —

und aber zu kommen wagte, im Innersten entsetzt über die
Hartherzigkeit ihres Volkes, so stellen sie die gewaltige Tatsächlichkeit eines

neuen Geistes mitten in das geschichtliche Leben hinein und sehen das
Kommen des Reiches in nächster Nähe.

Und hätte Israel sich dem neuen Geiste geöffnet, hätte es de»

Verheißungen geglaubt und die dargebotene Hand Gottes ergriffen,
es wäre besser gewesen, als was nachher geschah, da eine „nüchtern"
und „praktisch" denkende Priesterschaft die göttliche Gerechtigkeit klüglich
in eigenen Betrieb nahm und ein nur zu einleuchtendes Programm
einer mohlnngcpaßten kultischen Gerechtigkeit daraus verfertigte. So
wurdc das Gesetz und die sittliche Forderung, woraus cinst der glühende
Atem des göttlichen Geistes geweht, zu einer selbständige», vvn Gott
losgelösten Angelegenheit des Menschen, aus dcm lebendigen Geiste der

Prvphetie eine neben dcm Leben herlaufende, vder besser, eine von
außen über das Lebeu gestülpte, es iu starre willkürliche Satzungen
zwängende Gesetzcsrcligivn, die umso verderblicher wirken mnßte, als
sie die absoluten Ansprüche nicht aufgab. Nun brachen die in Gott
zn einer selbstverständlichen lebendigen Einheit verbundenen Elemente
anseinandcr. Gesetz und Verheißung, Gericht und Guade sind nicht
mehr eins, svndern lanfcn als selbständige Größen ncbcneinnuder her,
und dcr Mensch, bald erschauernd und erstarrend vor der Unbedingtheit

der göttlichen Fordernngen und Gerichte, bald ivieder schwelgend
in einem momentan auflenchtcnden Gefühl der Gottesnähe, bald in
grenzenlosem, nationalem Dünkel sich über alle Völker erhebend, bald
sich windend in einem äußerst reizbaren, alle Würde zerstörenden
Sündengefühl, wurde das Opfer einer Religion, für deren herrlichen
ursprünglichen Sinn er das Auge verloren hatte.

lll.
Die Welt der Erfüllung ist eine andere als die der

Verheißung. Iu der Verheißung kündigt sich bloß an, was in der
Erfüllung geschieht, die Verheißung ist das Morgenrot, das am nächtlichen

Himmel aufleuchtet und der Sonne vorangeht, die Erfüllung ist
die Sonne selbst, die die Nacht vertreibt. Die Verheißung hat ihren
Schwerpnnkt in der Zukunft, die Erfüllung in der Gegenwart. Der
Träger der Verheißung birgt in sich noch eine Leere, ein brennendes
Verlangen, eine ungestillte Sehnsucht, der Bringer der Erfüllung kennt
nur das eine Verlangen, andern von seiner Fülle zu gcbeu Gnade um
Gnade. Bei der Verheißung ist die Ruhe uvch vvn einer Unruhe, das
Sein von einem Werden, die Gewißheit vvn einer Sorge umfangen,
in dcr Erfüllung entzündet sich die Bewegung an der Ruhe, das
Werden am Sein nnd allem Leid liegt immer nvch eine Freude zu
Grunde, aller Angst eine Zuversicht. „Das immer gleiche Bewußtsein

der alttestamentlichen Persönlichkeit ist das der Sünde und des

Todes, nur immer einzelne Heilswirkungen nimmt sie mittelst ihrer
Natur wahr. Das immer gleiche Bewußtsein der neutestamentlichen



— 283 —

Persönlichkeit ist das der Gerechtigkeit und des Lebens, nur immer
einzelne Wirkungen des Argen nimmt sie mittelst ihrer Natur wahr"
(Hofmann, Weissagung und Erfüllung I, pg. 61). Neben der
Verheißung steht das Gesetz, neben der Gabe die Forderung, neben der
Liebe die Gerechtigkeit, neben der Ewigkeit die Zeit. Neben der
Erfüllung steht nichts; denn mit der Verheißimg ist das Gesetz erfüllet
und das ist die Gabe, daß Gott gibt, was er fordert, in der Liebe
vollendet sich die Gerechtigkeit und die Zeit wird von der Ewigkeit
durchbrochen.

Jetzt heißt es: „Die Zeit ist erfüllet und das Reich Gvttes ist
nahe herbeigekommen (Mc. 1, 15). „Als aber die Zeit erfüllet ward,
da sandte Gvtt seinen Svhn" (Gal. 4, 4).

Wie Gott einst seine Verheißung aus freier Gnade „gegeben"
hat, so „gibt" er nun seinen Sohn (Joh. 3, 16), den Erfüller. Jn
ihm ist alles enthalten, was Gvtt den Menschen zu geben hat. Mehr
hat und braucht er nicht zu geben; denn in ihm gibt er sich selbst;
in ihm haben wir „Leben und volles Genügen" (Joh. 10, 11). Er
ist der Mensch von oben her, der neue Mensch, der Erstling einer
neuen Welt, die Wende der Zeiten, der Anfang vom Ende und er
wird auch das Ende vom Ende sein. Das Stückwerk hört auf, das
Vollkommene beginnt.

Was wir hier sagen, sind keine Phantasien, sondern Jesus selbst
hat sich eine Stellung angewiesen, die ihn aus allen irdisch menschlichen

Zusammenhängen herausnimmt und ihn an die Seite des Vaters
stellt. Etwas gänzlich Inkommensurables, mit keiner irdischen
Erscheinung in Vergleichung zu bringendes, ist mit ihm erschienen. Das
ist der stärkste und stets sich erneuernde Eindruck, den wir empfangen,
wenn wir seine Worte lesen, sein Bild auf uns wirken lassen. Und
zwar hat seine „Einzigartigkeit" nicht jenen trivialen Sinn, wonach
jede irdische Erscheinung ihre „individuelle Eigenart" hat und sich keine

zwei Erscheinungen, keine zwei Blätter vder Menschen völlig gleichen
und decken. Nicht im individuellen blvß, nein gerade im allgemeinen
ruht seine Eigenart, dort, wo er allen gegenübersteht nnd für alle
Bedeutung hat. Seine Einzigartigkeit liegt in seiner Mission, seine
Mission aber deckt sich mit feinem Sein.

Es ist ein schlechterdings aussichtsloses uud unfruchtbares
Verfahren, das ihn in eine Reihe mit uns Menschen setzen, ihn „rein
menschlich" verstehen möchte. Das führt zn lauter Konstruktionen und
dogmatischen Gewaltsamkeiten, die sich noch dazu als Historie ausgeben.
So gründlich alle Aufstellungen eines bloß historischen Verständnisfes
Jesn auf ihre Richtigkeit geprüft sein wvllen, so gründlich etwa erwogen
sein will, was am Jesusbild der Evangelien der Gemeindethevlogie
zuznschreiben sei und was ihm selbst, so energisch hat sich gerade ein
redliches wissenschaftliches Gewissen gegen jeden Versuch zu wenden,
der unsere „rein menschlichen" Wünsche in die Evangelien hineintragen
möchte. Wir verstehen und ehren die Scherl, die uns gebietet, vor



— 284 —

dem Geheimnis seiner Person stehen zn bleiben, wir wollen eine
ehrfurchtsvolle Zurückhaltung stets als das edelste Motiv alles Liberalismus

würdigen, der das Geheimnis nicht antasten und verschütten will
durch einen falschen Gebranch, der es zum leeren Dogma erhebt, wir
verabscheuen alle jenen dogmatischen Götzendienst, der das Höchste

zur bloßen Phrase verdirbt oder als Stich- und Schlagwort
mißbraucht. Wir wissen, daß jener Formalismus nichts anderes ist, als
der pompöse Deckmantel religiöser Armseligkeit, ja daß sich an jenen
Formeln je und je die denkbar höchste menschliche Frechheit und
Anmaßung entzündet hat. Aber davor ist nun auch der umgekehrte Weg
keineswegs geschützt; denn auch hier kann das Organ verloren gehen
für das, was über uns steht. Wenn irgendwo, so Muß bei Jesus der
Grundsatz gelten, daß er nur nach seinen eigenen Worten beurteilt
werden darf. Von ihm ist uns aber kein einziges Wort, keine einzige
Tat berichtet, worin nicht implizite oder explizite Ansprüche enthalten
wären, die ihn über alles „reine Menschentum" emporheben. Ob das
nun in unsere Systeme paßt oder nicht, damit muß sich daun ein, jeder
auf seine Weise abzufinden suchen.

Das, was Jesum aus allem irdisch zeitlichen Wesen im Innersten
emporhebt, ist sein Verhältnis zum Vater. Es ist ein Verhältnis
vollkommenster Gemeinschaft in jedem Sinne, als Willensgemeinfchaft
und Wesensgemeinschaft „Ich und der Vater sind eins", das Wort
mag johanneisch sein, der Gedanke ist es nicht. Er spiegelt vielmehr
den einheitlichen Eindruck des ganzen neuen Testamentes wieder. Durch
sein Verhältnis zum Vater geht nirgends ein Bruch. Von Anfang
bis zu Ende herrscht vollkommene Harmonie zwischen Sohn und Vater.
Nie und durch nichts wird sie zerstört, am wenigsten dort, wo der

Gehorsam sich zur höchsten Tat ausschwingt in Gethsemane und am
Kreuz. Wir nehmen Bewußtseinsschwankungen an ihm wahr, wie bei

jedem Mnschen; aber nie wird sein Grnndverhältnis zum Vater
angetastet.

Was er ist. das erwirbt er sich nicht erst allmählich in
langsamer Entwicklung, er ist es von Geburt. Die Propheten empfingen
das Wort Gvttes, er ist es. Was uns an ihm jenen unvergleichlichen
Eindruck macht, ist nicht etwas an ihm, svndern er selbst. Das, was
er ist, ist entscheidend und nur von hier aus das, was er sagt; das
allein macht seine Worte bedeutsam, daß er selbst dahintersteht. Nicht
das einzelne Wort, nicht die einzelne Tat ist wichtig an ihm; es fiel
ja immer auf, wie wenig neue Gedanken er im Grunde gebracht, wie
wenig er überhaupt auf Erden „getan" hat. Er wirkt eben durch
sein bloßes Sein, wie die Sonne. Es geht ein Heller Schein von
seinem Angesicht, der alles erleuchtet, und in diesem Licht erwachen
wir zum Leben. Wir verstehen sein Wesen nicht, aber wir schauen
es und es durchdringt und erfaßt uns und hat Gewalt über uns.

Und doch hört sein Verhältnis zum Vater nicht auf, ein ganz
persönliches zu sein, ein Verhältnis freier Willensgemeinschaft, unbe-



— 285 —

dingter Unterordnung des Sohnes unter den Vater, völligen Gehorsams.

Keine Vermischung mit Gvtt, kein naturhaftes „Aussteigen der
göttlichen Kräfte", svndcru der Vater gibt, der Svhn erbittet und
empfängt, beides in vollkommener Freiheit. Der Gabe aber entspricht
die Aufgabe, der Sohnesstellung das Chriftusamt, der schwere Dienst
der Liebe an den Menschen, das Tragen der menschlichen Schuld, der
Gehorsam bis in dcn Tod. Weil er aber den Gehorsam übte, darum
ist in ihm die Herrschaft Gvttes verwirklicht, das Himmelreich
gekommen, Gott regiert und der Mensch Jesus gehorcht und empfängt
eben dadurch Anteil an der göttlichen Art und Herrschaft; weil er sich

völlig beugt unter Gvttes Ordnungen, erhebt ihn Gott über alle
Kreatur und hört nicht auf, ihm die Svhnesstellung zu gewähren.
Hier wurzelt seiue volle Freiheit vvn allem Irdischen.

Es herrscht hier eiu auffallendes Verhältnis; denn es ist dvch
auf der einen Seite auffällig, wie ganz er in die menschliche Art, ins
„Fleisch", in die Geschichte eingegangen ist in vvller Einfalt und Natürlichkeit.

Jn allem was nicht sein Verhältnis zum Vater in Frage
stellte, hat er stch in die menschlichen Schranken gefügt, unsere Niedrigkeit

angenommen und alle Geivattsamkeiten, alles Auffallende vvll
Scheu gemieden. Dafür ist gerade die Art eine Bestätigung, wie die
übermenschlichen Züge an ihm zutage treten. Er will nichts besonders
sein; er ist cin echter Israelit, Kind seiner Zeit, spricht die Sprache
der Zeit, träge ihr Gewand, übt ihre Sitten. Er legt keinen Wert
auf die Neuheit und Originalität seiner Gedanken, kommt im Namen
des Gvttes, den Israel schon lange kennt, und bestätigt alle seine
Worte. Er ist mit allem in Zusammenhang, er sieht alles und
beachtet auch das Kleinste, ist für alles Natürliche offen. Alles, was
an Wahrheit jemals auf Erden aufgeleuchtet ist, sei's auf heidnischem,
sei's auf jüdischem Boden, findet in ihm seine Bestätigung. Er
bestätigt alles, was gut ist. Wir brauchen auf keine Wahrheit zn
verzichten, wenn wir ihm uns hingeben; er ist kein eifersüchtiger Tyrann,
der neben sich kein Leben dulden könnte, überall späht er vielmehr
nach lebendiger Wahrheit und freut sich, wo er solche findet. Und
doch muß man immer wieder sagen, daß er über allem steht, von
nichts abhängig ist, unter nichts stch beugt, sich niemandem gefangen
gibt, iir nichts wurzelt, weder in der Vergangenheit, noch in seinem
Volke, noch in der Schrift; denn gegen alle diese Dinge tritt seine
königliche Art zutage. Es hat sich immer der Eindruck an ihn
geheftet, als ob alles in ihm wurzle, als ob felbst die prophetische
Vergangenheit, das Gesetz und die Verheißung, Königtum und Priestertum
Israels nur die Schatten gewesen wären, die sein Kommen zum voraus

warf. Es ift uns nicht verwunderlich, daß man sich ihn an der
Weltschöpfung beteiligt dachte. Er ist das, was eigentlich immer war, was
den Menschen immer wie verborgen im Sinne lag, und was sie nur
irgendwie vergessen hatten, bis er die Erinnerung daran wieder wach
rief. An jeder Wahrheit ist das der lebendigste Punkt, wo sie eine



— 286 —

geheime Tendenz auf ihn hin verrät und über sich selbst hinaus-
weist auf ihn. Wo das einer Wahrheit verloren geht, erstarrt sie und
wird zur Lüge. Jesus ist der Sinn des Lebens, die Wahrheit des

Menschen. Jetzt erst wissen wir wieder, wer der Mensch „eigentlich"
ist. Jn ihm vollendet sich die Humanität. Er ist „rein menschlich",
nicht wir. Wir müssen an seine Seite, nicht er an unsere.

Er ist kein Reformator, der irgend etwas verbessert, entwickelt,
umgestaltet. Er schafft Neues. Er stellt den Bestand des ganzen
Lebens in Frage. Nur durch einen Bruch, eine Umkehr, eine neue
Geburt kommen wir zu ihm. Wir müssen alles vergessen, wenn wir
an ihn herantreten und neu anfangen, wie die neugeborenen Kinder.
Er will nicht den gegebenen Stand der Kultur entwickeln und fortbilden.

Man kann ihn für kein menschliches Tun, kein „gutes Werk",
keinen Verein, keine noch so gutgemeinte Politik als Vorspann gebrauchen.
Nach allen Seiten hin, auf alle Gebiete der Kultur ergehen von ihm
die fruchtbarsten Impulse, er selbst aber geht in nichts auf, läßt von
nichts sich gefangen nehmen. Er ist nicht dazu da, unsere Kirchen zu
„segnen", unfere Staaten zu „fördern". Er ruft uns zu sich, heißt
an ihn uns glauben, bindet uns an den Vater. Er will auch uns
frei machen vvn allem. Unsere Kirchen stnd angewiesen auf ihn, unsere
Staaten sind gänzlich verloren, wenn sie an ihm vorübergehen; er
aber hängt weder an Kirchen noch an Staaten. Er ist kein Religionsstifter,

der zum Leben noch eine neue Art Frömmigkeit hinzufügte,

allerlei religiöse Gebräuche, Denkformen, praktische Anleitungen
znr Gottesverehrung. Er hatte an und für sich nichts gegen fromme
Gebräuche und kirchliche Formen — er hat das alles, ob auch in
freiester Weise — in seinem Volke auch mitgemacht; aber es war ihm
nicht wichtig und er ließ es am liebsten auf sich beruhen. Nur dort
war er unerbittlich, wo die Religion sich an die Stelle Gvttes setzen

wollte, wie gut und trefflich auch immer sie svnst sein mochte. Als
Prinzip hat er alle Religion unmöglich gemacht. Nicht der Mensch hat
über Gott zu verfügen und zu bestimmen, was Gottes Wille sei,
keiner hat sich felbst mit göttlicher Autorität zu bekleiden. Die
Entschlossenheit in diesem Punkte hat ihm das Kreuz eingetragen. Aber
durch nichts wurde der frevelhafte Anspruch des „religiösen Menschen",
über Gott zu verfügen, so gründlich zerbrochen. Das, was Jesus
brachte, war nicht Religion, etwas, was noch zum Leben hinzukommt,
sondern das Leben selbst; Gott ist das Leben; in Jesus ist es uns
erschienen. Darum verlangt Jesus Glauben von uns und- zwar einen

unbedingten Glauben, ein ganzes Vertrauen. Jn ihm ist das volle
Heil, die ganze Erlösung. Er weiß sich als den geschickt, an dem sich

alles entscheidet, da? Geschick des Einzelnen und der Welt, für Zeit
und Ewigkeit. An ihm brechen sich die Wogen der Weltgeschichte.
Eine neue Gotteszeit steigt in ihm empor.

Es ist mir eines der unbegreiflichsten Mißverständnisse, wie man
aus Jesus einen resignierten, von seinem Geschick überraschten, schwanken-



— 287 —

den, mühsam an ein vages Gottvertrauen sich klammernden
Individualisten machen kann. Er hat sich nie getäuscht über das, was er
von Israel zu erwarten hatte und faßte von Anfang an sein Kreuz
fest ins Auge. Er hat mit Galiläa nicht gebrochen, weil er in
Jerusalem größeres Entgegenkommen zu finden hoffte. Wenn er
dennoch nicht müde wurde, die verlorenen Schafe vom Hanfe Israel
zu suchen und Jerusalems Kinder zu sammeln, wie eine Henne ihre
Küchlein versammelt, fo geschah es, weil es feines Berufes war, weil
er nicht anders konnte, weil der Drang seiner rettenden Liebe zu groß
war. Er tat es in keinem andern Sinn, als einst ein Jesaja, selbst

auf die Gefahr hin, daß Israels Ohren durch sein Rufen noch mehr
verstockt, ihre Augen noch mehr verblendet würden. Er kam, um zu
retten, aber zum Retten gehört auch das Scheiden und Klären und
Richten. Um ihn herum ivird alles ganz und vollkommen, selbst das
Böse. Auch seine Gnade richtet, verwirft und ruft wehe, wo sie nicht
aufgenommen wird, und wo die Lieblosigkeit den Schwachen zertritt
und ihm den Weg zu Gvtt versperren will.. Die Gnade könnte nicht
lösen, wenn sie nicht auch binden, nicht segnen, ivenn sie nicht auch

fluchen könnte. Alsv will es sein Vater, und Jefus weiß sich mit
ihm auch dort einig, wo er richtet und bindet; „denn also ist es

wohlgefällig geivesen vor ihm." Nur darum kann hier von Härte
und von Kälte nicht die Rede sein, iveil der sv denkt und handelt,
dessen Liebe für die Welt den Kreuzesschmerz erlitt.

Es ist darum grundverkehrt zu meinen, Jesus habe fich darum
an den Einzelnen gewandt, weil er aufs Gauze verzichtete, darum sich

mit den Seelen befaßt, weil er die Herrschaftsansprüche auf die

Gestaltung des Vvlks- und Gemeinschaftslebens preisgegeben hätte. Er
verzichtet auf nichts. Sein Wort und Wille ist immer aktiv und ist
auch dem Ganzen des Volkes und seinen Führern gegenüber keineswegs
zur Wirkungslosigkeit verdammt. Gewiß hatte er ein Auge für das
Einzelne und Kleine, gewiß hat er frohlockt über jede Seele, in die
das Samenkorn des Glanbens fiel, gewiß hat durch ihn die Welt der
Innerlichkeit ihre volle Tiefe enthüllt. Aber diese Innerlichkeit wäre
ohne weiters versandet und zum bloßen subjektiven Gefühlswesen, zur
bloßen Gedankenexistenz, zu jener Sorte Geist, die wir aus unsern
Religionen und Philosophien zur Genüge kennen, herabgesnnken. Nein,
seine Innerlichkeit hat keinen Augenblick auf eine unmittelbare und
vollständige Geltung im ganzen Bereiche des Lebens verzichtet, im
individuellen, wie im sozialen. Es ist mir unerfindlich, wie man den

zum Individualisten machen kann, in welchem der Gott in Erscheinung
trat, der ein Schöpfer des Himmels und der Erde ist, in dem alle
leben, weben und sind, dessen Wille für alle derselbe bleibt,
ausgerechnet den, der, auch wenn er sich um den Einzelnen mühte,
beständig im Kampfe mit den allgemeinen Mächten stand, mit dem
Geiste dieser Welt, mit den dämonischen Gewalten der Finsternis, die
alle binden, der die entscheidende Alternative aufstellte: Gott oder



— 288 —

Mammon, der in unausgesetzter feindlicher Auseinandersetzung mit den

Führern des Volkes stand, mit den Hirten der Herde, der just im
Zusammenstoß mit der Kirche und dem Staate das Leben ließ. Wahrhaftig,

das ist kein Individualist, der eine Privatmoral für separatistische

Gotteskinder aufstellte, sondern der Beendiger alles
Individualismus. An ihm ist Israel zerbrochen, nicht er an Israel, er
zerbricht die Welt, die dem Vater widersteht. Und das Zerbrechen ist ein

genau so erlösendes Tun, wie das Heilen, wenn er es übt. Das ist ja
doch Erlösung, daß Ketten zerrissen, Verderbensmächte zerbrochen werden.

Auch wenn er sich um den Einzelnen müht, geschieht es nicht
dazu, ihn in seiner Vereinzelung zu belassen und aus ihm eine
sogenannte „Persönlichkeit" zu machen, einen Musterchristen zum
Bestaunen, sondern im Gegenteil, um ihn aus aller Vereinzelung zu
lösen, ihn an Gott zu binden, ihn in eine Gemeinde hineinzustellen
und ihm einen Dienst an den Menschen anzuweisen. Wunderliche
Individualisten, diese ersten Christen, die in die Welt hinausstürmen,
um ihr den Untergang. anzusagen und das Kommen eines neuen
Reiches zu verkünden, in welchem Gerechtigkeit wohnt. Da haben die

Pharisäer und römischen Kaiser Jesum besser verstanden als unsere
modernen Individualisten, wenn sie in ihm die größte Gefahr für den

Bestand ihrer Kirchen und Staaten erkannten. Sie haben richtig
erkannt, daß in diesen harmlosen Christen eine Geistesmacht aufstieg,
die zu fürchten selbst ein römischer Kaiser allen Anlaß hatte.

Hier liegt die Einzigartigkeit seiner Person, die ihn von allen
unterscheidet und ihm eine besondere Stellung anweist allem Menschentum

gegenüber. Ein neues Reich, der Geist vollkommener Gerechtigkeit,

Wahrheit, Liebe ist in ihm erschienen. Ueber ihm steht nichts
und niemand als der Vater; wer er ift, darüber kann Fleisch und
Blnt nicht urteilen; denn „niemand kennet den Sohn denn nur der
Vater, und niemand kennet den Vater denn nur der Sohn und wem
es der Sohn will offenbaren" (Mt. 11, 27). Aber gerade darum,
weil er über uns steht und sich nie an uns verliert, werden wir nie
fertig mit ihm, sondern fühlen uns unlöslich an ihn gebunden.

IV.
Allein nun hat in der Person Jesu die Erfüllung erst begonnen.

Wohl ist in ihm die vollkommene Gottesherrschaft realisiert. Das
Reich Gottes ist da. Es hat aufgehört ein bloß verheißenes zu sein.
Es ist in die geschichtliche Wirklichkeit hineingebrochen. Das Ende der
Geschichte hat angefangen, ihr Ziel ist aufgeleuchtet. Christus ist der
Anfänger. Er wird auch der Vollender sein. Es handelt sich darum,
daß der von ihm ersochtene Sieg seine Konsequenzen unter den Menschen
nun voll entfalte. Das bildet den oft verborgenen Inhalt der
Weltgeschichte. Es rotiert alles um ihn, zeigt auf ihn hin, ist von ihm
hervorgerufen oder führt von ihm weg. Alles, um was die Menschen
sonst noch kämpfen mögen, kann in seiner Loslöfnng von ihm nur in



— 289 —

ttneigentlichem Sinne Weltgeschichte heißen. Weltgeschichte ist nur dort,
wo ein letztes Ziel aufzuleuchten beginnt, nur wo ein Anfang und ein
Ende ist. Er ist das letzte Ziel, das Alpha und Omega. Jenseits
dieser Pole gibt es keine Geschichte. Wo das Ewige nvch nicht redet,
wo allein die Naturgewalten mit dem Menschen ihr Spiel treiben, wo
alles ein Spiel vvn Relativitäten ist, vhne endgültigen Sinn, auf den
sich alles hinbewegt, da ist noch keine Geschichte, wenn Gvtt alles in
allem sein wird, dann wird auch keine Geschichte mehr sein. Nur dvrt
ist Geschichte, wo Gott unter den Menschen feine Herrschaft zum Siege
führt, wo der Mensch um die ewige Wahrheit ringt nnd gegen die

Götzen und Naturgewalten aufzutreten begiuut. Der entscheidende
Moment in diesem Prozeß ist nun eben das Erscheinen Jesu. Nun
kann von allen mit Heller Bewnßtheit und voller sittlicher Klarheit
däs Endziel im Glauben ergriffen werde,?, vielmehr cs ergreift uns.

Nun ist klar, daß in Christus die Weissagung nicht erlischt, das
prophetische Wort nicht einfach erledigt ist. Nun heißt es: „Wir haben
desto fester das prophetische Wort und ihr tnt wohl, daß ihr darauf
achtet als auf ein Licht, das da scheinet an einem dunklen Ort, bis
der Tag aubreche und der Morgenstern aufgehe in euren Herzen"
(2. Petr. 1, 19). Die Verheißungen der Propheten gehen weit über
Christum hinaus auf das Ende und Christus hat sie aufgenommen,
bestätigt und geläutert, ja durch ihn bekommt die Verheißung nun
erst recht ihreu Aufschwung und ihre endgültige Form. Jetzt greift
die Weissagung mit festem Griff nach dem Ende, dessen realer Anfang
in Christns schvn aufgeleuchtet ist und bekommt in der Erwartung der

Wiederkunft ihren festen Mittelpunkt und ihre christliche Form.
Das ganze neue Testament ist erfüllt von endgeschichtlicher Erwartung
und apokalyptischen Energien. Letzte Entscheidungen stehen der ganzen
Menschheit bevor. Die Parole wird sein: für Christum oder wider
ihn. Etivas Prinzipielles hat sich in Christns begeben, ein neuer Geist
von Gvtt her ist durch ihn in den irdischen Herrschaftsbezirk des
Weltgeistes hereingebrochen und ruft alle zur letzte,, Entscheidung auf. Was
sich iu Christus begab, geschah nicht dazu, um ein isvliertes Faktum
unter den Menschen zu bleiben, lediglich znm verehren vder anstaunen,
sondern dazu, daß es stch unter den Jüngern Jesn immer aufs neue
wiederhole, immer weitere Kreise ergreife, immer tiefer in die irdische
Wirklichkeit einschneide. Ein Anfang ist nur dann ein Anfang, wenn
er sich stets aufs neue wiederholt. In tausend Formen muß sich Jesu
Leben. Sterben und Auferstehen in den Seinen immer wieder begeben.
Nirgends deutlicher, als iu der Apostelgeschichte lassen fich diese Wieder-
hvlungen verfvlgen, die sich z. B. in'der Geschichte eines Stevhcmus
vder Paulus oft mit einer geradezu wunderlichen Gleichförmigkeit mit
denr Leben Jesn vvllziehen. „Ich bin mit Christo gekreuzigt", kaun
Paulus sagen, „ich lebe aber, dvch nun nicht ich, sondern Christus
lebet in mir." „Seid ihr nun mit Christo auferstanden....", heißt
es da. Das sind nicht blvße Bilder; es steckt Realität darin. Wv



— 290 —

derselbe Geist herrscht, entstehen immer wieder dieselben Situationen,
Wiederstände, Kämpfe, Siege. Aber auch die vorchristlichen, die
heidnischen und alttestamentlichen Vorgänge wiederholen sich in unserer
Welt ununterbrochen. Alle Stadien der Nähe oder Ferne Christi sind
unter uns vertreten, werden oft wohl auch von Einzelnen durchlaufen,
von der brutalsten Barberei bis zur lebendigsten Gottesgewißheit. In
allem und über allem waltet Christus als eine schaffende Kraft, als
ein Mahner und Rufer, als ein Licht, das in alle Finsternisse dringt.
Er wühlt das Tiefste in uns immer wieder auf, zieht das Heimlichste,
das Grauenhafteste, aber auch das Herrlichste am Menschen vor sein
Gericht. Alle Tiefen des menschlichen Wesens werden durch ihn immer
wieder in jähe Bewegung versetzt, aber vergebens schlagen die Wogen
des geschichtlichen Lebens in gigantischem Ansturm gegen den Felsen
feiner Wahrheit. Den Urtypus all der Vorgänge aber, die dann
entstehen, wenn Christus kommt, haben wir an der heiligen Schrift.

Wenn wir nun auf die Art achten, wie das Gottesreich sich

unter den Menfchen realisiert, so müssen wir unsere Aufmerksamkeit
auf eine bedeutsame Spannung richten, die zwischen zwei scheinbar
wider einander laufenden Strebungen stattfindet, in deren richtiger
Verbindung aber gerade die Lebendigkeit und Wahrheit des göttlichen
Tuns sich erweist. Treten die beiden Elemente auseinander, werden
sie überspannt, fo erkrankt das Geistesleben. Das klarste Bild erhalten
wir, wenn wir von diesen beiden gegensätzlichen Krankheitsformen
ausgehen, zwischen denen sich wohl die ganze Skala religiöser Erkrankungen
eintragen ließe.

Das eine Stadium läßt sich der Fieberhitze vergleichen. In
apokalyptischer Siedehitze fängt der Mensch religiös zu delirieren, d. h.

zn schwärmen an. Die apokalyptische Erwartung überwuchert das

ganze menschliche Bewußsein. Der Blick aufs Große und Ganze, auf
die entscheidenden Endvorgänge benebelt vollkommen den Blick fürs
Nahe, Gegenwärtige, Kleine. Aus der lebendigen Enderwartung wird
eine müßige und neugierige Spekulation, ein frommes Genießen und
Schwelgen in saftigen Bildern des Endgerichts, der Parusie, des

Weltuntergangs. Eine ganze Geographie des Jenseits wird entworfen, der
Zustand der Seligen und besonders der Verdammten findet das wärmste
Interesse, genaueste Berechnungen des Zeitpunktes der Wiederkunft und
des Weltuntergangs werden aufgestellt. Die Sache wird höchst
sensationell und unversehens stndet man sich in nächster Nähe des Kinema-
tographen vor und erlebt etwa in einem „Photodrama der Schöpfung"
oder ähnlichem, auf schwache Nerven berechnetem Zauber, die höchsten
Offenbarungen. Hand in Hand mit solchen hitzigen Formen der
„Frömmigkeit" pflegt dann häufig die grobe Vernachlässigung der oft recht
trockenen und mühseligen alltäglichen Pflicht zn gehen. Alles, was
dem nur halbwegs anständigen Menschen als selbstverständlich gilt,
wird darum, weil es unwichtig und nebensächlich sei, nicht etwa umso
rascher erledigt, fondern — vernachlässigt. Den Ersatz dafür bilden



— 291 —

dann meistens allerhand willkürlich-gesetzliche religiöse Künstlichkeiten
und fromme Machenschaften, in allen Fällen aber cin über alle Menschen
sich erhebendes dünkelhaftes Selbstbewußtsein, das in der hellen Glorie
der Absolntheit und der „großen Gesichtspunkte" erstrahlt. Selbst
Fragen, die für uns gewöhnliche Sterbliche schon hinlängliche Dimensionen

haben, wie etwa die soziale, verdunsten einfach in der tropischen
Atmosphäre und werden geringschätzig als bloße „äußere Fragen"
beiseite geschoben, wobei freilich oft die Aufrechterhaltung unsozialer
Ordnungen als durchaus nicht nebensächlich erscheint.

Nicht minder verhängnisvoll ist aber das polare Krankheitsstadium,

wo der Pulsschlag des Lebens erschlafft und das „erbärmliche

Behagen" des Philistertums sich einstellt. Diesmal verdunsten
die apokalyptischen Gesichtspunkte, die „letzten Fragen" verschwimmen
am äußersten Horizont, dafür tut das Flachland der Durchschnitts-
mvral sich auf und beginnt die frohe Fahrt des „gesunden
Fortschritts" auf der schnurgeraden Straße beständiger und sicherer
Annäherung ans unendlich ferne Ideal. Durch die Landschaft fächeln die
lauen Lüfte von etwas Gottvertrauen und etivas Bruderliebe. Eine
beträchtliche Myopie verhindert glücklich jeden Blick in die Fernen und
Tiefen des Lebens nnd jede Begegnung mit den Mächten und
Gewalten, die unser gemeinsames Dasein dahinreißen, wird sorgfältig
gemieden. „Sie aßen und tranken, sie freisten und ließen sich freien,
bis. ." Es ist jener unglaublich verbreitete Zustand, wo man im
Grunde so froh ist über alle extreme Schwärmerei, die ja doch das
Recht zur Behaglichkeit so unaussprechlich klar macht. Die Schäden
dieses Zustandes sind nur darum weniger offenbar, weil er der allgemein

verbreitete, der Zustand der grvßen Menge ist. Der Dünkel ist
hier nicht weniger groß, als beim andern Stadium, uur braucht er
nicht so bald in Aktion zu treten, weil er der Dünkel der Majorität
ist, dort aber der Minorität. Es ist im Grunde derselbe Weltgeist
hüben wie drüben, nnr in verschiedenem Gewände, Schwärmerei das
eine, Schwärmerei das andere; denn beides ist ein Wegfliegen über
die Wirklichkeit. Denn Gott ist Wirklichkeit und er will unser ganzes
Herz, unsern ganzen Gehorsam. Wer über ihn meint wegschreiten zu
können, wird an ihm zerbrechen.

Falsch ist aber — wir dürfen es nicht unerwähnt lassen — auch
das dritte: nämlich ein kluges Hin- und Hereilen zwischen beiden
„Standpunkten", ein vernünftiges Vermitteln zwischen Schwärmerei
und Philistertum. Auf unsere „Standpunkte" und „Betrachtungsweisen"

kvmmt es überhaupt nicht an, sondern auf Gottes lebendigen

Ruf.
Er aber ist es, der beim Einzelnen und in der Welt jene

Vorgänge erzeugt, in welchen die beiden widersprechenden Strebungen zu
einer lebendigen Einheit verbunden sind und in fruchtbarstem
Austausch den gesunden Pulsschlag des Lebens bewirken. Einmal macht
das Kvmmen des Gottesreiches sich als ein langsamer, allmählicher



- 292 —

Entwicklungsprozeß geltend. Ohne Sprünge und willkürliche
Gewaltsamkeiten ballt das Reich der Wahrheit und des Guten sich unter den

Menschen auf. Alles will erkämpft und durch saure Mühsal errungen
sein, und doch hängt alles gleichzeitig vom göttlichen Geben ab, das
ebenfalls keinerlei Willkürlichkeiten kennt. Immer muß unmittelbar
an Christus angeknüpft werden, wenn unser Tun bleibenden Wert
gewinnen soll. Aus ihm wächst das neue Reich, nicht aus uns. Hier
aber ist alles wichtig, auch das Kleinste. Stein muß zum Stein sich

fügen in steter Folgerichtigkeit. Keine Nachlässigkeit bleibt ungestraft,
alles hat seine notwendigen Folgen. Alles theoretische Machen, alles
willkürlich gedankenmäßige Vorwegnehmen späterer Studien rächt sich

unfehlbar durch umso stärkere Rückschläge. Unbedingte Ehrlichkeit gegen
sich selbst ist erforderlich in der Unterscheidung dessen, was uns wirklich

gegeben ist, und was wir uns bloß erträumen oder theoretisch
postulieren. Das Reich Gottes überfliegt keine Zwischenstadien; im
Kleinen, Verborgenen, Innerlichen beginnt's, im Nahen und Unscheinbaren

tut es seine entscheidenden Schritte. Und doch ist im Einzelnen
immer fchon das Ganze enthalten, im Kleinen das Große, im Senfkorn

der Baum. Darum ist alles vvn einer wunderbaren Ruhe und
Sorglosigkeit durchglänzt, einem unbedingten Vertrauen- in Gottes
sieghafte Macht und väterliche Vorsehung. Das Auge geht auf für
die Welt und alles ist wie verwandelt, überall treten fruchtbare und
hoffnungsvolle Ansätze hervor, Verheißungen kommender Welten, überall
regt sich ein neues Werden, ein verheißungsvolles göttliches Tun.
Gerade dort wird es oft erkannt, wo man es am wenigsten erwartet
und gesucht, in allen möglichen, oft recht weltlichen Verkleidungen,
während hinter großen geistlichen Ansprüchen oft eine schreckliche Leere
gähnt; denn auch der Blick für die Widerstände, für die Ungeheuerlichkeit

der Aufgabe geht auf, doch niemals so, daß Pessimismus und
Passivität die Folge sind, sondern immer so, daß der Blick auf Gott
jene Gewißheit erzeugt, die alles von ihm erwartet, die unbedingte
Geduld, die warten kann, mit der Möglichkeit langer Zeiträume rechnet,
Zeit oder Stunde nicht weiß, sich aber genügen läßt an der Gewißheit,

daß sie kommt.
Hand in Hand damit geht nun aber die scheinbar umgekehrte

Bewegung. Hier müssen wir das Kommen des Gottesreiches als etwas
Plötzliches und gänzlich Unvermitteltes beschreiben. Jählings,
katastrophal, für die meisten gänzlich unerwartet, so brechen die großen
Entscheidungen des Gottesreiches herein. Wie ein Dieb in der Nacht
kommt Christus wieder, wie ein Blitz vom Aufgang bis zum Niedergang.

Wohl sind der Anzeichen genug vorhanden für sehende Augen,
aber wenn das Ende kommt, wird es. immer wie etwas Neues und
Ueberraschendes fein. Höchste Spannung, unausgesetzte Wachsamkeit,
ein beständiges Blicken aufs Ende, aufs große Ganze wird hier
dringendes Erfordernis, leidenschaftliche Erwartung des entscheidenden
göttlichen Tuns verbindet sich mit unbedingter Bereitschaft und gänzlicher



— 293 -
Hingabe. Der jähe Bruch, die völlige Umkehr, die Wiedergeburt sind
hier bezeichnend. Heißt es dort: viel Zeit, keine Uebereilung, ruhiges
Erwarten, stille geduldige Arbeit, Ethik, Sozialismus, Vorsehungsglaube,

langsame Entwicklung, so heißt es hier: keine Zeit zn verlieren,
höchste Eile, ganze Anspannung aller Kräfte, jähe Katastrophen, plötzliche

Gerichte und Segnungen. Beides ist wahr, beides muß sich

organisch miteinander verbinden, ivenn das Leben nicht zerfallen svll.
Man hat auf das Unlogische dieses Verhältnisses hingewiesen; aber
das Leben baut sich nicht nach unserm logischen Schema anf, sondern
in seinen Tiefen stvßen wir stets auf das Jrrativnale.

Kurzsichtig ist es insbesondere, in Jesu Erwartung des
nahen Endes lediglich einen Irrtum zu erblicken; als ob es sich

für ihn jemals um bloße Betrachtung, lediglich um apokalyptische
Spekulationen, um ein wahrsagendes Vorauswissen einer Zukunft
gehandelt hätte, die sich ohne sein Hinzutnn begeben svllte, und nicht
vielmehr um den ganzen Einsatz jener Ewigkeitskräfte, die ihm gegeben

waren, von denen er spürte, daß sie alle Zukunft gestalten und
bestimmen würden. Das, was in ihm geschah, war vvn so schlechterdings

entscheidender Bedeutung, von einer solchen alles andere
überragenden Dringlichkeit, sein Einsatz für die in ihm erschienene göttliche
Gerechtigkeit war so restlos, der Appell zum Gehorsam des Glaubens,
der vou ihm an die Menschen erging, sv machtvoll, daß nur ein
satanisches Wunder das baldige Hereinbrechen des Reiches verhindern
konnte. Wer die Gotteskräfte in sich trägt, die alle Zukunft gestalten,
der, iu dem die Zeit erfüllet und die Ewigkeit angebrochen ist, der
steht anders als wir, ihm wird das Ferne nah uud das Nahe fern
und alles mag ihm wohl wie in perspektivischer Verkürzung erscheinen.
Die Frage ist eigentlich nicht, warum Jesus das baldige Kvmmen des

Reiches erwartet habe, svndern warum wir es uicht erwarten, warum
es uns so leicht fällt, mit langen Zeiträumen - zu rechnen. O die

geduldig — allzu geduldigen Warter alle, die „ihrem Herrgott" so

gern und leichthin „alles zutrauen", die die Kälte ihres Herzens
Geduld nennen und die mehr nach ihren Theorien, als nach „dem
Schaden Josephs" fragen, denen das Warten so leicht wird, weil die
Not und Schuld der Menschen ihnen nicht zn Herzen geht und sie

noch nie etwas empfunden haben von der Dringlichkeit und
unbedingten Notwendigkeit der Wahrheit, davon, daß Gott gelten, sein
Wille auf Erden geschehen muß. Sie werden die „langsame
Entwicklung" sicher so wenig fördern, als die ungeduldigen Stürmer und
Dränger, die, ohne die Stunde Gottes abwarten zu können, eitel wie
ste sind, in eigener Willkür voranstürmen, um nicht nur persönlich
sofort am Boden zu liegen, sondern der Sache, der ste dienen möchten,
meist den allerschwersten Schaden tuu. Es ist schlimm, wenn gerade
wir, durch deren Külte und Härte das Kommen des Reiches verzögert
wird, Jesus sein „irriges" Hoffen vorrechnen, der mit eben diesem
Hoffen, für das er deu Tod erlitt, die denkbar stärkste Aufforderung



— 294 —

zur Umkehr an uns ergehen ließ, der mit dieser aufs höchste ge-
spannten Erwartung dvch wiederum eine wahrhaft überirdische Ruhe
und Sorglosigkeit, eine unsägliche Geduld, eine nüchterne Anerkennung
des Gegebenen, eine völlige Abwesenheit jeder schwärmerischen Gewaltsamkeit,

ein ruhiges Eingeständnis feines Nichtwissens um Zeit oder
Stunde organisch verband.

Diese Durchdringung tiefster Ruhe mit stärkster Anspannung,
der Erwartung des nahen Endes mit vollkommener Nüchternheit und
unendlicher Geduld fiuden wir auf allen Höhepunkten der Entwicklung
des Gottesreiches, im Urchristentum so gut als zur Zeit der
Reformation. Der Vorsehungsglaube, der weiß, „daß denen, die Gott lieben,
alle Dinge zum besten dienen", ist nur wahr im Munde des Mannes,
der im Verein mit der sehnenden und seufzenden Kreatur in brennendem
Verlangen die herrliche Freiheit der Kinder Gottcs herbeisehnt und
wartet auf unseres Leibes Erlösung (Röm. 8).

Diese Doppelhcit wiederholt sich in allem göttlichen Tun, im
individuellen wie im allgemeinen. So entsteht der Glaube, die Art,
wie der Einzelne sich mit Christus verbindet. Auch hier ist das Stadium
der Verheißung nachweisbar, der stillen inneren Arbeit, dcr aufmerksamen

Bevbachtung, dcs Sammelns von einzelnen Erfahrungen, Hand
in Hand mit dem oft drückenden Bcwußtseiu einer grvßen Ferne
Christi, das dvch immcr wieder durchglänzt ist vvn tröstlicher
Verheißung. Dann aber kvmmcn ivieder die Momente hellen Aufleuchtens
entscheidender Erkenntnisse, Plötzliche Abrechuungen, die das Bild der
inneren Existenz mit einem Schlage völlig verändern und fruchtbare
Ausgangspunkte schaffen, bis der Glaube völlig mit dem Menschen
sich eint und aus Verheißung Erfüllung wird. Jedes einzelne Ent-
micklungsmvment schließt in sich die gleichen Vvrgünge, wie die
Entwicklung als Ganzes, sv wie jeder Bergkriftall sich aufbaut aus
kristallischen Gebilden, - die in verkleinertem Maßstabe den ganzen Kristall

abbilden.
Denn so und nicht anders kommen auch die grvßen

weltgeschichtlichen Ereignisse und Wendepunkte. Langsam und unmerklich aus
Milliunen unscheinbaren Vvrgängen bauen sie sich auf, bis sie eines
Tages in großen Katastrophen und entscheidenden jähen Wandlungen
offenbar werden. Alle großen fruchtbaren Augenblicke und Gelegenheiten

kommen schließlich immer plötzlich uud unvermittelt, auf leisen
Sohlen, oft wenn man sie am wenigsten erwartet und nur die
Wachsamen, die längst darauf gewartet, die Einfältigen, deren Sinn der
einfachen Wahrheit immer offen stand, nehmen ihrer wahr, an den
andern gehen ste still vorüber, bis die Katastrophe kommt, die ihnen
die Augen öffnet, ob anch zu spät. So kam einst Christus in die Welt,
vvn wenigen erkannt, von der großen Menge mißachtet, vvn den

Klugen und Weiseil gehaßt. So schritt das Heil der Welt an den

Fischerkähnen der ersten Jünger, an der Zollbude des Matthäus
vorüber, sv klvpfte es einst, als die Stunde gekommen, an die Schloßtüre



— 295 —

zu Wittenberg; so und nicht anders wird einst am Ende der Dinge
die Stunde des Menscheusvhnes erscheinen. „Darum wartet und eilet

zu der Zukunft des Tages des Herrn" (2. Petr. Z, 12). A. Schacdciw.

Neue Aege.

IN. Nicht Religion, ssnckem ffeicd Sottes.

1.

'4Hus dem Kampf zivischen der Finsternis einer vergehenden Nacht
und den Strahlen eines neuen Schvpfnngsmorgens, der über

^ ^ dem hereingebrvchenen Chaos aufgeht, steigt unsere einzige Hoffnung

empor: Christns und sein Reich. „Das Alte ist vergangen, siehe
es ist alles ueu geworden." Parteien, Richtungen, Kirchen/Christentümer

stürzen, sind gestürzt. Sie genieße» das Vertrauen starker
Seelen uicht mehr. Wer glaubt noch, daß sie wahrhaft helfen nnd
retten können? Es muß vvn Gott her, aus der Tiefe neu von Gott
erfaßter Seelen, ein neues Wesen kommen und damit die Kraft für die
Geburt der neuen Welt, die sich vorbereitet. Dieses Neue ist eben

das Reich Gottes, zum Unterschied von Anderem, was sich an
seine Stelle gesetzt hat. Dieses Andere ist so stark, daß der Blick in
das Wesen dès Reiches Gvttes dadurch verhüllt wird. Auch Jesus
selbst wird dadurch immer ivieder verdeckt. Wir müssen versuchen, ihn
und seine Sache von den Vcrhülluugeu uud Entstellungen zn befreien,
die sich darum gelegt haben, damit die freien nnd tiefen Geister, die

hente neu auf dem Wege zii Gvtt sind, wissen, wvrum es sich handelt.
Sv seien denn für sie einige Dinge, die schon oft gesagt worden sind,
noch einmal gesagt. Es sieht und sagt sie ja doch ivieder jeder
selbständige Geist auf seiue Weise. Auch gewinnen sie im Zusammenhang
ein anderes Gesicht, als wenn sie nur als gelegentliche Andeutungen
auftreten.

2.

Es sei denn zuerst ivieder einmal gesagt, Sass Sas MeV Lottes
Keine Religion ist. sonSem eher «las gegenteil Savon.

Es liegt iu diesem Satze gewaltig viel uoch unbekannte Wahrheit,

die, wenn sie einmal ans Licht tritt, wohl eine große Revolution
bewirken kann, eine weit größere als die rnssische, die größte, die
denkbar nnd möglich ist. Es ist eine Wahrheit, die eine ganze Welt
auseinandersprengt. Alle größten Revolutionen der Vergangenheit
sind von ihr ausgegangen.


	Verheissung und Erfüllung

