
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 5

Artikel: Die Intellektuellen und die Wahrheit

Autor: Trautvetter, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134079

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134079
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 281 —

Seelenkraft verloren gegangen. Unsere ganze sogenannte
Knltnr, durch und durch mechanisch und zum Teil geradezu materialistisch

geartet, konnte keine starken Seelen erzeugen. Unser
Schulsystem, fo gut wie unser Wirtschaftsleben, unsere Wissenschaft wie
unsere Kunst, wic hätten sie starke uud tiefe sittliche Ueberzeugungen

schassen können? Wie konnte in diesem Lärm, dieser Hast,
dieseni Zuviel an allem Möglichen stille Sammlung geistiger
Gewalt zustande kommen? Und nnsere Religion? War src dazu lebendig
genng? Besaß sie dazu das, was vor allem der Seele Kraft gibt:
l ebendigen Glauben? Es fehlte die Seele, es fehlte Gott.
Darnm konnten wir nicht mehr die geistige Leidenschaft
großer Tage, die Leidenschaft, die Menfchen um eiuer Wahrheit,
eines Glaubens willen, in den Kerker und auf die Scheiterhaufen
trieb mit Singen uud mit Jubeln.

Das muß wieder kommen. Wir haben cs nötig für die
gewaltigen Kämpfe, die uns bevorstehen und die nach dem Kriege
erst recht aufflammen werden. Aus tiefem geistigem Grund muß
wieder aufquellen Seelenkraft und Seelenleidenschaft, herzensstarkes
Glanben und Lieben, freudiges und großes Wagen. Ich denke, wir
alle spüren schon jetzt etwas von dem Hanch dieses neuen Geistes.
Harte Zeiten, Kampfzeiten wecken die Seelen auf und lassen das
Große reifen, Gott ist am Werke — mitten im Sturm nnd Chaos

- er ruft uach Mitarbeitern, die die neue Gotteswelt verwirklichen
helfen, die aus der tiefsteu Not aller Wclttnge aufsteigen soll. Er
wird nicht umsonst rusen. Amen. L. Ragaz.

vie Intellektuellen un« aie Aabrbeit.)

F I nter den Intellektuellen versteht man diejenigen Menschen, die

^1 bei der Erwerbung von Kenntnissen privilegiert sind. Es soll
hier darauf hingewiesen werden, daß es eine Täuschung wäre,

zu meinen, diese Privilegicrtheit erstrecke sich auch auf das Finden
der Wahrheit. Die Wahrheit läßt sich mit jenen rein intellektuellen
Kräften, deren Ausbildung das Privileg jener Kreise ist, nicht
bewältigen. Gerade dic Intellektuellen sind aber in der Gefahr, dies
zu vergessen uud die Zuläuglichkeit ihrer Vorzugsstellung zu
überschätzen, während sie wissen sollten, daß gerade sie in ihrem Wahr-
hcitssuchen ganz besonderen Gefahren ausgefetzt sind. Schon diefes
Bedenken läßt sich nicht abweisen, ob nicht das Verlangen nach der

') Die hier ausgeführten Gedanken bildeten in anderer, wesentlich kürzerer
Form den Inhalt einer „einleitenden Betrachtung", die an der Studentenkonserenz
in Aarau 1917 gehalten wurde.



— 232 —

Wahrheit durch die immerwährcudc intellektuelle Betätigung eher
abgestumpft werde. Das Wahrheitsvcrlangeu wird doch am stärksten

erregt durch ein tiefes und umfassendes Erfahren und Erfassen
des Lebens und der Welt. Dem Intellektuellen aber kommt in der
Regel vom Leben nur so viel zum Bewußtsein als seine Begriffe
fassen können. Der Begriff, dessen Handhabung fein Beruf ist, hat
die Fähigkeit mit dem Leben leicht fertig zu werden, — weil er eben
das Leben » priori zu dcr ihm faßlichen Ucbersichtlichkeit zugeschnitten
hnt. Der Intellektuelle wird darum leicht zuin Jntellektualisten,
d. h, zu dem Meuscheutypus, der alles und jedes mit der spielenden
Leichtigkeit des Begriffes zu erledigen versteht. Ihm ist das Bild
dcr Wirklichkeit durch die begriffliche Arbeit so sehr stilisiert, daß
die Sehnsucht nach der Erlösung dieser Welt sich ihm nur noch
schwach aufdrängt. Die Intensität des Gefühls und vor allem des

Mitgefühls wird durch die alles glatt erklärende und aufklärende
intellektuelle Arbeit ungemein beschwichtigt uud damit das Verlangen
nach dcr crlösenden Wahrheit abgestumpft. Wir brauchen also nicht
sehr erstaunt zu sein, wenn ein Blick auf das Leben uns zeigt,
daß der Kreis dcr geistig Lebendigen sich keineswegs deckt mit dem
dcr sich intellektuell Betätigenden.

Der JnteZlektualist meint, mit dcm bloßcu Jntellckt auskommen
zu können. Er Hal Wissenschaft, darum braucht er keine Wahrheit
mehr. Als Surrogat für den innern Halt, dcn die Wahrheit gegenüber

allem Falschen und Schlechten bietet, hat er jenen schlechterdings

unerschütterlichen Dünkel, der, wenn er von der Gewalt des

wirklichen Geistes zehnmal zu Boden geschlagen ist, immer wieder
arfstehi und frech umhcrschaut als ob nichts geschehen wäre. Das ist
der innere Halt, den der Jntellektualist hat: nicht mehr erschüttert
werden können vom Geist und von der Wahrheit. Wo alle geistig
Lebendigen erschüttert sind, da langweilt er sich und knnn es nicht
erwarten bis er das Wort bekommt, um ebcn das wieder
vorzubringen, ivas den andern uuter dem mächtigeu Hauch dcs Geistes
ius Nichts zusammcngcsnnken war. Aber, während der Jntellcktnalist
durch dic Realitäten, die von oben herstammen, sich nie nus der
Fassung bringen läßt, ist sein Geist für die Erschütterungen, die von
irgendwelchen handgreiflichen Mächten uud Gewalten ausgehen
nnßcrordentlich sensibel und iu diesen: Fall zum Umlernen vorbehaltlos

bereit, Denr wahrhaften Geiste gegenüber bleibt cr allezeit standhaft,

ivird aber schon durch deu Luftdruck, der vor dcn lawinenartig
sich daherwälzcnde» „Wirklichkeiten" hergeht, umgeblasen. Es ist
merkwürdig, wie das Opfer des Intellekts gerade in Jntellcktncllcn-
kreiscn häufig wird, wenn geiviffe Realitäten es verlangen. (Wic
vicl Intellekt ist doch z. B, auf dem Altar des Baterlandes geopfert
worden.)

' Die Wahrheit macht fest gegen die Lüge — auch wenn diese
mit Macht nnd Glanz ausgerüstet ist; der ülvße Jntellckt abcr, so



— 233 —

nubesiegbar er gegenüber dcm wahrhaft Geistigen ist, knickt bor
allen materiellen Gewalten zusammen. Deshalb sind die Intellektuellen,

trotz all ihrer Wissenschaft uud Bildung zur Führerschaft
nicht befähigt. Die Menschheit wird geführt durch Ideen und materielle

Mächte. Diese Ideen aber werden meist in einer
gesellschaftlichen Tiefe geboren, aus der die Intellektuellen fich längst
„emporgearbeitet" haben. Die erste Pflege und Wartung erfahren
die jungen, zur Führung bestimmten Gedanken von schlichten
Menschen, denen an der bestehenden Welt nichts gelegen ist. Die
Intellektuellen aber uehnren sich der Idee immer erst im letzten
Sladinm ihres Daseins an. Dann wenn sie zur Macht gelangt ist
nnd mit der Macht parndoxerwcise zilgleich die Ungefährlichkeit
empfangen hat, ergreifen sie die Idee uud brauchen ihr von andern
erkämpftes Ansehen, um damit den Geist, der sich bereits ivieder
in neue, noch unscheinbare Gedanken zurückgezogen hat, niederzuschlagen.

Von einer Führerschaft dcr Intellektuellen durch Ideen
kann unter diesen Umständeu uicht geredet werden. Die übrige Ge-
fchichtc der Menschheit (Kriege, wirtschaftliche Entwicklungen u, s, w.)
ivird durch materielle Gewalten gemacht, über welche die Intellektuellen

keine Führung haben. Hingegen muß auch hier anerkannt
werden, daß sie — wenn sie deuu doch immcr uur die Geführten
und Gctragenen sein können - es verstehen, sich nn den Stellen
jener Strömungen tragen zu lassen, wo die Sonne am schönsten hin-
scheint. Sic sind dcr Schanin auf den Wogeickärnmcn, der zwar nicht
führt, aber eiu leichtes und glänzendes Dasein hat.

Dies alles beweist, daß das Verhältnis der Jntellcktucllen
znr Wahrheit keineswegs den Chnrcckter einer besonderen Intimität
hat, wic cs unser intcttcktualistischcs Zeitnlter zu vermuten scheint,
sondern daß die Wahrheit auch heute noch von ganz audcrcn Mcnschcn
als von dcn „Weisen und Klugen" geliebt nnd ergriffen ivird.
Weil die Wahrheit eine Gefahr bedeutet für die Lcbcnsgewohnheiten
der Menschen und für die bestehende Welt, darum sind im Menschen
starke wnhrhcitsfeindliche Instinkte vorhanden. Dcr Intellekt nun,
dcr in sich selbst keinen Hnlt hat, ivird sich vvn diesen Instinkten
leitcn laiscn, solange er keinen andern.Führer hat. Das aber ist
ja das Merkmal des Jntellektualisten, daß cr es uicht für nötig hält,
sich nach einem andern Halt umzusehen. So tritt nun der Intellekt in
den Dienst der Wahrheitsbekämpfung. Und die Intellektuellen werden
besonders gefährliche Gegner der Wahrheit, weil ihnen besonders
wirksame Kampfmittel zur Verfügung steheu, ebcu die Mittel des

geschulten Intellektes, deren Wirksamkeit gerade in ihrer Feinheit
nnd Gcistigkeit besteht. Sich durch bloße seelische Stumpfheit der
Wahrheit zu erwehren, ist auch eine Methode, aber der Intellektuelle
wendet lieber dic feinen Mittel seines Intellektes an, iveil er sich

dadurch besser übcr seine Geistverlnssenheit hinwegtäuschen kann.
Ja, gcradc diese geistreiche Art, sich des Geistes zu erwehren, erfüllt



— 234 —

ihn mit dem Bewußtfein, ein Geistesmensch zu sein. Er verwechselt
das Intellektuelle mit dem Geistigen, die Wahrheit mit der Logik.
Weil er seine Geistesfeindschaft so geistreich betreibt und seine Lügen
so logisch verficht, bekommt er selber immer wieder den Eindruck,
Geist und Wahrheit zu lieben, - Es wäre aber ein Mißverständnis,
wenn man in dem Gesagten die alte Angst vor der Vernuust scheu
wollte. Dic Wahrheit verlangt niemals cin »äerifwium irit«ll«c:tu8.
Sie fürchtet den Intellekt nicht, Sie bcdarf keines mystischen
Halbdunkels zu ihrem Gedeihen. Es sind ganz andere Gewalten, die
den Menschcn das Denken verbieten wollen. Die Kirche hat es

getan und der Staat tut es jetzt, uud seltsamerweise siud die
Intellektuellen von besonders großer Gefügigkeit gegenüber diesem
Denkverbot. —

Dic Wahrheit dcrcn Bckämpfung in intcllektncllen Formcu
wir noch näher betrachten wollen - ist schlicht in zwei Worten
ausdrückbar: Gott uud der Bruder. Darin ist das ganze Ge-'
heimnis der Welt eingeschlossen. Wer dies versteht, der weiß zu
leben; in dieser Wahrheit liegt dcr Schlüssel zu alleu Rätseln des
individuellen und des sozialen Lebcns, Dieser Wahrheit in ihrer
ganzen Größe und Lauterkeit kann man nicht begegnen, ohne tief
erschüttert zu werden, denn sie berührt die Wnrzel unseres Wesens

entweder als die nährende Kraft, aus der wir fortan leben
oder als die Axt, die nnscrem falschen Dasein ein Ende macht.
Die Intellektuellen haben ihre eigenen Mittel, mit denen sie sich der
Gottesmcchrheit und der Brudcrmahrhcit zu erwehren suchen. Natürlich

sind dicsc Mittel nicht plump, sondern derart, daß man sie
ernst nehmen muß. Dcr moderne Intellektuelle — ivenn er die
Wahrheit nicht lieben will - setzt der Gotteswnhrheit etwas
entgegen, das cr Realismus ueuut und der Brndcrwnhrhcit ciueu
gewissen Idealismus,

Der Wahrheit, daß Gvtt lebt und allein gelten darf, hält
der mvderne Intellektuelle den Schild des Realismus entgegen.
Dieser besteht nicht etwa darin, daß auf Aufrichtigkeit in der
Erkenntnis der realen Tatsachen großes Gewicht gelegt wird — was
ja eine moralische Selbstverständlichkeit wäre - sondern darin,
daß die Ehrfurcht vor diesen realen Tatsachen zum Prinzip erhoben
wird. Dieser Realismus verlangt nicht uur, daß man die Wirklichkeit

erkenne, sondern nnch, daß man sie anerkenne. Die Wirklichkeit
ist etwas Absolutes und Gefügigkeit ihr gcgcuübcr ist darum cinc
Tugend. Wenn trotzdem noch voir einem Gott geredet wird, so ist
er nur der Herr und Urheber des Wirklichen, die Seclc dcs
Bestehenden (inkonsequenterweise noch transcendent gedacht), der
Schöpfer all dcr Realitäten auch der schlechten - in die er uns
nun einmal hineingestellt habe, Voil ihm ist nichts zu erwarten als
die Erhaltung und Fortsetzung der bisherigen Realitäten. Nichts
von ihm zu erwarten, ist Frömmigkeit vor ihm, dem Urheber alles Be-



— 235 —

stehenden, dem Gott des gegenwärtigen Äon, dem Erhalter des Diesseits,

dem Urheber anch „alles Uebels".
Diesc Art von Realist — sei er weltlich oder fromm - fällt

auf durch cin starkes Bewußtfein dcr Ueberlegenheit über die, welche
die Gottcswnhrheit behaupten möchten. Jn diesem Machtbewußtsein,
das cr deu realen Gewalten verdankt, die er hinter sich stehen

fühlt, wagt er cs bis zu zyuischcr Verhöhnung idealer
Forderungen und Hoffnungen zu gcheu. Die iuucrc Stellung dcs Realisten
— sei er Realpolitiker vder Gott-der-Wirklichkeits-Thcologe — zur
Wirklichkeit entwickelt sich in drei Stadien. Zuerst erkennt er die

Wirklichkeit, dann bewundert cr sie uud schließlich beugt er sich vor
ihr. Im erfreu Studium verhält cr sich kühl erkcnneud, aufrichtig,
wissenschaftlich: im zweiten Stadium verhält er sich ästhetisch, die
grandiosen Formen der hcrrschcndcn Gewnlten bewundernd; im dritten
Stadium tritt cr aus der sittlich-indifferenten Stellung heraus, cr
unterwirft sich dcn herrschenden Mächten, stößt die Gottcswnhrheit,
die Wahrhcit, daß eine andere Macht gelten soll, zurück. lAuch
wenn er jene unlautere theologische Verschmelzung Gottes mit dcr
Welt vornimmt und zu dem für ueutestnmcntlichcs Denken ganz
uusinnigen Bcgriff „Gott dcr Welt", „Gott der Wirklichkeit"'
gelangt. Er sollte „Fürst der Welt" sagen, dann wüßte man, woran
man ist, mit diefer realistischen Theologie.) Mancher dieser
Realisten überspringt in seiner Entwicklung das crstc Stadium,
dasjenige des Erken'nens dcr Wirklichkeit, weshalb cs ja fast sprichwörtlich
geworden ist, daß das realrstischc Hinweisen auf die harten
Tatsachen in umgekehrt proportionalem Verhältnis znr wirklichen
Vertrautheit mit diesen Tatsachen stehe. Dieser Realismus ist das ge-
bräuchlichc Mittel, mit dem sich die Jntcllcktucllen der Gottcswahr-
heit erwehren.

Gegen die Bruderwahrheit pflegt sich dcr moderne Jntcllcktuclle
hinter einem sogenannten Jdealismns zn verschanzen. Solange wir
die Brudcrwnhrheit noch nicht liebeil, empfinden wir dcn ihr
innewohnenden Drang zur Gestaltung des sozialen Lebens als eine
unangenehme Zudringlichkeit zu cin er Sphäre, die wir, bci aller
Anerkennung absoluter Vernunft- nnd Sittengesetze, in alle Ewigkeit
unserer Selbstherrlichkeit zu reservieren gedachten. Wenn aber die

Bruderschaft der Meuscheu Wahrhcit ist, dauu kann natürlich nichts,
was dcn Bruder betrifft ins Beliebcu dcs Einzelnen gestellt sein.
Dann handelt es sich um sehr wichtige, ja heilige, absolute und
geistige Dinge, nnch wenn es sich nm sogenannte Aenfzerlichkeitcu
hcmdclt, Mcinc und meines Bruders Nahrung, seine und meine
Kleidung, die Art wie ich wohne und wie er wohnt, seine und
meine Gesuudhcit, scine uud meine Pflege in Tagen der Krankheit,
die Kureu, die ich mir nnd die cr sich leisten dàrf, nnsere Arbeit,
unsere Erholung, unser Vergnügen, sein und mein Luxus, sein uud
mein Recht, unsere Stellung in der Welt, die Art, wie sich die Obrig-



— 236 —

keit seiner und wie sie sich meiner annimmt, wie viel Sorgfalt
meiner Ausbildung gewidmet wird uud wie viel der seinigen —
alles dies sind nun nicht mehr bloß materielle Angelegenheiten,
sondern sie stehen in enger Beziehung zur Wahrheit. Es ist die
Art des göttlichen Geistes, sich zur materiellen Welt hinzudrängen —
und gerade dies ist es, was den Menschen so sehr mißfällt. Nun ist
cs aber — zur Beruhigung Vieler — den Intellektuellen gclnngen,
eiuc Art Geist herzustellen, der die umgekehrte Teudeuz hat, nämlich
die, sich vom Materiellen immer mehr zu entfernen. Wer es mit
diesem Geiste hält, der nennt sich nun Idealist; und es ist lauter
Idealismus, wenn er vor der Bruderwahrheit, die ja doch immer
nur in der Nähe des Materiellen akut zu werden pflegt, die Flucht
ins Geistige hinein vollzieht. Für diesen Idealisten hat alles Materielle

als solches etivas Anrüchiges. Jedenfalls handelt es sich
bei dieser Bruderwahrheit nm spezifische Oberflächcnfragen nnd nicht
nm die „tiefsten" und „letzteil" Hintergründe. Es ist in diesen
idealistischen Kreisen cin wahres Wettrennen nach der größeren
Ticfc entstanden. Nichts Entsetzlicheres gibt es, als uicht lief zu sein.
Vor dcr Gefahr der Oberflächlichkeit flieht dcr Jutcllcktucllc wie vor
keiner andern. An der Tiefe liegt ihm eigentlich mehr als an der
Wahrheit, denn die Wahrheit hat nnn einmal diese Eigenschaft,
die materiellen nnd sozialen Obcrflachcn aufsuchen zu wolleu -
uud das können diese sublimen Geister an ihr nicht ertragen. Sie
wenden sich darum dcm zu, was tiefer ist - als die Wahrheit.
Vor dcr Brudcrwahrhcit ergreift der inoderne Jntellektnelle die
Flucht in die Tiefe, Sein Idealismus bcstcht aus Angst vor den
Realitäten, darum beeilt cr sich, scinc Gcistigkciten in dcr „Tiefe"
in Sicherheit zu bringen, mährend die Wahrhcit iii unbckümmerter
Sclbstsicherhcit sich in die Realitäten nnd Obcrflächc.n hinein
verliert, dessen gewiß, dnß sie sich darin immer wieder findet. Sie hat
keine Angst, sich etivas zn vergeben; sie weiß, daß sie niemals uu-
gcistig wird, daß sie nie vom lebendigem Gott loskommt; sie kauu
auch den letzten Rest voil Klösterlichkeit abstreifen und in die Welt
gehen. Allerdings hat der die Wahrheit tragende Mensch diese
souveräne Geistigkeit vielleicht noch uicht und darf sich nicht allzuviel
zutrauen, aber das ist eine Angelegenheit der Demut, dic jeder
auf persöulichc Weisc ins Rciue zu briugcu hat. Hingegen der
Wetteifer um die größere Tiefe, dieser Phnrisäimns dcr „Ticfc",
die Art, sich als der Tiefere über andere zu überheben, hat mit
der persönlichen Demut dessen, der Gottcs noch nicht ganz gewiß
ist, nichts zn tun. Hingcgcn steckt darin -abgesehen von allerlei
Psychologischem - jene'falsch-idealistische Anfsnssnng vom Geist, die
immer meint, um die Geistigkeit dcs Geistes besorgt sein zu müssen,
und darum immcr noch au seiner Sublimierung arbeiten möchte, weil
es ihr noch nicht klar ist, daß der Geist ja cine gewaltige Welt für
sich ist und nicht nur cinc Sublimation der materiellen Welt. Alle



— 237 —

diefe falschen Theorien über das Wesen des Geistigen kommen den
wahrheitsfeindlichen Instinkten entgegen. Sie ermöglichen es schließlich,

die. Flucht vor der Bruderwahrheit als einen Akt der Geistes-
liebe und des Idealismus hinzustellen.

Die Gefahr der Intellektuellen ist nicht die der Verflachung der
Wahrheit, sondern die der geistigen Verdunstung, der „Vergeistigung"
der Wahrheit. Dieser Geistigkeit fallen immer wieder die schlichten
Taten für den Brnder zum Opfer. Diese Gnstigkeit ist der
willkommene Bundesgenosse des Schlechten, auch wenn sie das durchaus
nicht sein will. Wer aber das wahrhaft Geistige liebt, ber braucht
sich vor der Bruderwahrheit nicht zurückzuziehen, denn zur Lösung
der Bruderfrage sind die machtvollsten Manifestationen des rein
Geistigen notwendig, während gar viele der sublimen Geistigkeiten
mit einem bescheidenen Aufwand von Intellekt und mit etwas
Bildung bewältigt werden können. Der wirkliche Geist hat auch nicht —
wie das zwar vielfach verlangt wird —' das Bedürfnis, durch
Worte feine Tiefe zu beweisen. Er drängt zur Tat; zum Worte nur,
wenn das Wort eine Tat bedeutet. Die Wahrheit läßt sich nicht leicht
aussprechen, nicht darum nicht, weil sie tief und mystisch ist, sondern
weil sie sich nicht leicht vom Herzen löst. Bloß um der Vollständigkeit

oder um der Dekoration willen, wird sie von dem, der sie hat,
nie ausgesprochen. Wer die Wahrheit in ihrer Schlichtheit geschaut
hat, hört auf, sie zum Vehikel seiner Eitelkeit zu machen. Das aber
ist vielfach die böse Unart der Intellektuellen,

Die Wahrheit ist eine andere Welt, eine andere Realität, ein
anderes Leben. Sie ist keineswegs etwas Intellektuelles, etwas
Vergeistigtes, das zu erfassen dem Klugen, dem Geschulten, dem
Akademiker leichter möglich wäre. Warum sollten denn diefe Leute der
andern Welt näher stehen? Der Weise und Kluge hat im Gegenteil

eine allzu geschickte Art, sich von Gott abzukehren. Dieses
Elend der Intellektuellen wird aber vielleicht erst dann gehoben sein,
wenn die intellektuelle Ausbildung und Betätigung aufgehört hat,
eine Klassensache zu sein und alle diese Arbeit eingereiht sein wird
in den großen Welt-Zusammenhang des Dienens und Leidens für
einander. P. Trautvetter.

von Ser Erziehung ZUM frieden.

» U lährend uns eine Welt voll der schwersten, nicht abzusehenden
Entscheidungen umbrandet, während unsere Aufmerksamkeit
fast nicht loskommt von den Ereignissen, die von Untergang

und neuem Auferstehen zu uns zu reden scheinen, sind wir hier zu-

') Dieser Vortrag wurde in der Zürcher Gruppe der Frauenvereinigung für
dauernden Frieden gehalten.


	Die Intellektuellen und die Wahrheit

