
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 11 (1917)

Heft: 5

Artikel: Was der Einzelne kann : 1. Kor. 3, 9 : Wir sind Gottes Mitarbeiter

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134078

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


W WV2
s.

Was <!er ew^elne Kann.
1, Kor, 3, 9: Wir sind Gotles Mitarbeiîer.

Triebe Gemeinde! Im Angesichte der 'furchtbaren Dinge, die heute in
I der Welt geschehen, der Grenel, des Jammers, der Verwirrung,

der Herrschaft des Bösen bei uns und in aller Welt steigt aus
allen edleren Seelen die Frage auf: „Was sollte ich tun, gerade ich,
um diesem Untergang alles Guten zu wehren?" Sie verwandelt sich

gewöhnlich rasch in eine andere, die zugleich eine Klage ist: „Was
kann ich tun; ich, ein Einzelner, gegen so umfassende und so riesengroße

Uebel?" Es ift besonders der Krieg selbst, der diese Fragen
erzeugt. Zahllose Seelen, und zwar meistens die ernstesten und besten,
quälen sich mit ihnen ab. Sie erkennen in ihrem ernsten Sinn mit
aller Klarheit den Anteil an Schuld, den gerade auch sie, als Einzelne,
an der ungeheuren Katastrophe haben, aber viel, viel weniger klar ist
ihnen die Art, wie sie nun auch ihren besonderen-Teil an der Sühne
dieser Gesamtschuld leisten sollten. „Was können wir tun? Hier
kann ja der Einzelne nichts ausrichten, hier müssen Organisationen
eingreifen, und zwar große, internationale, weltumspannende." Oder:
„Hier müssen größere Menschcn handeln, Menschen, die an wichtige
Posten gestellt sind, Staatsmänner, Fürsten, oder Menschen von großem
Ruhm und Namen, oder dann Menschen von großem Geist und Willen."
Auf diese Weise geht viel edle Kraft verloren. Sie reibt sich auf in
Selbstanklagen oder vergeblichem Warten; sie reibt sich vielleicht noch
sicherer und noch nutzloser auf in irgend einem hastigen Mitmachen
von Friedensbestrebungen, die doch wenig Wert haben. Es ist eine

große Not. Denn unter diesen Menschen sind sehr oft solche, die

wirklich zu einem großen Tnn für Gottes und des Menschen Sache
berufen erscheinen, Menschen, die sittlich und religiös so viel höher
stehen, als sehr Viele von denen, die an die verantwortungsvollen
und einflußreichen Posten gestellt sind. Ist es nicht ein Jammer, eine

') Akademische Predigt, gehalten in der Kirche zu Oberstraß in Zürich
21. Januar 1917. Am Schlüsse etwas erweitert.

am



— 220 —

Verkehrtheit, die nur dem Reiche des Bösen zugute kommt, daß diese

äußerlich Berufenen oft so elend versagen, so wenig Mut, Glauben,
Geist und Größe zeigen, während die nach unserer Meinung innerlich
Berufenen ungebraucht am Markte stehen bis zur elften Stunde, ja,
man muß fürchten, noch darüber hinaus? O wie mag da manchmal
der Seufzer aus einer solchen Brust aufsteigen: „Wenn ich dort stünde,
wo die Menschen stehen, deren Wort weltbewegende Folgen hat, da
wo der Papst steht, oder der Präsident der Vereinigten Staaten von
Nordamerika! Wie wollte ich mit einem Wort die Welt erlösen!"
Wenn sie aber zu bescheiden sind, so zu denken, dann denken wir so für
sie. Es ist uus immer wieder eine Anfechtung, solche Menschen zu
treffen, in denen ein Licht ist, das weithin strahlen könnte, und großen
Segen strahlen, ein Stück Erlösung strahlen, und es steht an einem
Orte, wo niemand es sieht oder nur Wenige und die Wenigen, die es

sehen könnten, haben vielleicht nicht einmal die Augen dafür. O
grausamste aller Ungerechtigkeiten! O schwerstes aller Lose: wirken wollen,
wirken können und nicht dürfen!

Diese Not ist alt. Wir haben ste auch vorher gekannt. Der
Krieg hat sie nur, wie so manches Andere, gesteigert, Heller ins Licht
gesetzt. Wir aber fragen, ob es für diese Not keine Hilfe gibt? Wir
fragen dies allgemein, fragen es aber freilich auch gerade im Blick
auf die furchtbare Größe der Aufgaben, die in diesen Zeiten vor den

Menschen aufsteigen. Jetzt, wo wir alle Kräfte des Guten brauchen,
wo davon kein Tausendstel eines Grummes verloren gehen sollte, wo
wir davon immer nvch zu wenig zu haben scheinen, auch wenn wir
alle gesammelt haben, sollte da fo viel wertvolles Wollen, so viel
Seelenadel, Seelentiefe, Seelenkraft, so viel Liebe, sv viel Reinheit, so

viel Friedenswille, so viel Glaube, fo viel Fähigkeit, alles zu opfern,
verloren gehen? Darf das, muß das fein?

Es darf nicht sein, und es muß nicht sein!
Liebe Zuhörer! Daß diese Not in der Weise unter uns vorhanden

ist, wie wir sie nun zu beschreiben versucht haben, ist auch ein Zeichen
der Zeit und ein Teil gerade der besonderen Gesamtnot dieser Zeit. Wir
kommen aus einer Zeit her, wo das Wort Organisation eine
allbeherrschende Rolle spielte. Das geschah nicht ohne gute Gründe, denn die
Welt war aus den Fugen gegangen. Die Selbstsucht hatte die Menschen
auseinandergerissen, hatte sie gegen einander gestellt zu einem Kampf
Aller gegen Alle. Die Gemeinschaften, die früher die Menschen sittlich
aneinander gebunden hatten: Familie, Kirche, Volk, Arbeitsgenofsenschaft,
waren zerfallen, hatten ihre Seele verloren oder doch viel von ihrer
einigenden Kraft eingebüßt. So war unter dem Namen der Freiheit
ein Individualismus, eine Vorherrschaft des Einzelnen zustande
gekommen, die darin bestand, daß Keiner sich mehr um den Andern
kümmerte, außer wo er ihn ausbeuten konnte. Da taten denn die
Menschen sich wieder zusammen zu immer größer werdenden
Organisationen. Sie taten es, um besser gegen einander kämpfen zu können.



— 221 —

Nicht zum wenigsten aus diesem Grunde erhoben besonders die

Staaten immer mehr Anspruch an die Menschen, bis es zu der
Lehre und der Tatsache kam, daß der Einzelne nichts fei und die

Organisation alles. Man vertraute immer williger fein Schicksal diesen
Organisationen an; sie sollten helfen, konnten helfen. Wo irgend ein
Uebel auftauchte, da mußte der Staat eingreifen, oder die Schule, oder
ein Verein oder eine wirtschaftliche Verbindung. Die Menschen
verlernten das eigene Handeln, die eigene Verantwortlichkrit; sie

übertrugen beides ans eine Gesamtheit, oder auf bestellte Vertreter. Sie
vergaßen wohl auch etwa, daß ste ein eigenes Gewissen hatten, sie

überließen es einem Gesamtgewissen und ein Gesamtgewissen ist
der Gewissenlosigkeit oft zum Verwechseln ähnlich.

Da kam der Krieg und brachte auch hierin, wie überhaupt, nur
eine Steigerung und damit Enthüllung eines schon früher vorhandenen
Zustandes. Verursacht durch die innere Zersetzung und Atomisierung
unserer Gesellschaft, die ihrerseits der äußerste Abfall von Gott und dem
Menschen war, und zugleich durch die Zusammenballung der Menschen
zu neuen Organifationen, die aber zum wichtigsten Teil bloß
Organifationen für den Krieg Aller gegen Alle waren, hat er zunächst die

Herrschaft des Allgemeinen über den Einzelnen aufs Aeußerste
gesteigert. Was gilt der Einzelne noch neben diesen riesigen Staatsund

Kriegsmaschinerien? Es ist geradezu ein Hauptzug des Krieges
und des Systems, das damit zusammenhängt, daß sie dem Einzelnen
sein Recht und seinen Wert nehmen und ihn znm Teilchen eines großen
Mechanismus machen. Sie saugen ihm die Seele geradezu aus. Wohl
können aus diesen Massen Einzelne sich erheben, Feldherren,
Staatsmänner, können sich blutigen oder unblutigen Ruhm erwerben, aber
was sind diese Wenigen gegen die Millionenmafsen derer, die einfach
als Material verwendet werden? Man hat freilich zu Beginn des

Krieges einen großen Jubel darüber erhoben, daß nun die Menfchen
über ihre Vereinzelung hinausgehoben feien zu einer Gemeinschaft und
über ihr kleines Selbst zn einem großen Ganzen. Mit einem
Enthusiasmus, wie nie zuvor, feierte man die Organisation und sie schien

ja auch unerhörte Triumphe zu feiern und so das letzte Wort aller
Weisheit, Sittlichkeit und Religion zu werden.

Aber die Kehrfeite trat rasch hervor und ist immer mehr in den
Vordergrund getreten. Ist denn der Krieg nicht gerade darum
ausgebrochen, weil wir zwar riesige Organisationen hatten, aber keine

großen Menfchen, ja fast möchte man sagen, keine Menfchen,
zum mindesten an den Stellen, wo sie vor allem nötig gewesen wären
Wenn wir die Sammlungen von diplomatischen Urkunden durchlesen,
die die Regierungen herausgegeben haben, um die Schuld am Kriege
von sich abzuwälzen, so muß sich uns ein Eindruck vor allem
aufdrängen: diese Männer, die in jenen entscheidenden letzten Julitagen
und ersten Augusttagen des Jahres 1914 die Geschicke der Völker in
der Hand hielten, sie haben zum Teil verzweifelte Anstrengungen
gemacht, das Unheil abzuwenden. Und doch kommen ste uns, mit ver-



— 222 —

schwindenden Ausnahmen, wie Gliederpuppen vor. Wo ist Einer, der
im Angesicht der kommenden blutigen Sintflut eine herzdurchdringende,
die Völker aufweckende Stimme erhöbe: „Ihr Menschen, seht ihr. denn
nicht, daß wir Alle dem Abgrund zutreiben?" Nein, Alle reden im
Amtsstil, mit vielleicht einer einzigen Ausnahme, Alle sind wie Marionetten

des Schicksals statt seine Meister zu sein. Die Organisationen,
die seelenlosen, haben eine eigene Seele bekommen, eine mörderische
Seele, und treiben zur Vernichtung gegen einander. Und wir, was
taten wir? Wir, nicht gewohnt selbst zu handeln, sahen zu, wie
gelähmt. Die internationale Organisation der Arbeiterschaft, auf die

Viele nun in der Not ihre Hoffnung setzten, die vorher wenig genug
von ihr wissen wollten, brachte eine große Enttäuschung; denn auch

hier war die Organisation an die Stelle der selbst handelnden Menschen
getreten. Sie hatte ihr Gewissen übernommen, sodaß die Einzelnen
in der Stunde der höchsten Not und schwersten Entscheidung es

nicht fanden. Und jetzt, da Friede werden sollte, du man den

Frieden fchaffen will, was für eine seltsame Erfahrung machen wir da
wieder? Wir sehen, daß jedermann den Frieden will, daß alle Völker
ihn begehren, und doch können wir ihn nicht bekommen, sondern
scheinen nun vollends dem Fürchterlichsten entgegengehen und vielleicht
im Abgrund endigen zu müssen. Was ist denn das sür ein böser
Zauber, daß die Völker das nicht haben können, was sie doch aufs
inbrünstigste begehren? Das traurige Geheimnis ist, daß sie nicht
wahrhaft wollen können, weil die Organisationen ihren Willen
haben und, einmal in Bewegung gesetzt, ihren zermalmenden Lauf
weiter gehen. Auch die Friedensbewegung selbst — warum ist sie so

machtlos? Sie ist auch zu sehr Organisation geworden. Sie vertraut
auf die Organisation, liebt die Organisation an sich selbst, und jede

besondere ihrer Organisationen wieder sich selbst, und kommt so zu
keiner lebendigen Kraft. Es fehlt an Menschen, reinen, feelenstarken,
hinreißenden Menschen. An M e n s ch e n fehlt es überall, an Menschen,
die als Einzelne eine Kraft sind.

Es fehlt freilich nicht an großartigen Worten, heldenhaften Geberden,
revolutionären Losungen. Wenn man's hört, und naiv genug ist,
möchte man eine nahende Flut von Heroismus glauben. Aber da

findet schleunigst ein Wechsel der Dekoration statt. Man möchte schon

heldenhaft sein, aber nicht gerade in diesem besonderen Fall — immer
gerade nicht in dem besonderen Falle! Ja, sonst — da wird man
die Welt zittern machen, aber in dem besonderen Falle ist ein Hindernis
da! Ohnehin gibt man so viel Tapferkeit in Worten aus, daß für
Taten unmöglich viel übrig bleiben kann. Darum die größten
Worthelden regelmäßig die schlimmsten Tatmemmen sind. Vor allem aber
hat man einen bequemen Schutzwall für seine heroische Feigheit
gefunden: die Losung, daß die Masse das tnn müsse. Wenn man zu
einem solchen Helden tritt und ihm zumutet, nun die Folgen seiner
Rede in persönlichem Tun zn ziehen, da ist er nicht wenig erstaunt:
„Dummheiten! Was kann der Einzelne? Die Masse muß es tun.



— 223 —

Massenbewegung wird helfen! Agitieren muß man und dann tut es
die Masse!" Als ob die Masse nicht aus Einzelneu bestünde! Als
ob eine Schar von Menschen, die einzeln nichts zu tun wagen, eine

Heldenschar würde, wenn sie zusammen sind! Als ob eine Kampfreihe,

wo jeder wartet, bis Alle vorstürmen, je vorwärts käme! Als
ob durch ein Mysterium aus einer Summe von Nullen mehr als Null
würde! An dieses Mysterium der Masse glaubeu aber Menschen, die
sonst keinen andern Glauben mehr haben. Es ist ihr Gott — der Gott der
Feigen, In Wirklichkeit ist es ein Götze, der feine Anhänger noch stets
getäuscht hat und immer wieder täuschen wird.

Die Enttäuschung ist riesengroß. Wie viele, von deneu man
wohl meinte, ste stünden wie ein Turm, find umgefallen wie ein leichtes
Schauspielzelt. Wir hatten ja so viele sogenannten starken
Persönlichkeiten. Denn nicht wahr, daran wollen wir uns doch noch rasch
erinnern, daß es ja schon lange eine Bewegung gegen das Heidentum,
das Massenwesen unter uns gab. Es kam die Losung vom persönlichen
Leben, vom Herrenmenschentum, von der herrlichen Freiheit des Lebens
und der Liebe. Aber wo sind jene Starken geblieben? Haben sie
sich dem Strom des Mafsendenkens, Massenfühlens entgegengestemmt?
Im Gegenteil: Viele haben am lautesten mitgemacht, mitgemacht
jedenfalls die meisten.

Und so ist überhaupt das Böse groß geworden. So lebt es

triumphierend von der Schwäche und Zersplitterung der Guten, die
nicht handeln gelernt haben. Vielleicht nirgends kommt dieses Elend
so deutlich zum Ausdruck, als iu der Herrschaft, die das, was man
Presse nennt, unter uns ausübt. Wie darf diese allem Mittelmäßigen,
ja Gemeinen eine Stimme verleihen, wie darf sie lügen, verleumden,
Einzelne und ganze Gemeinschaften, wie darf sie die Saat des
Mißtrauens und Hasses jeden Tag ausstreuen, darf sie die Ehre und den

guten Namen jedes Gegners, der ihr stark unbequem ist, mörderisch
anfallen, ohne daß die Opfer etwas dagegen machen können — und Viele
wissen es, Viele sagen es, die Leser dieser Presse selbst fühlen und
sagen es, und doch lebt und gedeiht sie weiter; denn wer unter diesen
Lesern kommt auch nur dazu, einmal ein solches Blatt zurückzuschicken?
Es ist eine Ordnung, die dem Bosen dient, wenn die Organisationen
handeln und die Einzelnen, die das Gute wollen, nicht handeln können
oder vielmehr nicht zu handeln wagen.

Denn wie steht es mit dem Nicht-Können? Ist es wahr, daß
wir als Einzelne nichts ausrichten können? Lasset uns doch einmal
die Frage stellen, wie denn laut dem Zeugnis der Gefchichte und der
Erfahrung die wahrhaft großen Dinge getan worden sind.

Einer, der selbst sehr Großes getan, hat das Wort gesprochen,
daß Gott die Welt durch wenige Helden nnd fürtreffliche Menschen
regiere. Wir dürfen vielleicht, um dies zu erkennen, in die Bibel
schauen, diesen Spiegel der Welt und zugleich der Ordnungen Gottes.
Wie wird hier das Große getan? Etwa durch Organisationen,
Volksversammlungen, Resolutionen? Nein, überall durch etliche Helden



— 224 —

und fürtreffliche Menschen. Moses, er allein, dieser Mann, der eine

Schuld auf seinem Gewissen hat, dcr immer noch mit Gefahren
seiner Natur zu kämpfen hat, der auch nicht einmal gut sprechen
kann, er führt Israel aus Egypten, er verbindet es mit seinem
Gott, er gibt ihm jenes Gesetz, das bis auf diesen Tag hält und von
dem auch wir Alle zum Teil leben, er „drückt seine Hand auf
Jahrtausende wie auf Wachs", er, dieser eine Mann. Wer hat den Kampf
gegen den Abfall Israels von dem lebendigen Gott zu den Götzen
gestritten, gegen die Könige, die Priester und das Volk? Jeweilen
ein Mann, heiße er Elias, Amos, Jesajas, Jeremias — oft ein fehr
einsamer, sehr schwacher, sehr verhöhnter Mann. Wer hat die Botschaft
von Christus zu den Heiden getragen und ein Weltreich erobert, das
den Bestand des römischen überdauerte? Ein Mann, ein unscheinbarer,
körperlich kränklicher, auch mit vielen andern Schwachheiten behafteter
Mann, der Teppichweber Paulus aus Tarsus. Um dann über die
Bibel hinauszugehen und ein Beispiel zu nehmen, das uns besonders
nahe liegt, wer hat jene weltgeschichtliche Macht geschaffen, die man
Calvinismus nennt und die auch ein geistiges Weltreich ist? Die
unerhörte, iu Gott gebundene, oft strenge, zu strenge, harte, zu harte
Willensstärke eines Mannnes, eines Mannes, der auch kränklich war,
der, menschlich gesprochen, am wenigsten zu dem Werke berufen schien,
das er dann tat, dcr, menschlich gesprochen, am wenigsten an den Ort
paßte, wo er es lnt. Und endlich — wer hat die Welt aus den

Angeln gehoben? Der Sohn des Zimmermanns, er allein.
Nicht wahr, das lautet anders, als die Botschaft von der Masse

und ihrer Organisation. Freilich liegt hier ein Einwurf nahe. Du
wirst sagen: „Das waren Große, aber was bin ich?" Aber dein
Einwurf hält nicht Stich. Ich frage: Wer sagte diesen Menschen denn

znm voraus, daß sie Große seien Sie kamen sich oft klein genug vor
und konnten sich nicht genug darüber wundern, daß Gott gerade sie

zu Großem brauchen wolle. Und so taten die Andern. Sie wurden
gelegentlich von der Herde oder vom Webstuhl oder dem Büchertisch
weg gerufen und wußten keineswegs, was aus ihnen werden würde.
Jetzt sind sie freilich groß, aber damals? Jetzt sind wir gewohnt, in
ihrem Auftreten göttliche Führung zu sehen, aber diese trat damals
an Zaghafte, scheinbar gar nicht Berufene heran, Sie greift sozusagen
wie Zufall iu die Menschenmasse und fragt jedenfalls gar nicht nach

äußerer Berufung, nach irgend welcher menschlichen Größe und
irgend welchen irdischen Glanz, im Gegenteil, sie liebt aus dem Nichts
zu schaffen, das irdisch Große auf der Seite zu lassen und mit dem

irdisch Verächtlichen Großes zu wirken. — Ich frage dich ferner: haben
nicht auch die wirklich Kleinen, die bescheiden Ausgestatteten, das
Größte zu tun geholfen? Jene Fischer, die am See Genezareth ihre
Netze flickten, als Jesus vorüberging, was waren sie? Waren das
Menschen, die an Stand nnd Ansehen oder an Geist nnd Gaben irgend
einen jungen Mann unter uns überragten Auch ihr Charakter sogar
hatte, ivie wir wissen, manche Schwächen. Die Söhne des Zebedäus



waren heftig, Petrus wankelmütig. Und doch hat Jesns sie zur
höchsten Höhe nicht bloß der Weltgeschichte, sondern auch der
Reichsgottesgeschichte emporgehoben. Wo hätten sie je an solches gedacht
gehabt? Oder jene Maria, die auf Jesu Haupt die Salbe ausgoß,
war ste wohl nicht eine Frau ungefähr wie viele unter uns sind?
Und doch hat ste, ganz ohne es zu wissen und zu wollen, eine Tat
getan, die Segen wirkt durch alle Zeiten. Jener Simon von Zyrene,
der dem Herrn das Kreuz trug, als diefer selbst zusammenbrach, hat er
wohl gewußt, daß er Großes tue? Er hat vielleicht eher gemurrt.
Und doch ist er durch eine scheinbare Zufallstat eine Gestalt der
größten Geschichte, der Leidensgeschichte Jesu geworden und ein Lehrer
für zahllose Geschlechter. Das Gleiche sagt uns wieder die weltliche
Geschichte. Ich frage: Haben nicht all die Großen eine Mutter
gehabt? Und wissen wir nicht, daß sie oft ihr Bestes von der Mutter
hatten? Ist nicht Maria, die Mutter Christ, ein Symbol für die

Mutter überhaupt? Und wenn es nicht die leibliche Mutter war, so

vielleicht eine geistige Mutter. Welch entscheidenden Anteil hat so oft
eine edle Schwester oder Freundin an der Entwicklung eines Menschen
gehabt, der dann der Welt äußerlich Großes gab? Wenn lvir das
aber nicht leugnen können, müssen wir dann nicht zugeben, daß die

Großen, ich meine die, die dann auch nach außen als solche hervortreten,

viel Kleinere haben müssen, die in aller Stille und Verborgenheit

ihnen helfen; daß sie ihr Werk, das dann weithin leuchtet und
eine gewaltige Macht wird, gar nicht tun könnten, wenn nicht zahllose

Andere, weniger Berühmte, Namenlose, das Ihrige treu, tapfer,
rein, innerlich groß vollbrächten?

Die größten Dinge werden durch einzelne Menschen getan — nicht
durch Organisationen, Kommissionen, Cliquen, Gevatterschaften, sondern
durch Menschen, die ihrer Seele gehorchen und es mit Gott wagen,
durch große, kleine und kleinste Menschen. Auch was während
dieser Weltkataftrophe an heldenhaften und erlösenden Taten
geschehen ist, das ist von Einzelnen getan worden. Wir wären
ungerecht, wenn wir vergäßen, daß solche Taten geschehen stnd. Sie
sind uns Zeichen eines seelischen Erwachens, Verheißungen auf den

Anbruch größerer Tage des Guten hin. Aber es waren Einzelne,
Von solchen Taten einer Gemeinschaft haben wir kaum gehört;
was sich an höhern Geist, an Bekennermut, an Liebe und Seelenadel
über das wüste Chaos der Zeit erhob, das waren Einzelgestalten,
weltlich große und weltlich kleine. Und sie haben gewirkt! Sie haben
den Bann des Bösen erschüttert, haben Zagende stark gemacht, Schlummernde

aufgeweckt und den Glauben an Gott und Menfchen gerettet.
Jn dem Lichte dieser Tatfache wollen wir nun stille halten und

dir, du Einzelner, die Antwort auf die Frage geben, was denn du
tun kannst, gerade du, du Einzelner, du vielleicht Kleiner, vielleicht
Schwacher.

Wir wollen mit dem beginnen, was dich vielleicht jetzt am meisten
beschäftigt: Was kannst du, gerade du, tun, um den Krieg zu besiegen



— 226 —

und den Frieden auf Erden herbeizuführen? — Wir antworten:
Sehr viel, ganz außerordentlich viel. Zunächst einmal bedenke eine

eigentlich auf der Hand liegende Wahrheit. Wenn der Krieg in der
Welt einmal aufhören svll. dann muß er zuerst in den einzelnen Herzen
aufhören; wenn Friede auf Erden werden fvll, dann muß es Friedensmenschen

geben. Menschen, die das Wesen echten Friedens an sich,
die Kräfte echten Friedens in sich tragen. Das ist keine kleine Sache.
Denn wir Alle tragen ja Vieles vvn den Mächten in uns, die
vereinigt den Krieg geschafft haben, wir hegen in uns noch mörderische
Triebe und Leidenschaften. Darum wird nicht Frieden auf Erden sein,
bis es genug svlche ueuen Menschen gibt, daß sie die Andern geistig
überwinden. Das also liegt aus der Hand und daher liegt auch auf
der Hand, was sür ein großes Werk es ist, einen solchen Friedensmenschen

aus uns zu machen.
Aber es kommt vielleicht eine Wahrheit hinzu, die weniger auf

der Hand liegt, deswegen aber wohl nicht weniger gültig ist. Welche
Taten sind wohl für das Reich des Gnten die wichtigsten? Sind es wohl
vorwiegend die, die auf der breiten Bühne des öffentlichen Lebens
geschehen? Sind es die Erfolge, die sichtbar und greifbar über irgend
eine Macht, irgend eine Sitte oder Einrichtung errungen werden?
Ich glaube es für meine Person nicht; ich glaube vielmehr, daß es

jene Schlachten sind, die in großer Stille und Einsamkeit, vielleicht
keinem Menschen bekannt, einzig auf dem Kampfplatz der eigenen Seele
geliefert werden. Solche Schlachten haben nämlich nicht bloß Sinn
und Wert für den Einzelnen, der sie durchkämpft, sondern stnd von
Bedeutung für das ganze Geifterreich. Es ist nicht bloß ein schönes

Bild, daß Freude im Himmel ist über einen Sünder, der Buße tut.
Wir spüren an dem unendlichen Ernst solcher Kämpfe, daß es sich um
mehr handelt, als bloß um uns. Wenn du im bitteren Ringen mit
irgend einer Macht des Bösen liegst, so hast du es mit dem ganzen
Prinzip des Bösen, dem ganzen Reich des Bosen zu tun; wenn
du unterliegst, so hat das Prinzip des Bösen triumphiert, sein ganzes
Reich Zuwachs an Macht erhalten, wenn du aber siegst, so hast du
für die ganze Welt des Guten gesiegt. Wenn das wahr ist, dann
bekommt das Tun des Einzelnen eine sehr große Bedeutung, Ja,
dann kommen wir zu einem unerwarteten Ergebnis: wir sehen, daß
es in diesem Sinne gar keinen Einzelnen gibt, daß
mir immer verbunden stnd mit dem großen Ganzen, immer im Auftrag

des Ganzen. So kann dein Tun ungeahnte Bedeutung haben.
So kannst du, wenn du in dir die Mächte verzehrst, die den Krieg
schaffen, Rachetrieb, Haß, Gier, Selbstsucht. Machtdrang, die Macht
des Krieges überhaupt verzehren, seine Wurzeln abgraben. So kann
ein Mensch, ein wahrer Friedensmensch, das ganze Reich des Krieges
bis auf die Fundamente erschüttern. Es kvmmt nur darauf an, wie
weit er selbst gelangt, was für ein Maß von Liebe, Glauben, Gotteskraft

er in sich aufbringt. Ein Mensch kann Dämonen vertreiben aus
ganzen Städten uud Ländern, ein Mensch kann Burgen und Reiche



— 227 —

einnehmen, einem Menschen sind unbegrenzte Möglichkeiten anfgetan
— jedem Menschen! Es kvmmt nnr auf ihn selbst an!

Das gilt in allen Dingen. Der Einzelne hat in diesem
Sinne den Weg dazu srei, daß er nicht mehr bloß Einzelner ist. Er
braucht sich bloß dem großen Reich des Guten von ganzem Herzen
anzuschließen. Dann teilt er seine Kämpfe, teilt feine Niederlagen,
teilt auch feine Siege; dann strömt ihm großer Reichtum zu. Dann
hat er Wichtiges und Großes zu tun. Denn er setzt alles, was er zu
tun hat, und vor allem sein eigenes Wesen, mit diesem Reiche in
Beziehung und dadurch wird alles groß und wichtig, auch was äußerlich

genommen klein und unbedeutend ist. Wer weiß übrigens, was
in Gottes Plan groß ist und was klein? Er sagt sich, daß er auf
alle Fälle Einer von den Vielen ist, die mitarbeiten und daß in
dem großen Bau des Gottesreiches jeder kleine Stein wichtig ist und
wichtig darum auch, wie er gelegt wird. Also gibt er sich zufrieden,
wenn Gott nichts Besonderes von ihm verlangt. Er bedenkt, daß die

besondern Aufträge auch besondere Verantwortlichkeiten einschließen.
Wenn er aber das Gefühl hat, daß seine Kraft und Gabe doch
vielleicht noch zu etwas Anderem reichten und dafür bestimmt feien, dann
wartet er. Und er wartet nicht umsonst. Denn dies wage ich dir
zu sagen, der du glaubst unnütz zu sein, wage ich jedem unter uns zu
sagen: Gott braucht immer mehr Arbeiter, als er findet, es sind immer
zu wenig da, nie zu viel. Wenn du wirklich willst, von ganzem
Herzen und mit allen Kräften, wenn du wirklich bereit bist, dann
bekommst du mehr zu tun, als du glaubst. Denn groß ist das Arbeitsfeld

unseres Gottes und groß die Arbeit.
Inzwischen hast du Gelegenheit genug, für Gott und den

Menschen auf deine besondere Weise einzustehen als Einzelner, wenn
auch nicht gerade mit einem besonderen Werk. Ich nenne dir drei
Wege, drei von vielen. Der erste ist: du kannst die Wahrheit
vertreten. Das ist schon sehr viel. Denn oft ist dies gerade
das Entscheidende, daß jemand einfach wagt, das zu sagen und
tun, was viele für Wahrheit halten, aber keiner zu sagen nnd zu
tun wagt. Es ist dann wie ein Bann gebrochen. Zu solchem Zeugnis
für die Wahrheit ist aber in unserer Welt leider Gelegenheit genug
und wer es damit ernst nimmt, hat bald ein großes Werk. Und er
wird etwas bedeuten. Der zweite Weg: d u m a g st s o l ch e n b ei -
stehen, die ein großes Werk zu tun haben, Sie haben
es meistens nötig. Und wenn du sie auch nur mit treu teilnehmenden
Gedanken begleitest! Du kennst ja das Wort von dem Becher frischen
Wassers, einem Gerechten gereicht in eines Gerechten Namen. Wie
oft haben sie es bitter nötig, wie dürsten sie oft nach einem Wort
des Verständnisses, der Ermunterung, des ritterlichen Eintretens
für sie ^ umsonst!. Der dritte Weg aber heißt: du darfst beten.
Das Gebet aber ist ein Bollmachtsbrief für die Beteiligung an
der Weltregierung Gottes, Das Gebet, sagt ein altes kühnes Wort,
ist der allmächtige Herr aller Dinge. Wer beten kann, der kann



— 22» —

vielleicht mehr, als wenn er Fürstentümer regierte. Er ist mit
dabei, wo die großen Schlachten Gottes geschlagen werden, er ist
sehr mächtig.

Ueberhaupt ist das Wort: „Suchet, so werdet ihr finden,
klopfet an, fo wird euch aufgetan" die Enthüllung einer der
Grundordnungen der Welt Gottes. Wir müssen nur damit ernst machen.
Und da gestehe ich nun, daß es mir daran oft bei denen zu fehlen
scheint, die klagen, daß sie keine rechte Lebensaufgabe hätten. Ich
habe den Eindruck, daß sie oft lieber in ihrem Klagen beharren,
als mit dem Suchen des Bessern ganzen Ernst zu machen, daß
sie oft auch mehr das suchen, was ihre Laune, ihren Glückstraum be-

friedige/ als ihr Werk, Ernst muß es dir freilich sein, heiliger
Ernst. Dann aber sagen wir dir: Es ist nicht wahr, daß Du nichts
kannst. Es ist dir ein großes Reich gegeben. Du, der vielleicht
Arme, Kleine, bist Mitarbeiter des reichen, großen Gottes und er
tritt dir gern viel ab, er hat es gerne, wenn du viel tuu kannst!

Wenn du es kannst! Denn freilich ist bei alledem eine

Bedingung. Wir haben sie schon bisher stillschweigend
vorausgesetzt und wollen sie aber nun noch kräftig aussprechen: Diese
Vollmacht bekommt der Einzelne nur von Gott und
für Gottes Sache.

Das ist's wenigstens allein, wes wir meinen. Denn wir
leugnen nicht, daß auch für rein weltliche Dinge und mit rein
weltlichen Mitteln der Einzelne Vieles vermag. Alexander, Cäsar,
Napoleon stehen dafür als Zeugen vor uns auf. Der Sohn der
korsischen Mutter erobert die halbe Welt, ein Bettlerjunge wird
zum Millionär, beide, weil sie es wollen. Es ist eine fast zauberhafte

Sache um die Macht des Willens. Man ist versucht zu sagen:
ein Mensch kann alles, was er will, wenn er es nur ungeteilt
und ganz will.

Wir freilich wollen nur von einer Macht wissen, die im
Dienste Gottes steht. Wir bekommen die Macht, die wir meinen,
nur in dem Maße, als wir Gottes Sache vertreten. Die
Vollmacht des Menschen, des einzelnen Menschen, ist Gottes Macht, nicht
die eigene Macht. Er selbst bleibt dabei vielleicht ein armer, schwacher
Mensch, der im Gefühl seiner Unzulänglichkeit, seiner Ohnmacht
und sündigen Unreinheit fast vergeht. Aber da kommt denn jenes
tiefe Gesetz zur Geltung, daß die Kraft Gottes in des Menschen
Schwachheit mächtig ist. Sobald Ivir Macht wollten für etwas, das
nicht Gottes Sache ist, vielleicht für irgend einen Jchdienst, ginge
jene Vollmacht verloren.

Aber sie wird auch uns in dem Maße verliehen, als wir
Gott ganz dienen. Dieses Maß ist streng und unveränderlich. Wenn
wir in weltlichen Dingen ganz sein müssen, um das Große zu
wirken, so noch viel mehr in göttlichen Dingen. Denn Gott ist
ein eifriger Gott und duldet keine andern Götter neben sich, Das
ist eines der traurigen Geheimnisse unserer Mißerfolge, daß wir



— 229 —

felten ganz sind im Wollen des Höchsten, daß die Kinder der Welt
es ans ihrem Gebiete mehr sind, als die Kinder Gottes auf dem

ihrigen. O, wenu wir ganz wären, welche Wunder würden wir
erleben!

Und wir müssen treu seiu. Auch das ist eiue Hauptquelle alles
Mißliugens, daß wir nicht treu genng sind. Wenn wir eine Gabe
Gottes empfangen, einen Auftrag Gottes vernehmen sollen, dürfen
wir nicht schläfrig sein. Wir-müssen gerüstet sein, ivie ini verant-
wortungsvollsteu Kriegsdienst. Wir müssen gespannt auf sein Wort
lauschen, müssen um das Vcrstäudnis seines Willens vielleicht mit
harter Seelenmühc ringen. Wir dürfen die große Gabe uicht den

lässigen Händen entgleiten lassen. Wir müssen anshalten in Geduld
und Glauben, oft lauge, dunkle, öde, schreckcnvolle Strecken. Wir
müssen wagen können und leiden. Mitarbeiter müssen auch
Mitkämpfer sein.

Wenn wir so dienten, ganz und treu, dann würden lvir mit
Gott Großes erleben. Jn dem Maße, als wir ein solches reines
Gefäß würden, könnte und wollte Gott etwas von seiner Allmacht
hineinlegen. Ein solches Gefäß war Jesus geworden, ein ganz
reines Gefäß. Darum hat er, dcr Einzelne, der irdisch Geringe, die
Welt übcrwundeu uud die Hölle besiegt.

So, liebc Zuhörer, richten wir Recht und Wert des Einzelnen
wieder auf uud treten dem falschen Auspruch der Masse und
Organisation entgegen. Nun möchten wir aber ja nicht dem Mißverständnis

verfallen, daß wir die entgegengesetzte Einseitigkeit
vertreten und den Wert der Gemeinschaft lengnen wollten. Es
bleibt eine große Sache um wahre Menschengemeinschaft. Vieles
von: Edelsten, was in der Mcnscheuwelt hcranreifen soll, kaun
nur im Garten der Gemeinschaft wachsen, jn mir dürfen sogar
behaupten, ohne in Widerspruch mit dem. zu geraten, was lvir bisher
gesagt haben, daß außerhalb der Gemeinschaft nichts von echt menschlichem

uud göttlichem Weien gedeihen kann. Denn auch da, Mo der
Einzelne um Gottes oder des Menschen oder seiner Seele willen
ganz einsame Wege geheu muß, Wege, dic dem, was die Gemeinschaft
will, soger strccks zuwiderlaufen, da muß er c?, wenn es ganz recht
sein soll, in der innigsten Verbindung mit ihr tun. Es wäre sonst

nur selbstischer Trotz, uufrommes Titanentum oder kindischer Eigenwille.

Er muß sich mit dcr Gcmcinschnfr sogar inchr verbunden
fühlen als die anderu, sonst hat cr nicht dic inucrc Erlaubnis, seinen
Weg zu gehen. Er muß das Bewußtsein haben, gegen ihren Willen
doch für sie zu handeln, ja erst recht für sie! Es mag eine
Verbindung dcs Widerspruchs und Kampfes sein, eine Verbindung voll
Tragik, aber cs muß zugleich eine des Glaubens, der Liebe und
Hoffnung sein. Das ist auch das Verhalten aller wahrhaft Großen
nnd vorbildlichen Einsamen gewesen. So hat Jeremia sein Volk,
das er zu verraten schien, mehr geliebt als die Tagespatrioten;
so sind die Männer und Frauen, die heute in den streitenden Völkern



— 230 -
dem Bild des Hasses und der Lüge das Bild der Liebe uud der Wahrheit

entgegenhalten, die wahren Freunde ihres Volkes, nicht seine

Schmeichler im Land oder Ausland. So werden sie cinmal
dastehen, wenn der Lügennebcl, der heute die Welt bedeckt, sich

verzogen hat.
Wir behaupten also durchaus, daß nur auf dem Erdreich wahrer

Gemeinschaft wahre Kraft und Größe des Einzelnen wachsen kann.

Wahrer Sozialismus und wahrer Individualismus gehören
zusammen. Wo das eine nachläßt, verkümmert zuletzt mit Sicherheit
auch das andere; je mehr das eine stark nnd echt ist, desto mehr
kommt auch das andere zur schöustcu Entfaltung. Wenn wir in
dicsen Zeiten keinen echten Individualismus gehabt habeu, sondern
bloß ein Zerrbild davon, so kam das davon her, dnß wir keine

rechte Gcmciuschaft hatten. Was man als Organisation so sehr

rühmte und rühmt, war und ist vielfach nur Mechanismus, nicht
Organismus, ist ciu seelenloser Apparat. Dieser Individualismus war
darum ein künstliches Gewächs, dessen Triebkraft hauptsächlich die
Eitelkeit bildete. Es war ein Individualismus des Trotzes, oft
der Aufgeblasenheit, kurz, des Egoismus, Darum hatte er keine

Kraft nnd konnte sich so rasch in sein Gegenteil verwandeln. Von
dem Götzendienst des Ich konnte man im Handumdrehen zu eiucm
Götzendienst der Organisation und Masse übergehen; es war im
Grunde die gleiche Sache. Umgekehrt aber kam es zu keiucr rechten
Gemeinschast, weil es an wahrhaftigen Einzelnen fehlte, an starren,
stolzen Gestalten, an uubequcmcn' Leuten, an denen die flachen
Wasser des Massenwescns hätten anstoßen und iu gesundere Bewegung

gelangen können. Denn von diesen Einsamen, Geächteten, oder
doch äußerst Unbequemen, lebt die Gemeinschaft. Sie haßt sie, ist
aber ohne sie verloren.

Auf Grundlage einer nenen Gemeinschaft eine neue Kraft
des Einzelnen uud durch die neue Kraft des Einzelnen ein neues
Leben der Gemeinschaft — das muß unsere Losung sein. Man
bereitet uns hente gern auf neue, noch gewaltigere Formen der
Organisation vor, in denen der Mensch und Bürger aufgehen soll,
staatliche nnd wirtschaftliche Massengebldc, vor denen der Einzelne zu
nichts wird; und wir müssen wohl fürchten, daß dieser Weg
versucht werden wird. Aber dann setzen wir uns erst recht zur Wehr
gegen diese drohende Erdrosselung der Seele, dcr Freiheit dcs

Menschcn und setzen ihr den Ruf entgegen: freie Gemeinsamst
s r ei c r M c n s ch c n! Das ist der Weg der Menschwerdung,

Wenn die Entwicklung diese Richtung nehmen soll, dann muß
freilich eine große Wendung in unserem Leben vor sich gehen. Es
muß für die neue Art der tiefste Grund gesucht werden.

Welches ist dieser Grund?
Wir fragen, warum denn die starken Einzelnen und Einzeltaten

so selten geworden waren. Ein Grund scheint mir so wichtig,
daß ich ihn den Grund nennen möchte: Es war uns die wahre



— 281 —

Seelenkraft verloren gegangen. Unsere ganze sogenannte
Knltnr, durch und durch mechanisch und zum Teil geradezu materialistisch

geartet, konnte keine starken Seelen erzeugen. Unser
Schulsystem, fo gut wie unser Wirtschaftsleben, unsere Wissenschaft wie
unsere Kunst, wic hätten sie starke uud tiefe sittliche Ueberzeugungen

schassen können? Wie konnte in diesem Lärm, dieser Hast,
dieseni Zuviel an allem Möglichen stille Sammlung geistiger
Gewalt zustande kommen? Und nnsere Religion? War src dazu lebendig
genng? Besaß sie dazu das, was vor allem der Seele Kraft gibt:
l ebendigen Glauben? Es fehlte die Seele, es fehlte Gott.
Darnm konnten wir nicht mehr die geistige Leidenschaft
großer Tage, die Leidenschaft, die Menfchen um eiuer Wahrheit,
eines Glaubens willen, in den Kerker und auf die Scheiterhaufen
trieb mit Singen uud mit Jubeln.

Das muß wieder kommen. Wir haben cs nötig für die
gewaltigen Kämpfe, die uns bevorstehen und die nach dem Kriege
erst recht aufflammen werden. Aus tiefem geistigem Grund muß
wieder aufquellen Seelenkraft und Seelenleidenschaft, herzensstarkes
Glanben und Lieben, freudiges und großes Wagen. Ich denke, wir
alle spüren schon jetzt etwas von dem Hanch dieses neuen Geistes.
Harte Zeiten, Kampfzeiten wecken die Seelen auf und lassen das
Große reifen, Gott ist am Werke — mitten im Sturm nnd Chaos

- er ruft uach Mitarbeitern, die die neue Gotteswelt verwirklichen
helfen, die aus der tiefsteu Not aller Wclttnge aufsteigen soll. Er
wird nicht umsonst rusen. Amen. L. Ragaz.

vie Intellektuellen un« aie Aabrbeit.)

F I nter den Intellektuellen versteht man diejenigen Menschen, die

^1 bei der Erwerbung von Kenntnissen privilegiert sind. Es soll
hier darauf hingewiesen werden, daß es eine Täuschung wäre,

zu meinen, diese Privilegicrtheit erstrecke sich auch auf das Finden
der Wahrheit. Die Wahrheit läßt sich mit jenen rein intellektuellen
Kräften, deren Ausbildung das Privileg jener Kreise ist, nicht
bewältigen. Gerade dic Intellektuellen sind aber in der Gefahr, dies
zu vergessen uud die Zuläuglichkeit ihrer Vorzugsstellung zu
überschätzen, während sie wissen sollten, daß gerade sie in ihrem Wahr-
hcitssuchen ganz besonderen Gefahren ausgefetzt sind. Schon diefes
Bedenken läßt sich nicht abweisen, ob nicht das Verlangen nach der

') Die hier ausgeführten Gedanken bildeten in anderer, wesentlich kürzerer
Form den Inhalt einer „einleitenden Betrachtung", die an der Studentenkonserenz
in Aarau 1917 gehalten wurde.


	Was der Einzelne kann : 1. Kor. 3, 9 : Wir sind Gottes Mitarbeiter

